


تحذير!
هذا الكتاب قد صدر علی نفقة عدّة من المؤمنین الخیّّرین وقفًا على المسلمين. فلا يجوز 
المعنويّة  والحقوق  لمحتواه  الكامل  الحفظ  ونشره مجاّناً، بشرط  وإنمّا يجوز طبعه  بيعه شرعًًا، 

ف.
ّ
للمؤل

تنبيه! 
هذا الكتاب أثارة من دروس السيّد العلامة المنصور الهاشمّي الخراسانّي حفظه الّلّه تعالى، 
ألقاها في سلسلة من مجالسه، فقام بتقریرها وتحریرها عدّة من تلامیذه، ثمّ عرضوها عليه، 
يوم  بالفارسيّة  أوّل مرّة  فطُبع  قام بطبعها مكتبه.  ثمّ  بقلمه الشریف،  فأضاف إليها أشياء 
بها في سنوات مختلفة  وطُبع  أخری  لغات  إلی  نقُل  ثمّ  أفغانستان،  الأضحى سنة 1435هـ في 
عید 

ُ
بسبب أهمّیّتها وقیمتها الکبیرة، وطُبع بالعربيّة يوم الأضحى سنة 1439هـ في العراق، ثمّ أ

صدرت بعد تصحيح الترجمة وتحسينها 
ُ
طبعه ستّ مرات، وهذه هي الطبعة السابعة، وقد أ

وإضافة تعلیقات نافعة بعون الّلّه وتوفيقه. 

الكتاب: العودة إلى الإسلام؛ تقرير دروس المنصور الهاشميّ الخراسانيّ  
الناشر: مكتب المنصور الهاشميّ الخراسانيّ

 :ISBN
مكان النشر: طالقان؛ أفغانستان

الطبعة الأخیرة: السابعة
تاریخ الطبعة الأخیرة: يوم عاشوراء سنة ١٤٤٥هـ
تاریخ الطبعة الأولی: يوم الأضحى سنة 1439هـ

تاریخ الطبعة الأولی باللغة الأصلیّة: يوم الأضحى سنة 1435هـ
السعر: وقف

978-9936-1-0263-7



تقرير دروس





بسم الّلّه الرحّمن الرحّيم
أحمد الّلّه كما يجب أن يُُحمد، وأصلّّي على 
وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  محمّد  ورسوله  عبده 

وسلمّ كما ينبغي أن يصلّّى عليه؛
وأمّا بعد،

واطّلعت  مطبوعكم،  في  نظرت  فقد 
على توافقه مع مخطوطي، وأذنت بنشره بين 
المسلمين دون ربح أو أجرة، عسى الّلّه أن 
يتقبّله ويجعل فيه خيًرا وبركة؛ لأنهّ يحبّ 
العمل  ويبغض  ويرفعه،  الصالح  العمل 

السّيء ويمحقه، وإليه عاقبة الأمور.

المنصور الهاشمّي الخراسانّي

الإذن الخطّيّ للناشر
بسم الّلّه الرحّمن الرحّيم

 َ ذَنْ لمَِنْ شِئتَْ مِنهُْمْ وَاسْتَغْفِرْ لهَُمُ اللَّهَّ
ْ
نهِِمْ فَأ

ْ
ذَنوُكَ لِبَعْضِ شَأ

ْ
إِذَا اسْتَأ

فَ
سماحة السيّد المنصور الهاشمّي الخراسانّي

سلام عليكم ورحمة الّلّه
ا، أطلب  مع الإحترام، نظرًا لأنّ كتابك هذا يحتوي على موادّ مهمّة وحسّاسة جدًّ
منك النظر في النسخة المطبوعة، والتحقّق من أنهّا تتوافق مع مخطوطتك، وكتابة إذنك 

بنشرها إذا كنت ترى ذلك مناسبًا.
شكرًا

الدكتور ذاكر معروف
المسؤول عن المكتب





العودة إلی الإسلام

كلمة الناشر

1ينِ حَنِيفًا قِمْ وجَْهَكَ للِدِّ
َ
أ

الكتاب الكريم المسمّّى بـ»العودة إلى الإسلام« هو أثر ممتاز قيّم ثوريّ في مجال الّدراسات 
عقلانّي  بنقد  العالم،  أنحاء  جميع  في  والخالص  الكامل  الإسلام  إقامة  إلى  يدعو  الإسلاميّة، 
لعقائد  تاريخيّة  باثولوجيا  مع  ومصادره،  لمبادئه  تعريف  وإعادة  للإسلام،  الحالّية  للقراءة 
المسلمين وأعمالهم، استنادًا إلى يقينيّات الإسلام ومسلمّاته، بمنأى عن الإفتراضات المسبّقة 
الخراسانّي  الهاشمّي  المنصور  العلامة  السيّد  الكتاب  لهذا  الحكيم  ف 

ّ
المؤل الظنّيّة.  والمناهج 

حفظه الّلّه تعالى، بعبقريّته الإلهيّة المتميّّزة التي لا تخفى على أهل الّدقّة والفراسة، يقدّم أهمّ 
العلميّة والتخصّصيّة حول الإسلام، بعبارات واضحة ومفهومة لعامّة المسلمين،  المباحث 
ويحرّر أعمق معارف الإسلام وأدقّها بأبسط الأساليب وأجلاها، معرضًا عن الإصطلاحات 
المتداولة وممتنعًا عن اللعب بالألفاظ والثرثرة الشائعة، ويظهر في هيئة مسلم حنيف بتجرّد 
كامل عن جميع الفرق والمذاهب المختلفة وتحرّر شجاع من الإطارات والتيّارات السّياسيّة، 
ويوصل معه إخوانه المرافقين وأخواته المرافقات من كّل فرقة ومذهب وبلد من أرض معرفة 
ثمّ  المبادئ الأولى،  القبليّات الإسلاميّة ويبدأ من  الّدين إلى سمائها؛ لأنهّ يضع جانباً جميع 
في رحلته العلميّة والمعرفيّة الطويلة بحذاء العقل، في ضوء كتاب الّلّه الذي يسعى نوره بين 
يديه كسراج منير، يصل إلى أسمى العلوم والمعارف الإسلاميّة، وفي خلال ذلك لا يكتفي 
يّات والمفاهيم المجرّدة، ولكن ببصيرة ومعرفة كاملة بأهل زمانه، يكتشف 

ّ
أبدًا ببيان الكل

ويعرّف مصاديقها العينيّة والواقعيّة في العالم الإسلامّي، ولا يخالجه خوف من كشف السّتار 
تهم بطريقة ناصحة وإصلاحيّة.

ّ
عن أخطاء المسلمين وزلّا

1 . یونس/ 105



العودة إلی الإسلام

العالم  المسلمين في  إيقاظ  يستطيع  والعميقة كتاباً  السّامية  بأفكاره  أنهّ قد كتب  لا شكّ 
جسم  يشقّ  كتاباً  الحالّية؛  ومسكنتهم  هم 

ّ
ذلّت من  وتحريرهم  الخالص  الإسلام  إلى  وإعادتهم 

الأمّة الإسلاميّة المريض والمؤلم بسكّين نقده الشّحيذ ويعلن جذر إخفاقاتها واضطراباتها 
الإسلامّي  للعالم  المؤسف  الواقع  كتاباً يكشف عن  لها؛  مثيل  لا  بلهجة حاسمة وشجاعة 
كما هو موجود ويتحدّث عن الحقيقة المفقودة للإسلام كما يجب أن يكون؛ كتاباً لا ينتمي 
العالم،  أنحاء  أتباعه في جميع  إلى الإسلام الأصلّي وجميع  أو بلد خاصّ، ولكن  إلى مذهب 
ويصطحب كّل مسلم حرّ ومستنير من كّل مذهب وبلد، وينادي للصّحوة الإسلاميّة والعودة 
الأرض  مشارق  في  صداه  يتردّد  السّماء  من  كنداء  والمنسيّة  الأصليّة  الإسلام  تعاليم  إلى 

ومغاربها.

الإسلاميّة  والأيديولوجيّة  المدرسة  هذه  قيمة  يدرك  من  كّل  ندعو  فإناّ  هذا،  على  بناء 
العمل، مع وجود  العالم؛ لأنّ هذا  المسلمين في  لمساعدتنا على ترجمتها وطبعها ونشرها بين 
المعارضات والمضايقات المختلفة، عمل صعب ومرهق للغاية، وليس في وسع هذا المكتب 

المستقلّ الشعبّي أساسًا مع طاقته القليلة وبضاعته المزجاة.

للإتصّال بنا والوصول إلى شروح الكتاب وترجماته والأسئلة والأجوبة والشبهات والردود 
.www.alkhorasani.com :المتعلقّة به، قم بزيارة الموقع

والّلّه المستعان
مكتب المنصور الهاشمّي الخراسانّي

عيد الأضحى 1439 للهجرة

http://www.alkhorasani.com


العودة إلی الإسلام

فهرس الموضوعات

17.......................................................... المدخل 
19...................................................... الفصل الأوّل 
19...........................................  العودة إلى الإسلام؛ المقدّمات 
21............................................ المقدّمة الأولى؛ معيار المعرفة 
21............................................................................................. ١ . ضرورة معيار المعرفة 
٢ . وحدة معيار المعرفة ...............................................................................................21
22......................................................................... المنكرون لوحدة الحقّ ومعيار معرفته 
23...................................................................................................... ]السوفسطائيّون[ 
23............................................................................................................ ]الإنسانيّون[ 
23.............................................................................................................. ]المصوّبون[ 
24.............................................................................................................. ]التعدّديوّن[ 
٣ . بداهة معيار المعرفة ..............................................................................................25
العقل؛ معيار المعرفة ..................................................................................................25
26............................................................................................................. وحدة العقل 
27.......................................................................................... ]مراتب العقل وإدراكاته[ 
بداهة العقل ..............................................................................................................29
29.............................................................................................. المنكرون لحجّيّة العقل 
30.................................................................................................... ]العلماء الّنصارى[ 
30 .......................................................................................... ]أهل الحديث المسلمون[ 
32............................................................................................... ]السّلفيّون المسلمون[ 



العودة إلی الإسلام

]شبهات المنكرين لحجّيّة العقل[ .............................................................................. 38
الفرق بين العقل والفلسفة .......................................................................................39
40................................................................................................... مبدأ الحسن والقبح 
41 ......................................... المقدّمة الثانية؛ موانع المعرفة 
41 .................................................................................................................. ١ . الجهل 
42 ......................................................................... ]ضرورة العلم بالمفاهيم ومصاديقها[ 
42................................................................................................. ]وجوب طلب العلم[ 
43................................................................................ ]الجهل؛ أصل مشاكل المسلمين[ 
]الجهل بالإسلام[ ......................................................................................................43
44 .......................................................................................... ]أسباب الجهل بالإسلام[ 
]عواقب الجهل بالإسلام[ ......................................................................................... 45
]الجهل بأهل الإسلام[ .............................................................................................. 45
 46 .......................................................................................... ]الجهل بأعداء الإسلام[ 
٢ . التقليد ................................................................................................................48
48............................................................................................. ]الأوّل؛ تقليد السّلف[ 
49..................................................................................... ]عدم ضرورة اتبّاع السّلف[ 
53...................................................................................... ]عدم إمكان اتبّاع السّلف[ 
]الثاني؛ تقليد العلماء[ ............................................................................................. 54
56....................................................... ]عدم إمكان تقليد العلماء استنادًا إلى تقليدهم[ 
57 .................................................... ]عدم إمكان اجتهاد العلماء استنادًا إلى تقليدهم[ 
57 ........................................................................... ]عدم إمكان ولاية الفقيه المطلقة[ 
]الثالث؛ تقليد الأكثريّة[ ..........................................................................................59
59....................................................................... ]عدم صحّة قول أكثر الّناس وفعلهم[ 
]عدم اعتبار الشّهرة[ ................................................................................................ 60
61 .............................................................................................. ]عدم اعتبار الإجماع[ 
62........................................................................................... ]عدم اعتبار الجمهوريّة[ 
]الرابع؛ تقليد الظالمين[ .............................................................................................63



العودة إلی الإسلام

64.......................................................................... ]عدم وجوب طاعة الحكّّام الظالمين[ 
66 ................................................................................ ]عواقب طاعة الحكّّام الظالمين[ 
67 .......................................................................... ]جواز الخروج على الحكّّام الظالمين[ 
68 ....................................................................................... ]الخامس؛ تقليد الكافرين[ 
68 .................................................................................. ]منشأ قوّة الكافرين وعواقبها[ 
69..................................................................... ]عدم وجاهة اتبّاع المسلمين للكافرين[ 
70............................................................................ ]ضرورة اتبّاع الكافرين للمسلمين[ 
71 .............................................................................. ]تاريخ اتبّاع المسلمين للكافرين[ 
72.......................................................................... ]الطريقة المناسبة لمواجهة الكافرين[ 
74 ............................................................................................... ٣ . الأهواء الّنفسانيّة 
75.............................................................................. ]ضرورة ترك التصوّرات المسبّقة[ 
76................................................................... ]ضرورة التسليم أمام رضا الّلّه وسخطه[ 
77............................................................................. ]عواقب اتبّاع الأهواء الّنفسانيّة[ 
٤ . النّّزعة الّدنيويّة .................................................................................................... 78
79.............................................................................................. ]منشأ النّّزعة الّدنيويّة[ 
]عواقب النّّزعة الّدنيويّة[ ...........................................................................................79
82............................................................................................................. ٥ . التعصّب 
]منشأ التعصّب وعواقبه[ ..........................................................................................83
84................................................................................................................ ٦ . التكبّّر 
85.......................................................................................................... ]منشأ التكبّّر[ 
86 ...................................................................................................... ]عواقب التكبّّر[ 
86 .................................................................................................. ]تكبّّر أهل العلم[ 
]تكبّّر أهل السّلطة والثروة[ .................................................................................... 89
90..................................................................................................... ٧ . النّّزعة الخرافيّة 
90..................................................................... ]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين الصّوفيّين[ 
94.................................................... ]دور المسلمين الصّوفيّين في نشر النفور من العقل[ 
98........................................................................ ]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين الشّيعة[ 



العودة إلی الإسلام

]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين السّلفيّين[ .....................................................................100
100............................................................................................ ]ملخّص موانع المعرفة[ 
الفصل الثاني .....................................................103
103................................ العودة إلى الإسلام؛ الضرورة والإمكان 
105........................................................................................ ضرورة العودة إلى الإسلام 
ضرورة إقامة الإسلام ...............................................................................................106
106.............................................................................................. ١ . إقامة عين الإسلام 
108................................................................................................ ٢ . إقامة كّل الإسلام 
110......................................................................................... ]إمكان إقامة كّل الإسلام[ 
112....................................................... ه[ 

ّ
]اشتراط إقامة بعض أجزاء الإسلام بإقامة كل

113.......................................................................................... واقع عدم إقامة الإسلام 
الفصل الثالث ....................................................115
115.......................................... العودة إلى الإسلام؛ الموانع 
أسباب عدم إقامة الإسلام ...................................................................................... 118
118 ............................................................................................. ١ . اختلاف المسلمين 
٢ . حاكميّة غير الّلّه ................................................................................................138
٣ . الإختلاط بالأمم والثقافات غير الإسلاميّة ........................................................ 147
٤ . رواج النّّزعة الحديثيّة ..........................................................................................152
165 ............................................................ ٥ . ظهور المذاهب وتنافس بعضها مع بعض 
179 ........................................................................................... ٦ . الإنحطاط الأخلاقّي 
٧ . منع أعداء الإسلام ........................................................................................... 184
191.................................................... الفصل الرابع 
191.................................... العودة إلى الإسلام؛ معرفة الإسلام 
193............................................. الأوّل؛ مفهوم الإسلام 
195............................................. الثاني؛ مصداق الإسلام 
195..................................................................................................... ]ضرورة الأنبياء[ 
196 .................................................................................................... ]معرفة الأنبياء[ 



العودة إلی الإسلام

197 ............................................................................................... ]معرفة الّنبّي الخاتم[ 
]المسلمون هم أتباع الّنبّي الخاتم[ ............................................................................ 199
]الطبيعة الإعتقاديةّ للإسلام[ ................................................................................. 199
]الطبيعة العمليّة للإيمان[ ........................................................................................200
201 ...................................................................................................... ]معرفة الفاسق[ 
202......................................................................................................... ]معرفة المرتدّ[ 
]معرفة المنافق[ ....................................................................................................... 202
203 ...................................................................................................... ]معرفة المشرك[ 
207............................................. الثالث؛ مصادر الإسلام 
207............................................................................................................... كتاب الّلّه 
207............................................................................................. ]عدم تحريف القرآن[ 
]حجّيّة ظواهر القرآن وعموماته[ ............................................................................ 208
208 ....................................................... ]عدم اختصاص فهم القرآن بطائفة من الّناس[
210 .................................................................... ]عدم إمكان تعارض القرآن مع العقل[ 
]عدم اختصاص حجّيّة القرآن بالّنبّي[ .....................................................................212
213....................................................................... ]عدم إمكان نسخ القرآن بسنّة الّنبّي[ 
214................................................................ ]عدم إمكان تخصيص القرآن بسنّة الّنبّي[ 
215..................................................................... ]عدم إمكان تعميم القرآن بسنّة الّنبّي[ 
216 ...................................................................... ]ضرورة عرض الرّوايات على القرآن[ 
217 .................................................................................................................. نبّي الّلّه 
218 ..................................................................................................... ]شؤون نبّي الّلّه[ 
221........................................................................... ]ضرورة رجوع الّناس إلى نبّي الّلّه[ 
]ضرورة قبول الّناس من نبّي الّلّه[ .............................................................................222
222.......................................................................................... ]ضرورة عصمة نبّي الّلّه[ 
223............................................................................................... ]إمكان سهو نبّي الّلّه[ 
224 ................................................................................ ]حجّيّة سنّة نبّي الّلّه إلى الأبد[ 
]عدم إمكان الوصول إلى سنّة نبّي الّلّه من بعده[ ....................................................... 225



العودة إلی الإسلام

226........................................................................ ]وجوب جعل خليفة للنّبّي على الّلّه[ 
231 ............................................................................. ]جعل أهل بيت الّنبّي خليفة له[ 
هم[ ...........................................................235

ّ
]المراد بأهل بيت الّنبّي بعضهم، وليس كل

237 ...................................... ]عّلي وفاطمة والحسن والحسين هم المراد بأهل بيت الّنبّي[ 
243...............................................  من أهل بيت الّنبّي خلفاء له[ 

ً
]جعل اثني عشر رجلًا

246............................................................................... ]ضرورة احترام أصحاب الّنبّي[ 
248 ..................................................................................... ]المهديّ آخر خلفاء الّنبّي[ 
253 ...................................................... ]عدم ظهور المهديّ في الأرض وضرورة ظهوره[ 
255 ........................................................................ ]علةّ عدم ظهور المهديّ في الأرض[ 
258........................................................................... ]وجوب إظهار المهديّ على الّناس[ 
261 .................................................................................. ]كيفيّة إظهار الّناس المهديّ[ 
264........................................................................ ]عواقب عدم ظهور المهديّ للنّاس[ 
266.................................................................. ]الطريقة التي يعرف بها الّناس المهديّ[ 
269............................................. الرابع؛ مبادئ الإسلام 
269........................................................................................................... ]توحيد الّلّه[ 
269......................................................................................... ]توحيد الّلّه في التكوين[ 
272......................................................................................... ]توحيد الّلّه في التشريع[ 
274........................................................................................ ]توحيد الّلّه في التحكيم[ 
277............................................................................................................ ]طاعة الّلّه[ 
277............................................................................................. ]طاعة الّلّه في إخباره[ 
278.................................................................................................................. ]الّنبوّة[ 
278............................................................................................................ ]الملائكة[ 
278................................................................................................................. ]الآخرة[ 
279............................................................................................. ]طاعة الّلّه في إنشائه[ 
280................................................................................................................. ]الصّلاة[ 
284................................................................................................................... ]الزكاة[ 
]الصّيام[ ................................................................................................................ 288



العودة إلی الإسلام

289.................................................................................................................... ]الحجّ[ 
291 ................................................................................................................. ]الجهاد[ 
296........................................................................ ]الأمر بالمعروف والّنهي عن المنكر[ 
]الخاتمة[ ......................................................297
301.................................................. فهرس المصادر 





17 العودة إلی الإسلام

ل
خ

لمد
ا

المدخل

الّلّه عليه وآله وسلمّ كما ينبغي  الّلّه كما يجب حمده، وأصلّّي على رسوله محمّد صلّّى  أحمد 
الصلاة عليه، وأمّا بعد فإنّ المقصود من هذا الكتاب تمهيد نظريّ لعودة المسلمين العمليّة 
إلى الإسلام، بمعنى إقامتهم له بعد إضاعتهم إياّه؛ افتراضًا لأنهّم قد تركوا إقامة الإسلام حقّ 
إقامته؛ نظرًا لأنّ نتائجها غير مشهودة بينهم، بل المشهودة بينهم نتائج تركها، ولذلك فلا بحث 
 بمعرفة الإسلام 

ّ
في ضرورة عودتهم إلى الإسلام، ومن الواضح أنّ هذه العودة غير ممكنة إلّا

ومقارنته مع القراءة التي قرؤوه بها حتّّى الآن؛ كما أنّ معرفة الإسلام غير ممكنة بدون معيار 
ومع وجود موانع في طريقها، ولذلك فإنّ التعرّف على معيار معرفته وموانعها لتحصيله وإزالتها 

أمر ضروريّ. بناء على هذا، فإنّ القول في العودة إلى الإسلام يقتضي القول في أربعة مواضيع:

الأوّل مقدّمات المعرفة، وهي مشتملة على معيارها وموانعها، لأجل معرفة الإسلام والعودة 
إليه؛

المسلمين  لإقامة  والإمكان  الضرورة  بمعنى  وإمكانها،  الإسلام  إلى  العودة  ضرورة  الثاني 
الإسلام بشكل كامل وخالص بعد إضاعتهم إياّه؛

الثالث موانع العودة إلى الإسلام، بمعنى الأسباب والدوافع لترك إقامته من بعد رسول الّلّه 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى الآن؛

الرابع معرفة الإسلام، بمعنى معرفة عقائده وأحكامه على أساس اليقينيّات وبمنأى عن 
الوهميّات والظنّيّات؛



ل
خ

لمد
ا

العودة إلی الإسلام18

1ِ، وقال: فَعَليَهِْ  وفي ذلك يجب الإستعانة بالّلّه والتوكّّل عليه؛ كما قال: اسْتَعِينوُا باِللَّهَّ
 بإذنه، والحمد لّلّه ربّ العالمين.

ّ
 من عنده، ولا يكون إلّا

ّ
وا2؛ لأنهّ ما من خير إلّا

ُ توََكَّلَّ

1 . الأعراف/ ١٢٨
2 . يونس/ ٨٤



الفصل الأوّل

العودة إلى الإسلام؛
المقدّمات





ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

21 العودة إلی الإسلام

المقدّمة الأولى؛ معيار المعرفة

تقديم  يقتضي  بشكل خاصّ،  الإسلام  معرفة  ومعيار  بشكل عامّ،  المعرفة  معيار  القول في 
مقدّمات:

١ . ضرورة معيار المعرفة

لمعرفة أيّ شيء في العالم لا بدّ من معيار، ومعرفة الإسلام غير مستثناة من هذه القاعدة. 
المقصود من المعرفة تمييز شيء من شيء آخر، كتمييز الحسن من السّيء، أو الحقّ من الباطل، 
أو الصحيح من الخطأ، وهذا ممكن إذا كان هناك معيار للتمييز. من الواضح أنهّ لا يمكن 
الحكم بدون معيار، وعلى فرض إمكانه سيحكم كّل شخص بشكل مختلف، وهذا سيجعل 
 في النهاية؛ لأنهّ لن يمكن بدون معيار أن يميّّز بين صحيح الأحكام وغير 

ً
الحكم مستحيلًا

صحيحها. فلعلّ الإختلاف الذي يوجد بين المسلمين وقد أدّى إلى ضعفهم وقوّة أعدائهم، 
قد نشأ من فقدانهم لمعيار المعرفة أو عدم التزامهم به، وهذا يجعل الحاجة إلى معيار المعرفة 

والإلتزام به أكثر وضوحًا.

٢ . وحدة معيار المعرفة

الأفراد  أنّ  بمعنى  بالإسلام؛  معارفهم  اختلاف  من  ناشئ  المسلمين  اختلاف 
يتحمّلون  ولا  بالإسلام،  مختلفة  معارف  لديهم  المسلمين،  من  المختلفة  والجماعات 
بدون  الإختلاف  هذا  من  التخلصّ  يمكن  لا  أنهّ  الواضح  من  به.  الآخرين  معارف 
واحد.  معيار  من  بدّ  لا  واحدة  معرفة  على  وللحصول  واحدة،  معرفة  على   الحصول 



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام22

المعايير المتعدّدة توجب معارف متعدّدة، والمعارف المتعدّدة تسبّب الإختلاف، والإختلاف 
قوُا2، وهذا أيضًا   تَفَرَّ

َ
يعًا وَلَا ِ جََمِ ليس حسناً للمسلمين1؛ كما قال الّلّه: وَاعْتَصِمُوا بِِحَبلِْ اللَّهَّ

اد، 
ّ

شاهد على أنّ حبل الّلّه واحد؛ لأنهّ لو كان متعدّدًا لم يكن الإعتصام به يؤدّي إلى الإتّح
بل كان بذاته سبباً للتفرقة!

علاوة على ذلك، يجب الإنتباه إلى أنّ الحقّ له ماهيّة واحدة لا تتجزّأ؛ لأنهّ ليس في حقيقته 
 الوجود الذي له ذات بسيطة لا تتبعّض، وهذا مستلزم لوحدة معرفته، وبالّتالي وحدة معيار 

ّ
إلّا

معرفته. بعبارة أخرى، إنّ الحقّ هو تكوين الّلّه أو تشريعه الذي قد نشأ من وحدته الذاتيّة، 
ولذلك ليس فيه اختلاف، ولا يمكن أن يوجد مختلفًا؛ كما قال الّلّه فيما يتعلقّ بتكوينه: 
 ِ قِ الرَّحْْمَنِ مِنْ تَفَاوت3ٍُ، وقال فيما يتعلقّ بتشريعه: وَلوَْ كََانَ مِنْ عِندِْ غَيْْرِ اللَّهَّ

ْ
مَا ترََى فِِي خَل

فاً كَثِيًرا4. بناء على هذا، فإنّ الحقّ، سواء كان تكوين الّلّه أو تشريعه، له 
َ

لوَجََدُوا فِيهِ اخْتِلَا
.5ُل

َ
لَا  الضَّ

َّ
قَِّ إلَِّا

ْ
؛ كما قال الّلّه: فَمَاذَا بَعْدَ الْح

ً
وجود واحد لا يتعدّد، وكّل ما سواه يعُتبر باطلًا

الحاصل أنّ الحقّ واحد؛ لأنّ له مصدرًا واحدًا، والواحد يقتضي معرفة واحدة، والمعرفة 
الواحدة تحتاج إلى معيار واحد.

المنكرون لوحدة الحقّ ومعيار معرفته

وحدة الحقّ ومعرفتِه والمعيارِ اللازم لمعرفته هي من القضايا الضروريّة التي لا معنى للشّكّ 
فيها. مع ذلك، منذ زمن بعيد، كان هناك أناس يشكّكون فيها، بل وينكرونها.

أنّه قال: »اخْتِلََافُ  اللّه عليه وآله وسلّم  النبيّ صلّى  اللّه تعالى على ما يروون عن  1 . هذا ردّ منه حفظه 
إليه؛ كما روي عن  الذي ذهبوا  ولو صحّ لكان معناه غير  رَحْمَةٌ«، وهو حديث ضعيف رغم شهرته،  تِي  مَّ

ُ
أ

هُ عَلَيْهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ
َ
ادِقِ: إِنَّ قَوْمًا يَرْوُونَ أ دٍ الصَّ عبد المؤمن الأنصاريّ، قال: »قُلْتُ لِجَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ

تِي رَحْمَةٌ، فَقَالَ: صَدَقُوا، فَقُلْتُ: إِنْ كَانَ اخْتِلََافُهُمْ رَحْمَةً فَاجْتِمَاعُهُمْ عَذَابٌ!  مَّ
ُ
مَ قَالَ: اخْتِلََافُ أ وَآلِهِ وَسَلَّ

هُوا  : فَلَوْلََا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّ هِ عَزَّ وَجَلَّ رَادَ قَوْلَ اللَّ
َ
مَا أ قَالَ: لَيْسَ حَيْثُ ذَهَبْتَ وَذَهَبُوا، إِنَّ

يَنْفِرُوا إِلَى رَسُولِ  نْ 
َ
أ مَرَهُمْ 

َ
فَأ هُمْ يَحْذَرُونَ )التّوبة/ ١٢٢(،  لَعَلَّ إِلَيْهِمْ  إِذَا رَجَعُوا  قَوْمَهُمْ  وَلِيُنْذِرُوا  ينِ  فِي الدِّ

رَادَ اخْتِلََافَهُمْ 
َ
مَا أ مُوهُمْ، إِنَّ مُوا، ثُمَّ يَرْجِعُوا إِلَى قَوْمِهِمْ فَيُعَلِّ مَ وَيَخْتَلِفُوا إِلَيْهِ فَيَتَعَلَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ

ينُ وَاحِدٌ«، رواه محمّد بن عليّ بن بابويه  مَا الدِّ إِنَّ ينُ وَاحِدٌ،  مَا الدِّ إِنَّ هِ،  الْبُلْدَانِ، لََا اخْتِلََافًا فِي دِينِ اللَّ مِنَ 
)ت٣٨١هـ( في »علل الشرائع« )ج١، ص٨٥(.

2 . آل عمران/ ١٠٣
3 . الملك/ ٣

4 . النّساء/ ٨٢
5 . يونس/ ٣٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

23 العودة إلی الإسلام

]السوفسطائيّون[

واحدًا،  وجودًا  للحقّ  يرون  لا  فريق  القديمة  اليونان  في  كان  أنهّ  يقال  المثال،  سبيل  على 
ويحسبونه تابعًا لرأي الإنسان. في زعم هؤلاء الذين سمّوا »السوفسطائييّن«، الحقّ ما يعتبره 
ا ويستطيع إثباته ولو بقوّة الجدل. هذا يعني أنّ الحقّ ليس له وجود ثابت ومستقلّ  الإنسان حقًّ
عن الإنسان، ويتغيّّر حسب معرفة الإنسان به. بعبارة أخرى، ليست معرفة الإنسان تابعة 
ا فليس هناك حقّ في الواقع! للحقّ، بل الحقّ تابع لمعرفة الإنسان، وإذا لم يعرف الإنسان حقًّ

]الإنسانيّون[

تزال سائدة في عالم الكفر؛ لأنّ عالم  التي لا  الإنسانيّة  نوع من  »السفسطة«  لعلّ هذه 
الكفر اليوم، تحت تأثير أمثال مكيافيلي )ت١٥٢٧م( من الفلاسفة الملحدين الذين ورثوا 
الأساسيّة  للمفاهيم  وقدّموا  لأهوائهم،  تابعة  الأخلاقيّة  القيم  جعلوا  قد  السوفسطائييّن، 
تعاريف جديدة تختلف عن تعاريفها الفطريّة والتاريخيّة. كمثال على ذلك، قد وجد العدل 
والحرّيّة في قاموسهم معاني جديدة تقوم أكثر من أيّ شيء آخر على النسبيّة في نظرتهم للعالم. 
مع  يتوافق  شيء  وكّل  لرأيهم،  تابع  هو  السوفسطائييّن،  زعم  في  كما  تمامًا  زعمهم،  في  الحقّ 
إعطاء  أنّ  الواضح  فهو سّيء! من  يتوافق مع مصالحهم  فهو حسن، وكّل شيء لا  مصالحهم 
الأصالة للإنسان هذا هو حركة ضدّ إعطاء الأصالة لّلّه، والذين أسّسوا بنيانهم على ذلك لم 
يكونوا مؤمنين بالّلّه؛ لأنّ في النظرة الإلهيّة للعالم، مصدر الحقّ هو الّلّه ويُعتبر الإنسان تابعًا 
للحقّ، في حين أنّ في النظرة الإلحاديةّ للعالم، مصدر الحقّ هو الإنسان ولا دور لّلّه فيه. بعبارة 
أخرى، فإنّ الإعتقاد بوحدانيّة الحقّ هو اعتقاد توحيديّ نشأ من الإعتقاد بوحدانيّة الّلّه على 
أنهّ مصدر الحقّ، في حين أنّ الإعتقاد بتعدّد الحقّ هو اعتقاد شركّي نشأ من إنكار وحدانيّة 

الّلّه والإعتقاد بمصادر متعدّدة للحقّ.
]المصوّبون[

لذلك، لا عجب من وجود هذا التيّار بين الكافرين، ولكنّ العجب من وجوده بين المسلمين؛ 
لأنّ فريقًا من المسلمين في القرنين الثاني والثالث الهجريّين، تحت تأثير بعض العوامل السياسيّة 
خلال الحكم الأمويّ، وبدافع تصويب اختلافات الصحابة، ورثوا هذه العقيدة الإلحاديةّ، 
واعتقدوا أنّ الحقّ تابع لرأي المجتهد، ويتعدّد بتعدّد رأيه! في زعم هؤلاء الذين سُمّوا »المصوّبة«، 
ا فهو عند الّلّه حقّ، وكّل ما يراه المجتهد غير حقّ فهو عند الّلّه غير حقّ!  كّل ما يراه المجتهد حقًّ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام24

الحقّ  المجتهد، ويجعل  لرأي  تابع  الّلّه  بل  الّلّه،  لرأي  تابعًا  ليس  المجتهد  فإنّ  بناء على هذا، 
مطابقًا لرأيه! ربما يتصوّر المرء أنّ هذه نظريّة شاذّة ومهجورة قد أدلى بها عدد تافه من جهّال 
في  ذُكر  وقد  المعتزلة،  من  وكثير  الأشاعرة  أكثر  إلى  منسوبة  أنهّا  الواقع  ولكنّ  المسلمين، 
عدادهم رجال مثل أبي حنيفة )ت١٥٠هـ( ومالك )ت١٧٩هـ( والشافعّي )ت٢٠٤هـ( وابن حنبل 

)ت٢٤١هـ(، ولو أنهّا غير ثابتة ومختلف فيها عنهم1.

]التعدّديوّن[

اهات الخاطئة التي كانت شائعة 
ّ

اه الخاطئ، ككثير من الإتّج
ّ

على أيّ حال، فإنّ هذا الإتّج
بين المتقدّمين، انتقل إلى الأجيال اللاحقة، ويمكن مشاهدته اليوم بين عدد من المسلمين. 
بالإضافة إلى ذلك، قد ظهر في هذه الأياّم فريق آخر يقال لهم »التعدّديوّن« يعتقدون صراحة 
بكثرة الحقّ ومعرفته، ويستصوبون تفاسير مختلفة لنصّ واحد. لا شكّ أنّ هذا التيّار ليس 
تيّارًا إسلاميًّا، وقد ظهر تحت تأثير التيّارات الإلحاديةّ؛ لأنهّ لمّا أصبح عالم الإسلام يخالط 
عالم الكفر ويتعامل معه بعد أن كان يواجهه، وقف فريق من المسلمين الذين كان لديهم 
ورائحتهم  الكافرين  لون  ذوا 

ّ
واتّخ الإنفعال،  موقف  بالإسلام  ناقص  والتزام  قاصرة  معرفة 

الكفر.  الفتّانة في عالم  الّدنيويّة  بالمظاهر  منبهرين  أو عن غير قصد،  وطعمهم عن قصد 
اه منحة عالم الكفر بالكامل؛ لأنهّ من الممكن تتبّع 

ّ
مع ذلك، لا يمكن اعتبار هذا الإتّج

جذوره بين المسلمين أنفسهم في القرون الإسلاميّة الأولى، وتشابههم لا يعني بالضّّرورة أنهّم 
ينَ كَفَرُوا مِنْ قَبل2ُْ، وقال: كَذَلكَِ قَالَ  ِ

َّ
مرتبطون؛ كما قال الّلّه تعالى: يضَُاهِئوُنَ قَوْلَ الَّذ

.3ْينَ مِنْ قَبلِْهِمْ مِثلَْ قَوْلهِِمْ ۘ تشََابَهَتْ قُلوُبُهُم ِ
َّ

الَّذ

د أنّ الحقّ شيء واحد متشخّص، ولا يقبل التعدّد والتبعّض، ومن 
ّ
على أيّ حال، من المؤك

ثمّ يقتضي معرفة واحدة ويتطلبّ معيارًا واحدًا.

1 . على سبيل المثال، انظر: المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين البصريّ، ج٢، ص٣٧٠؛ العدّة في 
في  التلخيص  ص٤٩٨؛  للشيرازيّ،  الفقه  أصول  في  التبصرة  ص١٥٤٩؛  ج٥،  يعلى،  لأبي  الفقه  أصول 
ص٣٤؛  ج٦،  للرازيّ،  المحصول  ص٣٥٢؛  للغزاليّ،  المستصفى  ص٣٣٩؛  ج٣،  للجوينيّ،  الفقه  أصول 
الإحكام في أصول الأحكام للآمديّ، ج٤، ص١٨٤؛ شرح المعالم في أصول الفقه لابن التلمسانيّ، ج٢، 

ص٤٤٣؛ البحر المحيط في أصول الفقه للزركشيّ، ج٨، ص٢٩٢.
2 . التّوبة/ ٣٠

3 . البقرة/ ١١٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

25 العودة إلی الإسلام

٣ . بداهة معيار المعرفة

لا  أنهّ  بمعنى  غيره؛  معرفة  يسبّب  بذاته  معروف  شيء  المعرفة  معيار  من  المقصود 
مرئّي  هو  الذي  النور  كمثل  الأشياء؛  سائر  يعُرف  وبه  لمعرفته،  آخر  شيء  أيّ  إلى  حاجة 
يعُرف؛  أن  إلى  يحتاج  لا  المعرفة  معيار  أنّ  يعني  هذا  الأشياء.  سائر  رؤية  ويسبّب  بذاته 
يعني  وهذا  معيار،  إلى  محتاجة  أيضًا  معرفته  لكانت  يعُرف،  أن  إلى  محتاجًا  كان  لو  لأنهّ 
التسلسل، وهو غير ممكن. إنّ معارف الإنسان لا بدّ أن تنتهي إلى معرفة بديهيّة تكون 
أن  إلى  بحاجة  نفسه  هو  ما  لأنّ  أخرى؛  معرفة  من  ناشئة  تكون  ولا  ها 

ّ
كل المعارف  مبدأ 

المعرفة.  معيار  إلى  يحتاج  بنفسه  لأنهّ  نظرًا  المعرفة؛  معيار  يكون  أن  يمكن  لا   يعُرف، 
بناء على هذا، ينبغي للذين يتّخذون مثل هذا الشيء معيارًا لمعرفتهم أن لا يكونوا واثقين 
أن  الرمال ويمكن  بنيانه على  بمعرفتهم؛ لأنّ معرفتهم واهية ولا أساس لها؛ كمن أسّس 
سَ بنُيَْانهَُ عََلَىَ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فاَنْهَارَ  سَّ

َ
مْ مَنْ أ

َ
يسوخ فيها كّل آنٍ، أو من قال الّلّه تعالى فيه: أ

.1َبهِِ فِِي ناَرِ جَهَنَّم

العقل؛ معيار المعرفة

معرفة  على  قادرًا  تجعله  نفسه  في  مكنونة  قوّة  امتيازه  ووجه  ممتاز،  حيوان2  الإنسان 
نفعه،  على  بالحصول  بقائه  في  لييزد  آخر،  مكتشف  حيوان  أيّ  من  أكثر  وضّره  نفعه 
أنّ جسد  »العقل«. لا شكّ  المكنونة هي  القوّة  بالإبتعاد عن ضّره. هذه  ويتوقّّى من زواله 
منها  كثير  جسد  إلى  بالنسبة  لأنهّ  الأخرى؛  الكائنات  عن  لامتيازه  كافٍ  غير  الإنسان 
بمعنى  روحه،  بالملاحظة.  وجديرة  بارزة  مزيّة  له  وليست  للإصابة،  وعرضة  ضعفًا  أشدّ 
أرواح الحيوانات الأخرى،  أيضًا مثل  يتحرّك وينمو جسديًّا، هي  قوّة غير معروفة تجعله 
وتنمو جسديًّا  تتحرّك  التي  الأخرى  الحيوانات  لتفوّقه على  أن تكون كافية  يمكن  ولا 
العقل  هو  الأخرى،  الكائنات  في  يوجد  ولا  الإنسان  في  يوجد  الذي  الوحيد  الشيء  مثله. 
يسمّّى  وبجهد  الجزئيّة،  المصاديق  على  وتطبيقها  يّة 

ّ
الكل المفاهيم  فهم  على  يقدر  الذي 

سائر  في  موجودة  القوّة  هذه  كانت  ربّما  يعرفه.  لا  ما  إلى  يعرفه  ممّا  يهتدي  »التفكير« 
 الحيوانات أيضًا، لكنّها أكبر في الإنسان بلا شكّ، ولهذا قد سلطّته على سائر الحيوانات. 

1 . التّوبة/ ١٠٩
2 . الحيوان مشتقّ من الحيّ، وهو كلّ ذي روح من المخلوقات.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام26

لو كان هناك حيوان آخر يعقل أكثر ممّا يعقل الإنسان، لكان قد تسلطّ على الإنسان واستخدمه 
لنفسه بلا شكّ، مع أنّ ذلك لم يحدث، وسلطة الإنسان على الحيوانات الأخرى مشهودة. هذا 
التوفّق للإنسان هو منحة عقله فقطّ، ولا يوجد له امتياز آخر. لذلك، فإنّ الإنسان الذي يفقد 
العقل أو لا يستخدمه بما فيه الكفاية، ليس له تفوّق على الحيوانات الأخرى، بل هو أدنى 

.1َغَافِلوُن
ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
ضَلُّ ۚ أ

َ
نْعَامِ بلَْ هُمْ أ

َ ْ
ِكَ كََالْأ

َ
ولَئ

ُ
منها؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

نظرًا لهذه الحقيقة، فإنّ الشيء الوحيد الذي يمكن أن يكون معيار معرفة الإنسان هو 
»العقل«؛ لأنّ العقل هو الآلة الوحيدة لمعرفة الإنسان، ولا توجد في نفسه قوّة مدركة سواه. 
بعبارة أخرى، ليس للعقل بديل في مستواه يمكنه أن يغني عنه، وهذا أمر محسوس ووجدانّي. 
علاوة على ذلك، فإنّ معرفة الإنسان تتمّ عمليًّا بواسطة العقل، ولا تأثير لرضاه ولا كراهيته 
على هذا الواقع؛ لأنّ هذا الواقع هو الطبيعة الذاتيّة للإنسان وفطرة الرّبّ الحكيم، ومن ثمّ لا 
يمكن للإنسان تغييره. بناء على هذا، فإنّ العقل هو أصل مبادئ المعرفة وأوّلها، وكّل معرفة 
كانت  إن  الأخرى،  المبادئ  لها.  معنى  فلا  مباشر  غير  أو  مباشر  بشكل  العقل  إلى  تصير  لا 
 للعقلاء؛ كما أنّ 

ّ
 بالعقل، ولا فعّالّية لها إلّا

ّ
موجودة، فإنهّا تعود إلى العقل؛ لأنهّا لا تعُرف إلّا

 العقلاء، وعلى سبيل المثال 
ّ

ا، يعُرف بواسطة العقل ولم يخاطب إلّا الشّّرع، مع أنهّ مفيد جدًّ
رضِْ 

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ قِ السَّ

ْ
َابِ لعََلَّكُمْ تُفْلِحُون2َ، وقال: إِنَّ فِِي خَل

ْ
لْب

َ ْ
ولِِي الْأ

ُ
َ ياَ أ قال: فَاتَّقُوا اللَّهَّ

.4َِاب
ْ

لْب
َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكَّ َاب3ِ، وقال: إِنَّ

ْ
لْب

َ ْ
ولِِي الْأ

ُ
ياَتٍ لِِأ

َ
فِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ لَآ

َ
وَاخْتِلَا

وحدة العقل

ومسؤولّيتهم  الفرديّ  اختيارهم  مبدأ  يمثّل  آدم،  بني  بين  مشترك  فريد  جوهر  العقل 
الإجتماعيّة وحلقة تواصل بعضهم مع بعض، وبما أنّ له مصدرًا واحدًا فله إدراكات واحدة 
وليس بين أفراده اختلاف. مصدر العقل ربّ العالمين الذي هو عقل محض5 ورئيس للعقلاء 
ولا تنافي بين أفعاله. لذلك ترى العقلاء في جميع أنحاء العالم، بالرغّم من اختلاف عناصرهم 
ولغاتهم وثقافاتهم، يتّفقون على النظريّات التي تستند إلى العقل، ولا يختلف فيها اثنان منهم. 

1 . الأعراف/ ١٧٩
2 . المائدة/ ١٠٠

3 . آل عمران/ ١٩٠
4 . الرّعد/ ١٩

5 . أي غاية في العلم والحكمة، لا يشوب علمه جهل، ولا حكمته سفه.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

27 العودة إلی الإسلام

على سبيل المثال، إنهّم جميعًا متّفقون على أنّ ما يدرك بالحاسّة موجود، والكّل أكبر من الجزء، 
واجتماع النقيضين محال، والحادث يحتاج إلى محدث، والخبر المتواتر صحيح، والظّلم قبيح، 
العقل وجود واحد، ومن هذه الناحية يصلح  أنّ  والعدل حسن، وما شابه ذلك. هذا يعني 

لأن يكون معيار المعرفة، حتّّى يتحوّل اختلاف العقلاء إلى الإتفّاق من خلال الإلتزام به.

]مراتب العقل وإدراكاته[

نعم، إنهّ ذو مراتب وأقدار مختلفة1، لكنّ اختلاف مراتبه وأقداره لا يضّر بوحدته على أنهّ 
أساس المعرفة؛ كمثل النور الذي له قوّة وضعف، لكنّه في جميع مراتبه وأقداره يعُتبر أساس 
الرؤية. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ العقل بمعنى قوّة الفكر والعلم، ولو أنهّ في بعض الناس أكثر منه 
في بعض، هو موجود في جميع الناس بما فيه الكفاية، وهذا يكفي لوحدته كمعيار المعرفة؛ لأنّ 
ا كافياً من العقل، وزيادته في بعض فضل قد آتاهم،  ف حظًّ

ّ
الّلّه العادل قد وهب لكّل إنسان مكل

 .2ٌوَاسِعٌ عَلِيم ُ ُ يضَُاعِفُ لمَِنْ يشََاءُ ۗ وَاللَّهَّ  دون أن تكون ظلمًا للآخرين؛ كما قال تعالى: وَاللَّهَّ

الباقلانيّ )ت٤٠٣هـ( في »التقريب والإرشاد«  1 . لقد أنكر جماعة اختلاف مراتب العقل وأقداره، منهم 
)ج١، ص١٩٧(، والظاهر أنّهم لم يفهموا معناه، فزعموا أنّه مناقض لوحدة العقل، وما هو كذلك؛ كما قال 
أبو يعلى )ت٤٥٨هـ( في »العدّة في أصول الفقه« )ج١، ص٩٤(: »ذكر أصحابنا أنّه يصحّ أن يكون عقل 
أكمل من عقل وأرجح؛ فقال أبو محمّد البربهاريّ في >شرح السنّة<: >العقل مولود، أعطي كلّ إنسان 
من العقل ما أراده اللّه تعالى، يتفاوتون في العقول مثل الذرّة في السموات، ويطالب كلّ إنسان على قدر 
ما أعطاه اللّه تعالى من العقل<، وذكره أبو الحسن التميميّ في كتاب >العقل<، خلافًا للمتكلّمين من 
المعتزلة والأشعريّة في قولهم: >لا يصحّ أن يكون عقل أكمل من عقل وأرجح<، والدلالة على صحّة ذلك 
ما روى أبو الحسن في كتاب >العقل< بإسناده عن طاووس، قال: قال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم 
جُلَيْنِ تَسْتَوِي  ثَرَ، إِنَّ الرَّ

ْ
مَ الْعَقْلَ بَيْنَ عِبَادِهِ وَاسْتَأ ذِي قَسَّ حين قضى بين المهاجرين والأنصار: >تَبَارَكَ الَّ

حُدٍ<، 
ُ
أ جَنْبِ  فِي  ةِ  رَّ كَالذَّ بَيْنَهُمَا  يَكُونَ  ى  حَتَّ الْعَقْلِ،  فِي  وَيَفْتَرِقَانِ  وَصَوْمُهُمَا،  وَصَلََاتُهُمَا  هُمَا  وَبِرُّ عْمَالُهُمَا 

َ
أ

صْنَافًا 
َ
ي خَلَقْتُ الْعَقْلَ أ هُ تَعَالَى: إِنِّ فذكر الخبر إلى أن قال: قال النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم: >قَالَ اللَّ

رْبَعَ، 
َ
وَالْْأ لََاثَ،  وَالثَّ تَيْنِ،  الْحَبَّ وَبَعْضُهُمُ  وَاحِدَةً،  ةً  حَبَّ ذَلِكَ  مِنْ  عْطِيَ 

ُ
أ مَنْ  اسِ  النَّ فَمِنَ  مْلِ،  الرَّ كَعَدَدِ  ى  شَتَّ

هُ مِنَ  اللَّ مَا شَاءَ  ذَلِكَ  كْثَرَ مِنْ 
َ
أ وَبَعْضُهُمْ  وَسْقَيْنِ،  وَبَعْضُهُمْ  عْطِيَ وَسْقًا، 

ُ
أ وَبَعْضُهُمْ  فَرْقًا،  عْطِيَ 

ُ
أ وَبَعْضُهُمْ مَنْ 

اسَ  مَ النَّ نُكَلِّ نْ 
َ
أ مِرْنَا 

ُ
أ نْبِيَاءِ 

َ
ا مَعْشَرَ الْْأ هُ قَالَ: >إِنَّ نَّ

َ
أ ضْعِيفِ<، وروي عن النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم  التَّ

نْبِيَاءِ 
َ
جْزَاءٍ، تِسْعَةٌ فِي الْْأ

َ
عَلَى قَدْرِ عُقُولِهِمْ<، وروى يزيد بن أبي زياد عن ابن عبّاس قال: >الْعَقْلُ عَشَرَةُ أ

فإنّه  النّاس؛  إجماع  ولأنّه  العقول،  في  التفاضل  على  تدلّ  كلّها  الأخبار  وهذه  اسِ<،  النَّ سَائِرِ  فِي  وَوَاحِدٌ 
نُ الْفَتَى فِي  مستفيض فيهم القول بأنّ أحد العاقلين أكمل عقلًًا وأوفر وأرجح من الآخر؛ قال بعضهم: >يُزَيِّ

هْلِهِ بِحَسِيبٍ<«.
َ
اسِ كَثْرَةُ عَقْلِهِ ... وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي أ النَّ

2 . البقرة/ ٢٦١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام28

بالإضافة إلى أنّ عقل بعض الّناس يكمّل عقل بعضهم في عمليّة طبيعيّة ومتبادلة؛ لأنهّم 
يتدارك نقص   جماعيًّا 

ً
تبادل الآراء يخلقون عقلًا يتعاملون بعضهم مع بعض، ومن خلال 

العقل الفرديّ؛ كما قال الّلّه تعالى: وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرجََاتٍ لِِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا 
.1سُخْرِيًّا

مقدار  إنسان حسب  كّل  مراتبها في  بل تختلف  بسيطة،  العقل  إدراكات  ليست  بالطبع 
المغلوب، والشكّ بمعنى الإحتمال  للوهم بمعنى الإحتمال  العلم وموانعه فيه، وهي شاملة 
المتساوي، والظنّ بمعنى الإحتمال الغالب، واليقين بمعنى عدم احتمال الخلاف. مع ذلك 
اليقين  هو  المعرفة  معيار  يعتبر  ما  أنّ   

ّ
إلّا العقل،  من  منبعثة  جميعًا  أنهّا  من  بالرغم  ه، 

ّ
كل

 أو كثيًرا، ومن 
ً

 من الوهم والشّكّ والظنّ يتعارض مع احتمال خلافه قليلًا
ًّ

فقطّ؛ لأنّ كلًّا
وذلك  فيه،  الإحتمالين  أحد  صحّة  به  تعُرف  حتّّى  للمعرفة  معيار  إلى  بنفسه  يحتاج  ثمّ 
المعيار هو اليقين الذي ليس فيه احتمال خلاف، وبالّتالي فإنّ حجّيّته ذاتيّة وبديهيّة. من 
فلا  اليقين  إلى  تؤول  معرفة لا  وكّل  فقطّ،  اليقين  هو  الإنسان  معرفة  أساس  أنّ  يعلم  هنا 
قَِّ شَيئًْا2، وهذا في حين أنّ الظنّ 

ْ
 يُغْنِِي مِنَ الْح

َ
نَّ لَا اعتبار لها؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّ الظَّ

هو أقوى إدراكات الإنسان بعد اليقين، وسائر إدراكاته هي أضعف منه بمراتب، وبالّتالي 
ليست حجّة من باب أولى.

لْتُ الْمَنْصُورَ الْهَاشِمِيَّ الْخُرَاسَانِيَّ عَنِ الْعَقْلِ 
َ
1 . الزّخرف/ ٣٢. هذا كما أخبرنا به بعض أصحابه، قال: »سَأ

اسِ فِيهِ صُنْعٌ، قُلْتُ: فَلِمَاذَا  هِ، وَلَيْسَ لِلنَّ اسِ فِيهِ صُنْعٌ؟ قَالَ: بَلْ هُوَ مَوْهُوبٌ مِنَ اللَّ وْ لِلنَّ
َ
هِ أ هُوَ مَوْهُوبٌ مِنَ اللَّ

َ
أ

فَلَمْ  بِاسْتِعْمَالِهِ،  مَرَهُمْ 
َ
وَأ عَقْلًًا  لَهُمْ  وَهَبَ  قَدْ  هَ  اللَّ إِنَّ  يَا فُلََانُ؟!  ذَهَبْتَ  يْنَ 

َ
أ قَالَ:  يَعْقِلُونَ؟!  لََا  ذِينَ  الَّ هُ  اللَّ ذَمَّ 

مَا سَمِعْتَ قَوْلَهُ: لَهُمْ قُلُوبٌ لَّاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا ]الأعراف/ ١٧٩[، 
َ
سْتِعْمَالِ، أ هُمْ عَلَى تَرْكِ الْْإِ يَسْتَعْمِلُوهُ، فَذَمَّ

زْدَادَ 
َ
نْ أ

َ
حِبُّ أ

ُ
ي أ قْفَالُهَا ]محمّد/ ٢٤[؟! قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّ

َ
مْ عَلَى قُلُوبٍ أ

َ
رُونَ الْقُرْآنَ أ فَلََا يَتَدَبَّ

َ
وَقَوْلَهُ: أ

هِ بَلْ لَمْ تَسْتَعْمِلْ مِنْهُ جُزْءًا  ى تَحْتَاجَ إِلَى زِيَادَةٍ، لََا وَاللَّ هُ حَتَّ كَ لَمْ تَسْتَعْمِلْ عَقْلَكَ كُلَّ عَقْلًًا! قَالَ: يَا فُلََانُ، إِنَّ
مَ الْعَقْلَ عَلَى قَدْرِ حَاجَةٍ بِهِ، وَلَمْ يَنْقُصْ  هَ قَسَّ نَّ اللَّ

َ
كَ إِنْ تَسْتَعْمِلْهُ لَنْ تَحْتَاجَ إِلَى زِيَادَةٍ، لِِأ بْعِينَ، فَلَعَلَّ مِنَ السَّ

هُ، وَإِنِ احْتَجْتَ بَعْدَهُ إِلَى  مِنْهُ وَلَمْ يَزِدْ عَلَيْهِ، وَجَعَلَ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدَرًا مَقْدُورًا، فَاسْتَعْمِلْ عَقْلَكَ يُغْنِيكَ إِنْ شَاءَ اللَّ
لَ الْعُقُولَ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، لِيَسْتَعِينَ بَعْضُهَا بِبَعْضٍ، وَيَكُونَ بَعْضُهَا  هَ فَضَّ خِيكَ، فَإِنَّ اللَّ

َ
شَيْءٍ فَاسْتَعِنْ بِعَقْلِ أ

اسْتَعْمَلَ  رَجُلًًا  نَّ 
َ
أ فَلَوْ  وَاهَا، 

ْ
وَمَأ لِيَكُونَ مَصِيرَهَا  الْعُقُولِ  كْمَلَ 

َ
أ رْضِ 

َ
الْْأ عَقْلَ خَلِيفَتِهِ فِي  وَجَعَلَ  لِبَعْضٍ،  تَبَعًا 

بَاعِهِ، لَكَانَ كَمَنْ عَقْلُهُ كَامِلٌ لََا نُقْصَانَ فِيهِ وَلََا عَاهَةَ«  رْضِ حَقَّ اتِّ
َ
هِ فِي الْْأ بَعَ خَلِيفَةَ اللَّ عَقْلَهُ حَقَّ اسْتِعْمَالِهِ وَاتَّ

)راجع: الموقع الإعلاميّ لمكتبه < الأقوال < القول ٣٠(.
2 . يونس/ ٣٦

https://www.alkhorasani.com/ar/content/2135/
https://www.alkhorasani.com/ar/content/2135/


ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

29 العودة إلی الإسلام

بداهة العقل

العقل هو المصدر الرئيسّي للمعرفة والمعيار الأوّل للعلم، وحجّيّته بديهيّة بالتأكيد؛ لأنهّ 
أنّ   بتصديقها، ولا ينفكّ تصديقها عن تصوّرها. بل يمكن القول 

ّ
لا يمكن تصوّرها إلّا

العقل،  عند  الواقع  عن  شيء  كاشفيّة  سوى  معنى  لها  وليس  عقليّة،  قضيّة  نفسها  الحجّيّة 
ولذلك فإنّ إثبات حجّيّة العقل هو كإثبات حجّيّة الحجّيّة! بعبارة أخرى، إنّ حجّيّة كّل شيء 
يسُتدلّ به لإثبات حجّيّة العقل، ليست أكثر وضوحًا من حجّيّة العقل، وإثباتها يتوقّف على 
تثُبَت  ثبوت حجّيّة العقل؛ كما أنّ الشّّرع لكي يتمكّن من إثبات حجّيّة العقل، لا بدّ أن 
؛ لأنّ حجّيّته ليست أكثر وضوحًا من حجّيّة العقل، في حين أنهّ لا توجد لإثبات 

ً
حجّيّته أوّلًا

حجّيّته أداة غير العقل، وإثبات حجّيّته بنفسه أيضًا لا معنى له. نعم، العقل يثبت حجّيّة 
الشّّرع، ولذلك يشمله عندما يعُتبر معيار المعرفة، وبالّتالي ليس من الضروريّ ذكر الشّّرع 
معه على أنهّ معيار المعرفة، وإنمّا هو ذكر الخاصّ مع العامّ أو اللازم مع الملزوم لأجل التأكيد؛ 
نْعَامِ ۖ بلَْ هُمْ 

َ ْ
 كََالْأ

َّ
وْ يَعْقِلوُنَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا

َ
ثََرَهُمْ يسَْمَعُونَ أ

ْ
ك

َ
نَّ أ

َ
سَْبُ أ

َ
مْ تَح

َ
كما قال الّلّه تعالى: أ

وقال:   ،2عِيِر السَّ صْحَابِ 
َ
أ فِِي  كُنَّا  مَا  نَعْقِلُ  وْ 

َ
أ نسَْمَعُ  كُنَّا  لوَْ  وَقاَلوُا  وقال:   ،1

ً
سَبِيلًا ضَلُّ 

َ
أ

 تَعْمََى 
َ

إِنَّهَا لَا
وْ آذَانٌ يسَْمَعُونَ بهَِا ۖ فَ

َ
رضِْ فَتَكُونَ لهَُمْ قُلوُبٌ يَعْقِلوُنَ بهَِا أ

َ ْ
فَلمَْ يسَِيُروا فِِي الْأ

َ
أ

السّماع يتمثّل في الأخذ  أنّ  بالّنظر إلى  دُور3ِ؛  الصُّ فِِي  تِِي 
َّ
ال قُلوُبُ 

ْ
ال تَعْمََى  وَلكَِنْ  بصَْارُ 

َ ْ
الْأ

بالشّّرع، وهو متلازم مع استعمال العقل؛ لأنهّ لا يمكن بغير استعمال العقل الذي سمّّي في 
كتاب الّلّه تعالى »القلب«.

أو ينكرونها، لا يفعلون في  العقل  أنّ الذين يشكّكون في حجّيّة  القول  من هنا يمكن 
الواقع شيئاً سوى إثباتها؛ إذ ليس من الممكن التشّكيك في حجّيّة العقل وإنكارها بدون 

حجّيّة العقل، ونفيها مستلزم لإثباتها!

المنكرون لحجّيّة العقل

حجّيّة العقل ومعياريّته للمعرفة هي من المسائل الضّّروريّة التي لا معنى للشّكّ فيها. مع 
ذلك، منذ زمن بعيد، كان هناك أناس يشكّكون فيها، بل وينكرونها.

1 . الفرقان/ ٤٤
2 . الملك/ ١٠
3 . الحجّ/ ٤٦



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام30

]العلماء النّصارى[

لا  الذين  من  هم  الكنيسة،  قيادة  تولوّا  الذين  الّنصارى  العلماء  المثال،  سبيل  على 
يعتقدون بحجّيّة العقل ولا يعتبرونه معيار المعرفة. إنّ هؤلاء قد ودّعوا حجّيّة العقل 
منذ القرن الرابع الميلاديّ الذي اعتقدوا فيه أنّ المسيح هو الّلّه وفي نفس الوقت ابنه1؛ 
لأنّ الإعتقاد بألوهيّة المسيح رغم بنوّته لّلّه، هو تناقض واضح لا يقبله العقل بوجه من 
 الوجوه، والذين كان لديهم مثل هذا الإعتقاد ما كانوا يستطيعون أن يقيموا للعقل وزناً. 
لقد أصّر هؤلاء منذ فترة طويلة على مبدأ أنّ الّلّه الواحد هو ثلاثة أقانيم: الأب والإبن 
وروح القدس2، وهذا يشبه تمامًا القول بأنّ الواحد يساوي الثلاث! لا شكّ أنّ مثل 
هذا الإعتقاد هو من أمحل المحالات، ولا يستطيع العقل فهم وحدانيّة الّلّه على الرغّم 
الّلّه  فإنّ الإعتقاد بنشأة  القدس. بالإضافة إلى ذلك،  ألوهيّة الأب والإبن وروح  من 
ه من مريم، وكونه فادياً بنفسه 

ّ
من نفسه، وتحوّله إلى الإنسان، وأزلّية المسيح رغم تولّد

وغير  متناقض  دين  إلى  الّنصرانيّة  حوّل  قد  ذلك،  شابه  وما  الآخرين،  ذنوب  لمغفرة 
معقولّية  الضروريّ  من  ليس  أنهّ  الكنيسة  أرباب  اعتقد  قد  السّبب،  لهذا  عقلانّي. 
العقيدة؛ لأنّ الإيمان قضيّة قلبيّة، ولا حاجة إلى توافقه مع العقل. في الواقع، معيار 
المعرفة في رأيهم ليس العقل، بل الّنصوص الّدينيّة، وبما أنّ الّنصوص الّدينيّة توافق على 

هذه التناقضات فالإعتقاد بها ضروري3ّ.

]أهل الحديث المسلمون[

الغربيّة  المجتمعات  في  العقلانّي  وغير  المتناقض  النهج  هذا  رواج  الغريب  من 
المادّيةّ والتجريبيّة، ولكنّ الأغرب من ذلك رواج نهج مشابه له بين المسلمين الذين 
الهجريّين،  والثالث  الثاني  القرنين  في  بالتحديد  النهج!  هذا  على  الّنصارى  يلومون 
ظهر فريق من المسلمين في المعارضة مع فرق مثل المعتزلة وأصحاب الرأي، أنكروا 
أنهّ لا يمكن أن يكون معيار المعرفة، كما فعل الّنصارى.  حجّيّة العقل واعتقدوا 

العقيدة  لقانون  ووضعهم  الميلاد،  بعد   ٣٢٥ سنة  نيقية«  »مجمع  في  اجتماعهم  إلى  يشير   .  1
اللّه  واحد،  بإله  »نؤمن  هذا:  ونصّه  ابنه،  الوقت  نفس  وفي  اللّه  هو  المسيح  بأنّ  الحاكم  النصرانيّة 
نور  الدهور،  كلّ  المولود من الأب قبل  الوحيد،  اللّه  ابن  المسيح،  واحد يسوع  بربّ  ونؤمن  الأب، 

من نور، إله حقّ من إله حقّ، مولود غير مخلوق، مساو للأب في الجوهر، الذي به كان كلّ شيء«!
2 . انظر: قاموس الكتاب المقدّس لمجمع الكنائس الشّرقيّة، ص٢٣٢.

3 . انظر: نفس المصدر، ص٢٣٣.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

31 العودة إلی الإسلام

وكّل  الّدينيّة،  الّنصوص  المعرفة  معيار  كان  الحديث«،  »أهل  سمّوا  الذين  هؤلاء  زعم  في 
هذا  كان  للعقل.  مخالفًا  كان  وإن  صحيح،  فهو  توافقه  واحدة  رواية  هناك  عمل  أو  اعتقاد 
وضرورة  العقل  حجّيّة  في  عديدة  صحيحة  روايات  بلغتهم  ناحية،  من  أنهّ،  حين  في 
استيلاء  أعقاب  في  أخرى،  ناحية  ومن  متعمّدًا2،  وإعراضًا   

ً
تجاهلًا منهم  لقيت  استعماله1 

بينهم  انتشرت  الأولى،  الثلاثة  للأجيال  والمذهبيّة  السّياسيّة  والمنافسات  الأمويّين 
صحيحة.  أنهّا  المصطنعة  معاييرهم  حسب  لهم  خُيّل  كثيرة  ومتناقضة  موضوعة   روايات 
العقل بشكل أساسّي، ساقتهم  التي كانت متعارضة مع  الموضوعة والمتناقضة  الرّوايات  هذه 
العقل! كان  الشّّرع قد يخالف  العقل والشّّرع، بل  بأنهّ ليس هناك تلازم بين  إلى الإعتقاد 
 للعقل؛ بمعنى أنهّ لا حاجة إلى العقل مع وجود الشّّرع. لذلك، 

ً
الشّّرع في رأي هؤلاء بديلًا

اعتبروا استعمال العقل في فهم الشّّرع بدعة، واتهّموا العقلانييّن بمخالفة الّنصوص الّدينيّة. 

دْبَرَ، ثُمَّ قَالَ: 
َ
دْبِرْ، فَأ

َ
قْبَلَ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: أ

َ
قْبِلْ، فَأ

َ
هُ الْعَقْلَ اسْتَنْطَقَهُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: أ ا خَلَقَ اللَّ 1 . كما روي: »لَمَّ

اكَ  وَإِيَّ آمُرُ  اكَ  إِيَّ ي  إِنِّ مَا 
َ
أ  ، حِبُّ

ُ
أ فِيمَنْ  إِلَّاَّ  كْمَلْتُكَ 

َ
أ وَلََا  مِنْكَ،  إِلَيَّ  حَبُّ 

َ
أ هُوَ  خَلْقًا  خَلَقْتُ  مَا  وَجَلََالِي  تِي  وَعِزَّ

يُنْتَفَعُ بِشَيْءٍ  تِي لََا  تَهَا وَعِمَارَتَهَا الَّ هَا وَقُوَّ
َ
وَمَبْدَأ مُورِ 

ُ
لَ الْْأ وَّ

َ
أ ثِيبُ«، وروي: »إِنَّ 

ُ
أ اكَ  وَإِيَّ عَاقِبُ 

ُ
أ اكَ  وَإِيَّ نْهَى، 

َ
أ

هُ  نَّ
َ
وَأ مَخْلُوقُونَ  هُمْ  نَّ

َ
وَأ خَالِقَهُمْ  الْعِبَادُ  عَرَفَ  فَبِالْعَقْلِ  لَهُمْ،  وَنُورًا  لِخَلْقِهِ  زِينَةً  هُ  اللَّ جَعَلَهُ  ذِي  الَّ الْعَقْلُ  بِهِ  إِلَّاَّ 

وْا مِنْ خَلْقِهِ مِنْ سَمَائِهِ 
َ
وا بِعُقُولِهِمْ عَلَى مَا رَأ هُ الْبَاقِي وَهُمُ الْفَانُونَ، وَاسْتَدَلُّ نَّ

َ
رُونَ وَأ هُمُ الْمُدَبَّ نَّ

َ
رُ لَهُمْ وَأ الْمُدَبِّ

مِنَ  الْحَسَنَ  بِهِ  وَعَرَفُوا  يَزُولُ،  وَلََا  يَزَلْ  لَمْ  رًا  وَمُدَبِّ خَالِقًا  وَلَهُمْ  لَهُ  نَّ 
َ
وَبِأ وَنَهَارِهِ  وَلَيْلِهِ  وَقَمَرِهِ  وَشَمْسِهِ  رْضِهِ 

َ
وَأ

مَا يُدْرَكُ الْخَيْرُ  هُمْ عَلَيْهِ الْعَقْلُ«، وروي: »إِنَّ ورَ فِي الْعِلْمِ، فَهَذَا مَا دَلَّ نَّ النُّ
َ
لْمَةَ فِي الْجَهْلِ وَأ نَّ الظُّ

َ
الْقَبِيحِ وَأ

»دِعَامَةُ  وروي:  الْعَقْلِ«،  مِنَ  فْضَلَ 
َ
أ بِشَيْءٍ  هُ  اللَّ عُبِدَ  »مَا  وروي:  لَهُ«،  عَقْلَ  لََا  لِمَنْ  دِينَ  وَلََا  بِالْعَقْلِ،  هُ  كُلُّ

وَابَ عَلَى قَدْرِ الْعَقْلِ«، وروي: »لَيْسَ بَيْنَ  نْسَانِ الْعَقْلُ«، وروي: »الْعَقْلُ دَلِيلُ الْمُؤْمِنِ«، وروي: »إِنَّ الثَّ الْْإِ
هُ لِلْعِبَادِ  نْ لََا عَقْلَ لَهُ«، وروي: »مَا قَسَمَ اللَّ ينِ مِمَّ هْلِ الدِّ

َ
 بِأ

ُ
ةُ الْعَقْلِ«، وروي: »لََا يُعْبَأ يمَانِ وَالْكُفْرِ إِلَّاَّ قِلَّ الْْإِ

ا  مَّ
َ
ةً بَاطِنَةً، فَأ ةً ظَاهِرَةً وَحُجَّ تَيْنِ: حُجَّ اسِ حُجَّ هِ عَلَى النَّ فْضَلَ مِنَ الْعَقْلِ«، بل روي بصراحة: »إِنَّ لِلَّ

َ
شَيْئًا أ

ةُ  ، وَالْحُجَّ بِيُّ هِ عَلَى الْعِبَادِ النَّ ةُ اللَّ ا الْبَاطِنَةُ فَالْعُقُولُ«، وروي: »حُجَّ مَّ
َ
وَأ ةُ،  ئِمَّ

َ
نْبِيَاءُ وَالْْأ

َ
سُلُ وَالْْأ اهِرَةُ فَالرُّ الظَّ

وروي  عَلَيْكَ«،  هِ  اللَّ ةُ  حُجَّ هُ  فَإِنَّ بِعَقْلِكَ،  عَلَيْكَ  اشْتَبَهَ  مَا  زْ  »مَيِّ وروي:  الْعَقْلُ«،  هِ  اللَّ وَبَيْنَ  الْعِبَادِ  بَيْنَ  فِيمَا 
غير ذلك ممّا يبلغ حدّ التواتر ويصدّقه كتاب اللّه تعالى، وقد جمع ابن أبي الدّنيا )ت٢٨١هـ( جملة منه 
في كتاب »العقل وفضله«، وهو مطبوع، وذكر ابن خير الإشبيليّ )ت٥٧٥هـ( في »فهرسته« )ص٣٦٢( 
كتابين آخرين: أحدهما كتاب »العقل وفضله« لأبي الوليد إسماعيل بن محمّد الخراسانيّ، والآخر كتاب 

»ما روي في العقل« لأبي قتيبة سلم بن الفضل البغداديّ )ت٣٥٠هـ(.
قال:  حيث  )ص٢٧٥(  المنطقيّين«  على  »الردّ  كتاب  في  )ت٧٢٨هـ(  تيميّة  ابن  بذلك  اعترف  كما   .  2
بِي 

َ
، وَأ بِي جَعْفَرٍ الْعَقِيلِيِّ

َ
انٍ، وَأ بِي حَاتَمِ بْنِ حِبَّ

َ
هْلِ الْمَعْرِفَةِ بِالْحَدِيثِ، كَأ

َ
فَاقِ أ »إِنَّ حَدِيثَ الْعَقْلِ ضَعِيفٌ بِاتِّ

الجوزيّة  قيّم  ابن  وقال  عِنْدَهُمْ«،  مَوْضُوعٌ  هُوَ  بَلْ  وَغَيْرِهِمْ،   ، الْجُوزِيِّ بْنِ  الْفَرَجِ  بِي 
َ
وَأ  ، ارَقُطْنِيِّ الدَّ الْحَسَنِ 

هَا كَذِبٌ«! حَادِيثُ الْعَقْلِ كُلُّ
َ
)ت٧٥١هـ( في كتاب »المنار المنيف« )ص٦٦(: »أ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام32

معرفة  في  أو  الرّوايات  صحّة  معرفة  في  سواء  فعّال،  غير  العقل  كان  هؤلاء،  لاعتقاد  وفقًا 
معناها، وهذا يعني أنهّ من الممكن أن تكون رواية غير معقولة صحيحة، أو يكون لرواية 
صحيحة معنى غير معقول؛ كما أنّ الرّوايات المشيرة إلى أنّ الّلّه له جهة وحركة وجوارح، على 
الرغّم من أنهّا كانت غير معقولة بالتأكيد، اعتُبرت صحيحة، وهكذا قرّبت عقائد المسلمين 
إلى عقائد المشركين! من الواضح أنّ هذا النهج كان يشبه تمامًا النهج الذي انتهجه العلماء 
الجمود على  من خلال  المجال  يفسحوا  كي  الإسلامّي،  العالم  منهم خارج  بالقرب  الّنصارى 

ظواهر الّنصوص الّدينيّة وإنكار حجّيّة العقل لرواج العقائد الشّّركيّة.

]السّلفيّون المسلمون[

المسلمين  العلماء  من  العديد  أنّ  مع  النهج،  هذا  للأسف، 
عليه1،  موافقين  يكونوا  لم  الأولى  الإسلاميّة  القرون   في 

حْكَامِ 
َ
نْ يُنَافِيَ مُوجِبَاتِ أ

َ
خْبَارُ الْـآحَادِ مِنَ الْعِلَلِ أ

َ
ا يُرَدُّ بِهِ أ 1 . كما قال أبو بكر الجصّاص )ت٣٧٠هـ(: »مِمَّ

ةٌ لِلْعَقْلِ  هُ حُجَّ وْجَبَتْهُ، وَكُلُّ خَبَرٍ يُضَادُّ
َ
تْ عَلَيْهِ وَأ ِ تَعَالَى، وَغَيْرُ جَائِزٍ انْقِلََابُ مَا دَلَّ ةٌ لِِلَّهَّ نَّ الْعُقُولَ حُجَّ

َ
الْعُقُولِ، لِِأ

حْكَامَ 
َ
أ بِهِ  يُخَالِفُ  لََا  لِوَجْهٍ  مُحْتَمِلًًا  الْخَبَرُ  يَكُونَ  نْ 

َ
أ إِلَّاَّ  ثَابِتَةٌ صَحِيحَةٌ،  الْعَقْلِ  ةُ  وَحُجَّ مَقْبُولٍ،  غَيْرُ  فَاسِدٌ  فَهُوَ 

الْعُقُولِ، فَيَكُونُ مَحْمُولًًا عَلَى ذَلِكَ الْوَجْهِ« )الفصول في الأصول للجصّاص، ج٣، ص١٢١(، وقال عبد القاهر 
فَمَتَى صَحَّ  الْـآحَادِ،  خْبَارُ 

َ
أ ا  مَّ

َ
»أ السّنّة:  التي اجتمعت عليها أهل  بيان الأصول  البغداديّ )ت٤٢٩هـ( في 

إِسْنَادُهَا، وَكَانَتْ مُتُونُهَا غَيْرَ مُسْتَحِيلَةٍ فِي الْعَقْلِ، كَانَتْ مُوجِبَةً لِلْعَمَلِ بِهَا دُونَ الْعِلْمِ« )الفرق بين الفرق لعبد 
الْعَمَلُ  وَجَبَ  قَبُولُهَا  ثَبَتَ  الماورديّ )ت٤٥٠هـ( في أخبار الآحاد: »إِذَا  البغداديّ، ص٣١٢(، وقال  القاهر 
البغداديّ  للماورديّ، ج١٦، ص٨٧(، وقال الخطيب  الكبير  الْعَقْلُ« )الحاوي  مِنْهُ  يَمْنَعْ  لَمْ  مَا  نَهَا  تَضَمَّ بِمَا 
نْ يُخَالِفَ مُوجِبَاتِ الْعُقُولِ، فَيُعْلَمُ 

َ
حَدُهَا أ

َ
مُورٍ، أ

ُ
سْنَادِ رُدَّ بِأ صِلَ الْْإِ مُونُ خَبَرًا مُتَّ

ْ
قَةُ الْمَأ )ت٤٦٣هـ(: »إِذَا رَوَى الثِّ

ا بِخِلََافِ الْعُقُولِ فَلََا« )الفقيه والمتفقّه للخطيب البغداديّ،  مَّ
َ
زَاتِ الْعُقُولِ، وَأ مَا يَرِدُ بِمُجَوَّ رْعَ إِنَّ نَّ الشَّ

َ
بُطْلََانُهُ، لِِأ

للخطيب  الرّواية  علم  في  )الكفاية  الْعَقْلِ«  حُكْمِ  مُنَافَاةِ  فِي  الْوَاحِدِ  خَبَرُ  يُقْبَلُ  »لََا  وقال:  ص٣٥٤(،  ج١، 
حَدِ الْجَانِبَيْنِ فَلَيْسَ 

َ
البغداديّ، ص٤٣٢(، وقال أبو حامد الغزاليّ )ت٥٠٥هـ(: »كُلُّ مَا دَلَّ الْعَقْلُ فِيهِ عَلَى أ

ةُ يَسْتَحِيلُ نَسْخُهَا وَتَكَاذُبُهَا، فَإِنْ وَرَدَ دَلِيلٌ سَمْعِيٌّ عَلَى خِلََافِ الْعَقْلِ،  ةُ الْعَقْلِيَّ دِلَّ
َ
عَارُضِ فِيهِ مَجَالٌ؛ إِذِ الْْأ لِلتَّ

ا  مَّ
َ
لًًا، وَلََا يَكُونُ مُتَعَارِضًا، وَأ نْ يَكُونَ مُتَوَاتِرًا، فَيَكُونُ مُؤَوَّ

َ
ا أ هُ غَيْرُ صَحِيحٍ، وَإِمَّ نَّ

َ
نْ لََا يَكُونَ مُتَوَاتِرًا، فَيُعْلَمُ أ

َ
ا أ فَإِمَّ

نَّ دَلِيلَ الْعَقْلِ لََا يَقْبَلُ 
َ
وِيلَ، وَهُوَ عَلَى خِلََافِ دَلِيلِ الْعَقْلِ فَذَلِكَ مُحَالٌ؛ لِِأ

ْ
أ  وَالتَّ

َ
نَصٌّ مُتَوَاتِرٌ لََا يَحْتَمِلُ الْخَطَأ

به  يُردّ  الكَلْوَذَانيّ )ت٥١٠هـ( فيما  الخطاب  أبو  وَالْبُطْلََانَ« )المستصفى للغزاليّ، ص٢٥٢(، وقال  سْخَ  النَّ
فٍ بَعِيدٍ لَمْ يَجُزْ  وِيلُهُ إِلَّاَّ بِتَعَسُّ

ْ
ا تَأ نْ يُخَالِفَ مُقْتَضَى الْعَقْلِ، فَمَتَى وَرَدَ الْخَبَرُ بِذَلِكَ وَلَمْ يُمْكِنَّ

َ
الخبر: »مِنْ ذَلِكَ أ

نَاقُضُ مِنَ الْكَلََامِ، إِلَّاَّ  فِ بَطَلَ التَّ عَسُّ وِيلُ مَعَ التَّ
ْ
أ هُ لَوْ جَازَ التَّ نَّ

َ
مَ قَالَهُ، لِِأ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ

َ
نْ نَحْكُمَ أ

َ
أ

نْكَارِ عَلَيْهِمْ، وَذَكَرَ فِيهِ زِيَادَةً خَفِيَتْ  دِّ وَالْْإِ مَ حَكَاهُ عَنْ قَوْمٍ عَلَى وَجْهِ الرَّ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ
َ
نْ نَقُولَ أ

َ
أ

خْبَارِ مَا يُحِيلُهُ الْعَقْلُ« )التمهيد في أصول الفقه 
َ
مَا لَمْ يُقْبَلْ مِنَ الْْأ حَالَةِ، وَإِنَّ اوِي يَخْرُجُ بِهَا الْخَبَرُ عَنِ الْْإِ عَلَى الرَّ

خْبَارِ« 
َ
ةَ الْكِتَابِ وَالْْأ دِلَّ

َ
 للكلوذانيّ، ج٣، ص١٤٧(، وقال أبو الوفاء ابن عقيل )ت٥١٣هـ(: »دَلِيلُ الْعَقْلِ يَخُصُّ أ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

33 العودة إلی الإسلام

العبّاسيّة  الحكومة  دعم  تحت  اللاحقة،  الإسلاميّة  الأجيال  إلى  وانتقل  حياته  في  استمرّ 
أتباع  أنفسهم  المعتيبرن  الحنابلة  من  فريق  دعاية  وكذلك  )ت٢٤٧هـ(،  المتوكّّل  وقت  من 
أنفسهم  يعتبرون  الذين  هؤلاء  »السّلفيّة«.  تسمّّى  فرقة  إلى  اليوم  وصل  حتّّى  السّلف، 
)ت٧٢٨هـ(1  تيميّة  ابن  مثل  أئمّة  من  العقل  مناهضة  ورثوا  قد  الحديث«،  »أهل  ورثة 
من  ناحيتين:  في  )ت١٢٠٦هـ(2  الوهّاب  عبد  ابن  مثل  رجال  توجيه  خلال  من  وشدّدوها 
المتعلقّة  العمليّة  الرّوايات  معرفة  في  حجّة  العقل  يعتبروا  لم  أنهّم  فقطّ  ليس  ناحية، 
 بالأحكام الشّّرعيّة، بل عطّلوه في معرفة الرّوايات الّنظريّة المتعلقّة بالعقائد الّدينيّة أيضًا، 

)الواضح في أصول الفقه لأبي الوفاء بن عقيل، ج٣، ص٣٩٣(، وقال السّمرقنديّ )ت٥٣٩هـ( في شرائط 
تِي وَرَدَتْ فِي  خْبَارِ الَّ

َ
ى إِذَا كَانَ مُخَالِفًا لََا يُقْبَلُ، كَالْْأ ، حَتَّ لِيلِ الْعَقْلِيِّ نْ يَكُونَ مُوَافِقًا لِلدَّ

َ
خبر الواحد: »مِنْهَا أ

نْ تَتَنَاقَضَ حُجَجُهُ، 
َ
هُ حَكِيمٌ عَالِمٌ، فَلََا يَجُوزُ أ ِ تَعَالَى، وَإِنَّ ةٌ مِنْ حُجَجِ اللَّهَّ نَّ الْعَقْلَ حُجَّ

َ
شْبِيهِ وَنَحْوِ ذَلِكَ، لِِأ التَّ

الْعَقْلِ«  مُوَافَقَةِ  عَلَى  خْبَارِ 
َ
الْْأ تَخْرِيجُ  فَيَجِبُ  وَنَحْوَهَا،  وَالْكِنَايَةَ  ضْمَارَ  وَالْْإِ الْمَجَازَ  يَحْتَمِلُ  مْعِيُّ  السَّ لِيلُ  وَالدَّ

)ميزان الأصول في نتائج العقول للسّمرقنديّ، ج١، ص٤٣٣(.
1 . ربما ينزعج المتعصّبون لابن تيميّة من هذا القول وينكرونه وهو الحقّ، ويشهد عليه آراؤه في صفات اللّه 
تعالى وآثاره التي ألّفها في الردّ على المتعقّلين، مثل كتاب مسمّى بـ»نقض المنطق«، واسمه كافٍ للدلالة 
على ما فيه، وكتاب آخر سمّاه »درء تعارض العقل والنقل«، ورفض فيه كثيرًا من القوانين العقليّة الواضحة؛ 
كما رفض فيه القول بأنّه إذا تعارض النقل والعقل وجب تقديم العقل، ثمّ النقل إمّا أن يتأوّل، وإمّا أن يفوّض، 
وهذا ما سمّاه »القانون الكلّيّ للتوفيق عند المبتدعة« )ج١، ص٣(، ورفض فيه القول بأنّ العقل هو أصل 
النقل )ج١، ص٨٧(، وأنّ النقل صحيح ما لم يعارض العقل )ج١، ص١٧٧(، وادّعى فيه أنّ دليل العقل 
مشروط بعدم معارضة الشرع، لأنّ العقل ضعيف عاجز )ج١، ص١٨٧(، وأنّ العقل لا يكون دليلًًا مستقلًّاًّ 
في تفاصيل الأمور الإلهيّة واليوم الآخر )ج١، ص١٨٧(، وأنّ الأمور السمعيّة التي يقال إنّ العقل عارضها 
معلومة من الدّين بالضرورة )ج١، ص١٩٥(، وأنّ ما يعارضون به الأدلّة الشرعيّة من العقليّات فاسد متناقض 
)ج١، ص٢٨٠(؛ كما قال في بعض كتبه الأخرى أنّ جميع ما يُحتجّ به على خلاف نصوص الأنبياء من 
الواجب  وأنّ  تيميّة، ج٥، ص١٢٩(،  المسيح لابن  بدّل دين  لمن  الصحيح  )الجواب  باطل  فإنّه  العقليّات 
يعاقَب منكره )مجموع  العقل لا  بمجرّد  ثبوته  عُلم  ما  وأنّ  العقل،  بالنقل دون  الثابتة  بالصّفات  الإقرار  هو 
الفتاوى لابن تيميّة، ج٣، ص٣٢٨(، وأنّ الذين بنوا أصول دينهم على ما سمّوه معقولًًا وردّوا القرآن إليه هم 
من أعظم المجادلين في آيات اللّه بغير سلطان أتاهم )الإستقامة لابن تيميّة، ج١، ص٢٣(، وغير ذلك ممّا 

يكشف عن شدّة عداوته للعقل والعاقل والمعقول.
2 . يعني محمّد بن عبد الوهّاب النجديّ، وهو الذي رفع راية السلفيّة وقاتل المسلمين عليها بدعم من 
أصبحوا  حتّى  تيميّة،  ابن  بعد  السلفيّين  على  تأثير  أكبر  له  كان  وقد  رقابهم،  من  مكّنها  حتّى  الجائرين 
يُنسبون إليه فيُدعون »الوهابيّين«؛ لا بعلمه وكتبه مثل ابن تيميّة، فإنّ الرّجل لم يكن له علم كبير ولا كتاب 
كثير، ولكن بسيوف آل سعود وأموالهم، ويكفيك من عداوته للعقل قوله أن أتباع النقل هم أهل العقل، لا 

غيرهم )تفسير آيات من القرآن الكريم لابن عبد الوهّاب، ص٣٢٥(.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام34

مستندة  تكون  أن  ويمكن  عقليّة،  ة 
ّ
أدل إلى  تحتاج  لا  الّدينيّة  العقائد  أنّ  واعتقدوا 

صحيحة  اعتُبرت  إذا  الظنّيّة،  الرّوايات  أنّ  يزعمون  لأنهّم  الظنّيّة1؛  الرّوايات  إلى 
العلم،  أهل  أكثر  لرأي  مخالف  هذا  أنّ  مع  اليقين!2  تفيد  المصطنعة،  لمعاييرهم   وفقًا 

مَا يُقْبَلُ خَبَرُ الْوَاحِدِ فِيمَا طَرِيقُهُ  1 . وقد ردّ قولهم هذا كثير من العلماء؛ كما قال ابن فورك )ت٤٠٦هـ(: »إِنَّ
هَذِهِ  وَتَجْوِيزُ  خْبَارِ، 

َ
الْْأ هَذِهِ  مْثَالِ 

َ
بِأ الْقَطْعُ  يُمْكِنُ  وَلََا  الْبَاطِنِ،  عَلَى  الْقَطْعِ  دُونَ  اهِرِ  الظَّ عَلَى  الْعَمَلِ  طَرِيقُ 

وبيانه لابن  الحديث  « )مشكل  يَصِحُّ لََا  رِيقَةِ  الطَّ هَذِهِ  مِنْ  وَجَلَّ  عَزَّ  هِ  اللَّ صِفَاتِ  مِنْ  فِيهَا(  )الْوَارِدَةِ  وْصَافِ 
َ
الْْأ

ينِ  بْوَابِ الدِّ
َ
أ يُقْبَلُ فِي شَيْءٍ مِنْ  الْوَاحِدِ لََا  فورك، ص٣٦٧(، وقال الخطيب البغداديّ )ت٤٦٣هـ(: »خَبَرُ 

ى  سُولِ صَلَّ نَّ الْخَبَرَ قَوْلٌ لِلرَّ
َ
هُ إِذَا لَمْ يُعْلَمْ أ نَّ

َ
ةُ فِي ذَلِكَ أ فِينَ الْعِلْمُ بِهَا وَالْقَطْعُ عَلَيْهَا، وَالْعِلَّ خُوذِ عَلَى الْمُكَلَّ

ْ
الْمَأ

بْعَدَ مِنَ الْعِلْمِ بِمَضْمُونِهِ« )الكفاية في علم الرّواية للخطيب البغداديّ، ص٤٣٢(، وقال 
َ
مَ، كَانَ أ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ اللَّ

خْبَارُ الْـآحَادِ، 
َ
نَّ كُلَّ مَا يُطْلَبُ الْعِلْمُ فِيهِ فَلََا يُقْبَلُ فِيهِ أ

َ
هُ، أ قَكَ اللَّ أبو المعالي الجوينيّ )ت٤٧٨هـ(: »اعْلَمْ، وَفَّ

صُولِ الْعَقَائِدِ، وُكُلِّ مَا يُلْتَمَسُ 
ُ
اتِ، وَأ نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ لََا يُقْبَلُ فِي الْعَقْلِيَّ

َ
هَا لََا تَقْتَضِي )الْعِلْمَ(، فَخَرَجَ مِنْ هَذِهِ أ فَإِنَّ

فِيهِ الْعِلْمُ« )التلخيص في أصول الفقه للجوينيّ، ج٢، ص٤٣٠(، وقال السّمرقنديّ )ت٥٣٩هـ( في شرائط 
عْتِقَادَاتِ، وَهِيَ مِنْ مَسَائِلِ الْكَلََامِ،  ا إِذَا وَرَدَ فِي بَابِ الْْإِ مَّ

َ
نْ يَرِدَ الْخَبَرُ فِي بَابِ الْعَمَلِ، فَأ

َ
خبر الواحد: »مِنْهَا أ

« )ميزان  ةً فِيمَا يَبْتَنِي عَلَى الْعِلْمِ الْقَطْعِيِّ ا، فَلََا يَكُونُ حُجَّ ، لََا عِلْمًا قَطْعِيًّ نَّ هُ يُوجِبُ الظَّ نَّ
َ
ةً، لِِأ هُ لََا يَكُونُ حُجَّ فَإِنَّ

الأصول في نتائج العقول للسّمرقنديّ، ج١، ص٤٣٤(، وقال العلاء الأسمنديّ )ت٥٥٢هـ(: »لََا يَجُوزُ قَبُولُ 
هَ تَعَالَى عَلَى صِفَةِ  لََامُ قَالَ: >إِنَّ اللَّ بِيَّ عَلَيْهِ السَّ هُ سَمِعَ النَّ نَّ

َ
خْبَرَ أ

َ
نَّ الْوَاحِدَ إِذَا أ

َ
عْتِقَادَاتِ، لِِأ خَبَرِ الْوَاحِدِ فِي الْْإِ

ا لَمْ نَكُنْ عَالِمِينَ بِدَلِيلِهِ، فَلَوِ اعْتَقَدْنَا كَوْنَهُ عَلَى تِلْكَ  نَّ
َ
فَةِ، لِِأ هَ تَعَالَى عَلَى تِلْكَ الصِّ نَّ اللَّ

َ
كَذَا<، فَنَحْنُ لََا نَعْلَمُ أ

مَنُ كَوْنَهُ جَهْلًًا« 
ْ
عْتِقَادِ قَبِيحٌ وَلََا نَأ قْدَامُ عَلَى الْْإِ عْتِقَادُ جَهْلًًا وَقَبِيحًا، وَالْْإِ نْ يَكُونَ هَذَا الْْإِ

َ
مَنُ مِنْ أ

ْ
فَةِ لََا نَأ الصِّ

)بذل النظر في الأصول للعلاء الأسمنديّ، ص٤٠٦(.
2 . هذا ما ينسبونه إلى جمهور أهل الحديث وأهل الظاهر؛ كما يقول أحمد بن عبد الوهاب الشنقيطيّ في 
نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ الْعَدْلِ يُفِيدُ 

َ
وَايَتَيْنِ عَنْهُ إِلَى أ حْمَدُ فِي إِحْدَى الرِّ

َ
»خبر الواحد وحجّيّته« )ص١٤٦(: »ذَهَبَ أ

هْلِ الْحَدِيثِ«، ثمّ يقول 
َ
اهِرِ، وَجُمْهُورُ أ هْلِ الظَّ

َ
صْحَابِهِ، وَهُوَ قَوْلُ جُمْهُورِ أ

َ
، وَاخْتَارَهَا جَمَاعَةٌ مِنْ أ الْقَطْعَ إِذَا صَحَّ

«! كذلك يضلّ  نِّ بَاعِ الظَّ بَاعُهُ، لِنَهْيِهِ تَعَالَى عَنِ اتِّ هُ لَوْ لَمْ يُفِدِ الْعِلْمَ لَمَا جَازَ اتِّ نَّ
َ
)ص١٥٢(: دليلهم على ذلك »أ

اللّه الذين لا يعقلون! ثمّ إنّ ما ينسبونه إلى أحمد ليس بثابت عنه؛ فإنّه كان أعقل من ذلك؛ كما قال القاضي 
حْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ: 

َ
ثْرَمِ: قَالَ أ

َ
بِي بَكْرٍ الْْأ

َ
يْتُ فِي كِتَابِ مَعَانِي الْحَدِيثِ جَمْعِ أ

َ
أبو يعلى الحنبليّ )ت٤٥٨هـ(: »قَدْ رَأ

وْ فَرْضٌ، عَمِلْتُ بِالْحُكْمِ وَالْفَرْضِ 
َ
مَ بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ فِيهِ حُكْمٌ أ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ إِذَا جَاءَ الْحَدِيثُ عَنِ النَّ

هُ لََا يَقْطَعُ بِهِ« )العدّة  نَّ
َ
حَ الْقَوْلَ بِأ مَ قَالَ ذَلِكَ، فَقَدْ صَرَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ

َ
شْهَدُ أ

َ
هَ تَعَالَى بِهِ، وَلََا أ وَدُنْتُ اللَّ

في أصول الفقه لأبي يعلى، ج٣، ص٨٩٨(، وقال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبليّ )ت٥١٣هـ(: »خَبَرُ الْوَاحِدِ لََا 
وَايَتَيْنِ عَنْ صَاحِبِنَا« )الواضح في أصول الفقه  حِيحِ مِنَ الرِّ ، وَلََا الْمُكْتَسَبَ، عَلَى الصَّ رُورِيَّ يُوجِبُ الْعِلْمَ، لََا الضَّ
لأبي الوفاء بن عقيل، ج٤، ص٤٠٣(، بل وليس ذلك بثابت عن جمهور أهل الحديث، وقد روي عنهم خلاف 
 ، نَّ فَقَطُّ كْثَرُ: خَبَرُ الْوَاحِدِ الْعَدْلِ يُفِيدُ الظَّ

َ
حْمَدُ وَالْْأ

َ
ذلك؛ كما قال المرداويّ الحنبليّ )ت٨٨٥هـ(: »)قَالَ( أ

هْوِ وَالْغَلَطِ وَنَحْوِهِمَا،  يْضًا غَيْرِهِمْ، لِِاحْتِمَالِ السَّ
َ
كْثَرِ مِنَ الْعُلَمَاءِ أ

َ
صْحَابِهِ، وَالْْأ

َ
كْثَرِ أ

َ
حْمَدَ، وَأ

َ
حِيحُ عَنْ أ هَذَا هُوَ الصَّ

مَ قَالَهُ« )التحبير شرح  هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ
َ
هُ يَعْمَلُ بِهِ، وَلََا يَشْهَدُ أ نَّ

َ
ثْرَمِ، وَأ

َ
حْمَدُ فِي رِوَايَة الْْأ

َ
نَصَّ عَلَيْهِ أ

سَدٍ الْمُحَاسِبِيِّ 
َ
يْتُ كَلََامَ الْحَارِثِ بْنِ أ

َ
ي رَأ التحرير للمرداويّ، ج٤، ص١٨٠٨(، وقال الزركشيّ )ت٧٩٤هـ(: »إِنِّ

هُمْ:  قَلُّ
َ
هُ لََا يُفِيدُ الْعِلْمَ، ثُمَّ قَالَ: وَقَالَ أ نَّ

َ
يِ وَالْفِقْهِ، أ

ْ
أ هْلِ الرَّ

َ
هْلِ الْحَدِيثِ، وَأ

َ
كْثَرِ أ

َ
نَنِ، نَقَلَ عَنْ أ فِي كِتَابِ فَهْمِ السُّ

يُفِيدُ الْعِلْمَ« )البحر المحيط في أصول الفقه للزركشيّ، ج٦، ص١٣٥(.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

35 العودة إلی الإسلام

أنهّ لا يفيد اليقين  دين 
ّ
الفقه والّنظر مؤك الشّافعّي )ت٢٠٤هـ( وجمهور أهل  وكان رجال مثل 

النوويّ )ت٦٧٦هـ(  أكّد رجال مثل  بل  الّلّه قطعيًّا بلا خلاف1،   ما كان مجيئه من عند 
ّ

إلّا
بحقّ أنّ مثل هذا الإعتقاد ليس سوى المكابرة للحس2ّ. من ناحية أخرى، ليس فقطّ أنهّم لم 
يروا ضرورة توافق الرّوايات مع العقل، بل لم يروا أيضًا ضرورة توافقها مع القرآن الذي له 
أكبر أصالة دينيّة وتوافق مع العقل، كي لا يبقى أيّ تعلقّ بالعقل والعاقل والمعقول وينفسح 
بتهوّر غريب  هؤلاء  أكّد  لقد  الطريقة.  بهذه  والشّّركيّة  الخرافيّة  عقائدهم  المجال لانتشار 
أنّ  أيضًا، في حين  القرآن  تنسخ  بل  فحسب،  العقل  تنسخ حكم  لا  الظنّيّة  الرّوايات  أنّ 
ذلك  أنّ  إلى  بالإضافة  الظنّيّة؛  بالرّوايات  نسخه  المعقول  من  وليس  يقينّي،  كتاب  القرآن 
أتباعهم!  أنهّم  هؤلاء  يزعم  الذين  الأئمّة  لرأي  حتّّى  ومخالف  السّلف  جمهور  لرأي  مخالف 
الشّافعّي  وكان  جائزًا3،  بالسّنّة  القرآن  نسخ  يرى  لا  )ت١٧٩هـ(  أنس  بن  مالك  كان  كما 
السّنّة  أنّ  يقول  الصّدد4، وكان أحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ(  الرأي في هذا   )ت٢٠٤هـ( له نفس 
»جسارة«5؛  عليه  بقضائها  الإعتقاد  يرى  وكان  عليه،  تقضي  ولا  وتبيّنه  القرآن   تفسّّر 

أنّ خبر  بيان  بعد  قال  »التمهيد« )ج١، ص٧( حيث  البرّ )ت٤٦٣هـ( في  ابن عبد  نصّ عليه  ما  . هذا   1
ظَرِ، وَلََا يُوجِبُ الْعِلْمَ عِنْدَهُمْ إِلَّاَّ مَا شَهِدَ بِهِ  هْلِ الْفِقْهِ وَالنَّ

َ
افِعِيِّ وَجُمْهُورُ أ الواحد لا يوجب العلم: »هُوَ قَوْلُ الشَّ

هِ وَقَطَعَ الْعُذْرُ بِمَجِيئِهِ قَطْعًا وَلََا خِلََافَ فِيهِ«، وقال السّمعانيّ )ت٤٨٩هـ( في »قواطع الأدلّة« )ج١،  عَلَى اللَّ
هُ -يَعْنِي خَبَرَ الْوَاحِدِ- لََا يُوجِبُ الْعِلْمَ«. نَّ

َ
مِينَ إِلَى أ ص٣٣٣(: »ذَهَبَ جُمْهُورُ الْفُقَهَاءِ وَالْمُتَكَلِّ

ا مَنْ قَالَ )خَبَرُ الْوَاحِدِ( يُوجِبُ الْعِلْمَ فَهُوَ  مَّ
َ
2 . قال النوويّ في »شرح صحيح مسلم« )ج١، ص١٣٢(: »أ

إِلَيْهِ«، وفي معناه  قٌ  ، وَكَيْفَ يَحْصُلُ الْعِلْمُ؟! وَاحْتِمَالُ الْغَلَطِ وَالْوَهْمِ وَالْكَذِبِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مُتَطَرِّ مُكَابِرٌ لِلْحِسِّ
نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ 

َ
ةُ مِنَ الْحَنَابِلَةِ وَكَتَبَةِ الْحَدِيثِ إِلَى أ قال أبو المعالي الجوينيّ )ت٤٧٨هـ(: »ذَهَبَتِ الْحَشْوِيَّ

ذِي  نْ يَزِلَّ الْعَدْلُ الَّ
َ
زُونَ أ تُجَوِّ

َ
. فَنَقُولُ لِهَؤُلََاءِ أ الْعَدْلِ يُوجِبُ الْعِلْمَ، وَهَذَا خِزْيٌ لََا يَخْفَى مُدْرَكُهُ عَلَى ذِي لُبٍّ

وَصَفْتُمُوهُ وَيُخْطِئَ؟ فَإِنْ قَالُوا: لََا، كَانَ ذَلِكَ بَهْتًا وَهَتْكًا وَخَرْقًا لِحِجَابِ الْهَيْبَةِ، وَلََا حَاجَةَ إِلَى مَزِيدِ الْبَيَانِ 
هِ تَعَالَى، وَنَحْنُ لََا  دْقِ مَعَ ذَلِكَ مُحَالٌ. ثُمَّ هَذَا فِي الْعَدْلِ فِي عِلْمِ اللَّ نَ إِمْكَانُ الْخَطَأِ فَالْقَطْعُ بِالصِّ فِيهِ، فَإِذَا تَبَيَّ
نْ يُضْمِرَ خِلََافَ مَا يُظْهِرُ« )البرهان في أصول الفقه للجوينيّ، ج١، ص٢٣١(.

َ
نَقْطَعُ بِعَدَالَةِ وَاحِدٍ، بَلْ يَجُوزُ أ

3 . انظر: الإستذكار لابن عبد البرّ، ج٧، ص٢٦٤؛ جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرّ، ج٢، ص١١٩٥؛ 
أحكام  أيضًا:  وانظر  ص١١٨؛  ج٣،  الجدّ،  رشد  لابن  الممهّدات  المقدّمات  ص٣٨٧؛  للغزاليّ،  المنخول 

القرآن لبكر بن العلاء، ص١٣٥٦، فإنّه من المالكيّة.
4 . انظر: اختلاف الحديث للشافعيّ، ج٨، ص٥٩٥؛ الرسالة للشافعيّ، ص١٠٦؛ أحكام القرآن للشافعيّ 

)جمع البيهقيّ(، ج١، ص٣٣.
يعلى،  لأبي  الفقه  أصول  في  العدّة  ص٣٦٨؛  السجستانيّ(،  داود  أبي  )رواية  أحمد  مسائل  انظر:   .  5
ج٣، ص٧٨٨؛ جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرّ، ج٢، ص١١٩٤؛ الكفاية في علم الرّواية للخطيب 
البغداديّ، ص١٤؛ ذم الكلام وأهله للهرويّ، ج٢، ص٥٩؛ وانظر أيضًا: مقالات الإسلاميّين لأبي الحسن 

الأشعريّ، ص٢٩٦، فإنّه اعتبر ذلك فيه من »قول أصحاب الحديث وأهل السّنّة«.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام36

كما كان رأي أبي حنيفة )ت١٥٠هـ( في ذلك أيضًا واضحًا؛ لأنهّ بشكل عامّ، ما كان يعطي اعتبارًا 
كثيًرا لمثل هذه الرّوايات، وكان يفضّل العقل عليها حتّّى في مجال الأحكام!1 بناء على هذا، فإنّ 
النهج الذي ينتهجه هذه الفرقة هو أقرب إلى نهج أئمّة الّنصارى منه إلى نهج أئمّة المسلمين، 
وعمليًّا قد حقّق في المجتمع الإسلامّي نفس النتائج التي تحقّقت في المجتمع الّنصرانّي؛ لأنهّ، على 
سبيل المثال، الإعتقاد بأنّ الّلّه ليس مثل مخلوقاته، وفي نفس الوقت له جهة وحركة وجوارح 
حقيقيّة، هو متناقض بنفس قدر الإعتقاد بأنّ الّلّه واحد على الرغّم من ألوهيّة الأب والإبن 
وروح القدس! مع ذلك، يروّج السّلفيّون أمثال هذه العقائد الشّّركيّة مستندين إلى رواياتهم 
الظنّيّة، تمامًا كما يفعل ذلك الّنصارى مستندين إلى رواياتهم الظنّيّة! بل أوصل السّلفيّون 
مناهضة العقل إلى نقطة ينكرون فيها المحسوسات مستندين إلى الرّوايات الظنّيّة؛ كما أنهّم 
ينكرون كرويّة الأرض ودورانها حول الشمس، ولا يزالون يعتقدون أنّ الشمس تدور حول 
الأرض!2 لقد تحدّثت في ذلك مع بعض علمائهم وأوضحت له أنّ كرويّة الأرض ودورانها 
حول الشمس هما من المتواترات، بل من المحسوسات التي يعُتبر التشّكيك فيها سفسطة، 
 لكنّه أخبرني أنهّ لن يصدّق بهما حتّّى لو رآهما بأمّ عينيه؛ لأنهّما مخالفان للرّوايات بزعمه! 

1 . أراد بمثل هذه الرّوايات الرّوايات الظنّيّة وهي أخبار الآحاد، وذلك لأنّ المحكيّ عن أصحاب أبي حنيفة 
تجويز نسخ القرآن بالسنّة المتواترة، مع أنّ ذلك أيضًا لم يثبت عن صاحبهم ولا يلائم منهجه، وقد نقل غير 
واحد إجماع العلماء على عدم جواز نسخ القرآن بأخبار الآحاد؛ منهم الجصّاص )ت٣٧٠هـ( في »الفصول« 
في  )ت٤٨٩هـ(  والسّمعانيّ  ص٢٥٥(،  )ج٢،  »البرهان«  في  )ت٤٧٨هـ(  والجوينيّ  ص١٩٦(،  )ج١، 
»قواطع الأدلّة« )ج١، ص٤٥٠(، والغزّاليّ )ت٥٠٥هـ( في »المستصفى« )ص٢٤٨(، والرازيّ )ت٦٠٦هـ( 
الذين يجوّزون  القليلين  الشرذمة  نقلهم هذا صحيح؛ لأنّ  أنّ  في »المحصول« )ج٣، ص٣٤٩(، ولا شكّ 

فَهَاءُ وَلَكِنْ لََا يَعْلَمُونَ )البقرة/ ١٣(. نسخ القرآن بأخبار الآحاد ليسوا من العلماء، بل هُمُ السُّ
2 . على سبيل المثال، يقول اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء في السعوديّة: »يجب على مدرّس 
يبيّن  ثبوت الشمس ودوران الأرض عليها أن  الجغرافيّين حول  الطلاب نظريّة  إذا عرض على  الجغرافيا 
النبويّة، وأنّ الواجب الأخذ بما دلّ عليه القرآن  أنّ هذه النظريّة تتعارض مع الآيات القرآنيّة والأحاديث 
ابن  ومفتيهم  شيخهم  ويقول  ص٤١٤(،  ج٢٦،  الدائمة،  اللجنة  )فتاوى  ذلك«  خالف  ما  ورفض  والسّنّة، 
ثابتة وساكنة، هذا  الرّدّ على من قال بدوران الأرض وثبوت الشمس: »إنّ الأرض  باز )ت١٤٢٠هـ( في 
هو الذي عليه أهل السّنّة والجماعة. أمّا ما يقوله النّاس اليوم وينسبونه إلى الرّياضيّين أو الفلكيّين من 
دوران الأرض، فهذا قول لا أصل له، ولا دليل عليه، وإنّما هي خرافة وظنون، ليس لها دليل من الواقع 
والشمس  الهواء،  ثابتة ومستقرّة في  فالأرض  وإن زعموا وجود ذلك،  نقل،  دليل من  الحسّ، ولا  ولا من 
والقمر والكواكب دائرات من حولها في جوّها وفي فلكها« )دروس لعبد العزيز بن باز، ج٢، ص١٨(. قبّح 

الحماقة! اللّه 



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

37 العودة إلی الإسلام

هذه  مناهضة  مدى  يعكس  الوسطى،  القرون  في  الكنيسة  نهج  يشابه  الذي  النهج  هذا 
الفرقة للعقل، في حين أنّ مناهضة العقل تؤدّي إلى مناهضة الّلّه؛ لأنّ العقل هو خلق الّلّه 
والوسيلة الوحيدة التي وضعها في الإنسان للمعرفة، ولذلك فإنّ مناهضته تعني مناهضة إرادة 
الّلّه وفعله1. إنّ الذين يعتبرون العقل مزاحًما للشّّرع غافلون عن هذه الحقيقة العظيمة أنّ 
العقل والشّّرع قد نبعا من منبع واحد وكلاهما خلق إله واحد. هل هناك اختلاف في خلق 
الإله الواحد وبعض مخلوقاته تناقض بعضًا؟! من الواضح أنّ الأمر ليس كذلك؛ لأنّ أفعال 
قِ الرَّحْْمَنِ 

ْ
الّلّه تقوم على الحكمة ولا تناقض بعضها بعضًا؛ كما قال سبحانه: مَا ترََى فِِي خَل

مِنْ تَفَاوت2ٍُ. بعبارة أخرى، إنّ الذي جعل الشّّرع هو نفس الذي خلق العقل، ولذلك من 
الزّندقة  المستحيل التناقض بينهما. إنّ الذين يعتبرون العقل والشّّرع متضادّين انحرفوا إلى 
والشّّرع هو  العقل  بتضادّ  الإعتقاد  الشّّرع.  العقل غير خالق  أنّ خالق  بغير علم، وحسبوا 
اعتقاد شركيّ ظهر في معارضة للإعتقاد التوحيديّ؛ لأنّ وجود الإزدواجيّة في الكون وتعارض 
 على أساس الإلحاد. لا شكّ أنّ الشّّرع يتّفق مع العقل 

ّ
التكوين والتشريع لا يمكن قبوله إلّا

َاهُ قُرْآناً 
ْ

نزَْلْن
َ
ويصدّقه بصراحة، بل يدعو إليه وينذر تاركيه؛ كما على سبيل المثال يقول: إنَِّا أ

ُ لكَُمْ آياَتهِِ لعََلَّكُمْ تَعْقِلوُن4َ، ويقول:  ُ اللَّهَّ عَرَبيًِّا لعََلَّكُمْ تَعْقِلوُن3َ، ويقول: كَذَلكَِ يبُيَِّنِّ
ينَ  ِ

َّ
ُكْمُ الَّذ مُّ الْبْ ِ الصُّ وَابِّ عِندَْ اللَّهَّ ياَتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلوُن5َ، ويقول: إنَِّ شََرَّ الدَّ

َ
إنَِّ فِِي ذَلكَِ لَآ

عََلَىَ  الرِّجْسَ  وَيََجعَْلُ  ويقول:   ،7َيَعْقِلوُن  
َ

لَا فَهُمْ  عُمْْيٌ  بكُْمٌ  صُمٌّ  ويقول:   ،6َيَعْقِلوُن  
َ

لَا
 يَعْقِلوُن8َ. هذه الآيات تدلّ بوضوح على أنّ الذين ينكرون حجّيّة العقل ويتجنّبون 

َ
ينَ لَا ِ

َّ
الَّذ

استخدامه هم شّر الّدوابّ عند الّلّه وأهل الرجّس والسّفاهة، بل صراحة هذه الآيات في حجّيّة 
 العقل وضرورة استخدامه هي لدرجة قد يكون منكرها منكرًا لضروريّ الإسلام وخارجًا منه. 

نْكَرَ صَانِعَهُ« )البصائر والذخائر لأبي 
َ
أ الْعَقْلَ  نْكَرَ 

َ
أ أنّه قال: »مَنْ  يُروى عن ابن سريج )ت٣٠٦هـ(  1 . كما 

حيّان التوحيديّ، ج٥، ص١٣٠(، ويُروى مثله عن ابن القاصّ )ت٣٣٥هـ( )انظر: الفقيه والمتفقّه للخطيب 
البغداديّ، ج٢، ص٣٧(.

2 . الملك/ ٣
3 . يوسف/ ٢

4 . البقرة/ ٢٤٢
5 . الرعّد/ ٤

6 . الأنفال/ ٢٢
7 . البقرة/ ١٧١

8 . يونس/ ١٠٠



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام38

أنهّم يرفضون العقليّات ويعتبرون أيّ عقلانيّة في فهم  لقد سمعت مرارًا من هذه الفرقة 
الشّّريعة بدعة، ومن الواضح أنهّ إذا قامت البينّة على أحدهم أنهّ معتقد بهذه العقيدة، جرت 
عليه أحكام المرتدّ أو المنافق؛ لأنّ حجّيّة العقل ووجوب استخدامه في الشّّريعة من ضروريّات 

الإسلام التي لا يعذر الجاهل بها.

]شبهات المنكرين لحجّيّة العقل[

يبدو أنّ ما دفع هذه الطائفة إلى إنكار حجّيّة العقل كان أكثر من أيّ شيء آخر عدم 
المعتقدات،  هذه  عن  التنازل  يستدعي  العقل  بحجّيّة  الإعتقاد  لأنّ  معتقداتهم؛  معقولّية 
وهذا ما هم غير مستعدّين لفعله. لقد رأيتهم؛ يفضّل الكثير منهم الموت على التنازل عن 
وجََدْناَ  إِنَّا  عنهم:  تعالى  الّلّه  أخبر  حسبما  يقولون  الذين  كالمشركين  أسلافهم؛  معتقدات 
وَلوَْ جِئتُْكُمْ 

َ
وَإِنَّا عََلَىَ آثاَرهِِمْ مُهْتَدُون1َ، ولا يصغون إلى قول الّلّه تعالى: أ ةٍ  مَّ

ُ
أ آباَءَناَ عََلَىَ 

الحقيقة،  في  الّلّه  يعبدون  لا  فإنهّم  هذا،  على  بناء   .2ْآباَءَكُم عَليَهِْ  وجََدْتُمْ  ا  مِمَّ هْدَى 
َ
بأِ

ولكن يعبدون أسلافهم، وليس هذا أمرًا غريباً؛ لأنّ عبادة الأسلاف هي من أقدم أشكال 
الشّّرك في العالم!

إدراكاته، ويحسبون  إلى محدوديةّ  ينظرون  العقل حجّة  يعتبرون  الذين لا  أولئك  بالطبع، 
أنهّ مع هذه المحدوديةّ لا يستطيع أن يكون معيارًا للمعرفة3، في حين أنّ محدوديةّ إدراكات 
العقل لا تعني أنهّا غير صحيحة ولا تمنع حجّيّته، وإنمّا تعني أنهّا أقلّ بالمقارنة مع الإدراكات 
الإلهيّة، وهذا شيء تقتضيه مخلوقيّة العقل والمحدوديةّ الذاتيّة للمخلوق. بناء على هذا، فإنّ 
العقل لا يعرف كّل شيء، ولكن كّل ما يعرفه يعُتبر صحيحًا، وهذا يكفي لحجّيّته؛ كما أنّ 
العين لا ترى كّل شيء، ولكن كّل ما تراه يعُتبر صحيحًا، والأذن لا تسمع كّل شيء، ولكن 
كّل ما تسمعه يعُتبر صحيحًا، وهذا يكفي لحجّيّتهما. المعرفة الكاملة لّلّه وحده، ولا أحد غيره 
يمكن أن يكون له معرفة كاملة، ولذلك فإنّ الشّّرع الذي أنزله كامل، لكنّ كمال الشّّرع 
شيئًا  يقول  مقال لا  فيها  للعقل  التي  الأمور  الشّّرع في  العقل؛ لأنّ  مع  تعارضه  يستلزم  لا 
مخالفًا لمقال العقل، وفي الأمور التي يسكت عنها العقل، ليس ما يقوله مخالفًا لمقال العقل؛ 

1 . الزّخرف/ ٢٢
2 . الزّخرف/ ٢٤

3 . على سبيل المثال، انظر: نقض أصول العقلانيّين للخراشيّ، ص٤٣.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

39 العودة إلی الإسلام

لأنّ العقل لا يقول فيها شيئاً حتّّى يكون مقال الشّّرع مخالفًا له؛ كالصّفات الّتفصيليّة للجنّة 
الشّّرع له فيها مقال،  العقل ساكت عنها، لكنّ  والّنار، فإنّ لها طابعًا غيبيًّا، وبالّتالي فإنّ 
ولذلك لا يعتبر مقاله مخالفًا لمقال العقل، وكذلك كيفيّة الأعمال العباديةّ وكمّيّتها، فإنّ لها 
طابعًا اعتباريًّا، وبالّتالي فإنّ العقل ساكت عنها، لكنّ الشّّرع له فيها مقال، ولذلك لا يعتبر 
مقاله مخالفًا لمقال العقل؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ العقل يدرك حجّيّة الشّّرع، وبالّتالي يسلمّ 

باعتباراته العمليّة وأخباره القطعيّة عن الوقائع الممكنة.

ادّعائهم؛  إثبات  العقل على  ينكرون حجّيّة  الذين  يقدر  أن  المستحيل  من  أيّ حال،  على 
لأنهّ لا يمكن إثبات أيّ ادّعاء بدون حجّيّة العقل؛ كما أنهّم يستدلوّن بالعقل من حيث لا 
يشعرون؛ لأنهّ، على سبيل المثال، الإستدلال بأنّ العقل محدود ولا يجوز الإستدلال بالمحدود 
بالعقل غير جائز فلا يجوز هذا الإستدلال  إن كان الإستدلال  استدلال عقلّي، ولذلك  هو 

أيضًا، وإن كان الإستدلال بالعقل جائزًا فهذا الإستدلال غير صحيح!

في  الجهل  المجال لتفشّّي  الشيطان ليفسح  من عمل  العقل هي  الّدعاية ضدّ  أنّ  الحاصل 
العالم، وكّل إنسان يقوم بالّدعاية ضدّ العقل هو من حزب الشيطان وجنوده الذين يخدمونه، 

وهو في حالة الحرب مع الّلّه، عن قصد أو عن غير قصد.

الفرق بين العقل والفلسفة

النكتة التي يجب توضيحها هنا هي أنّ بعض الّناس يزعمون أنّ المراد بالعقل هو الفلسفة، 
ولهذا السّبب يعارضونه، مع أنّ هذه الفكرة غير صحيحة؛ لأنّ العقل قوّة أعطاها الّلّه لإحاطة 
صحيحة بالمفاهيم ومصاديقها، وهو مشترك بين جميع البشر وليس حكرًا للفلاسفة، في حين 
أنّ الفلسفة علم خاصّ كسائر العلوم الإنسانيّة، نشأ في اليونان القديمة ودخل بين المسلمين 
خلال العصر العبّاسّي ووجد لنفسه أنصارًا وأعداءً. من الواضح أنّ العقل كان موجودًا قبل ظهور 
الفلسفة، والفلسفة مجرّد علم جديد يقوم على العقل؛ كما أنّ العلوم الأخرى مثل الحساب 
والهندسة والطبّ تقوم على العقل، وكّل يستخدم العقل في جهة ما. لذلك فإنّ كّل فيلسوف 
عاقل، ولكن ليس كّل عاقل فيلسوفاً، وما يعُتبر معيار المعرفة هو العقل وليس الفلسفة. 
بعبارة أخرى، فإنّ المراد بالعقل، حيث يعُتبر معيار المعرفة، هو العقل الّنوعّي للعقلاء، وليس 
 العقل الشّخصّي للفلاسفة، ومن الواضح أنّ التفكير العقلائّي يختلف عن التفكير الفلسفّي. 



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام40

لذلك، لا ينبغي أن تؤدّي معارضة الفلسفة إلى معارضة العقل؛ لأنّ العقل لا يساوي الفلسفة، 
والإلتزام به لا يستلزم الإلتزام بالفلسفة. على الرغّم من أنّ العقل، في الأمور التي لها أهمّيّة 
 

ً
خاصّة، يستخدم دقّة نظر خاصّة تشبه دقّة نظر فلسفيّة، ولكن لا ينبغي اعتبار ذلك إقبالًا
على الفلسفة بالمعنى المصطلح عليه؛ لأنّ منشأه هو مجردّ بناء العقلاء على الّنظر الأكثر دقّة في 
 1َلفََسَدَتا ُ َّ اللَّهَّ

القضايا الأكثر أهمّيّة؛ كما قال الّلّه تعالى لإثبات وحدانيتّه: لوَْ كََانَ فِيهِمَا آلهَِةٌ إلَِّا
بتقريب أنّ الآلهة المتعدّدة كانوا منشأ التضادّ، والتضادّ كان منشأ الفساد، في حين أنّ السّماوات 
ّ الّلّه. من الواضح أنّ هذه دقّة نظر عقليّة، ومع 

والأرض لم تفسدا، فلا جرم ليس فيهما آلهة إلّا
ذلك لا يمكن اعتبارها فلسفة؛ لأنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه ليس فيلسوفًا، ولا يعُتبر كتابه كتاباً 
فلسفيًّا. بناء على هذا، فإنّ الّنظر بدقّة عقليّة في قضايا مهمّة مثل العقائد، حتّّى مع عدم قبول 
الفلسفة، هو ممكن وجائز. كما أننّي أيضًا لا أحبّ الفلسفة؛ لأنهّا على الرغّم من أنّ بعض 
 أنّ أسلوبها يختلف عن أسلوب العقلاء، وهي أكثر ذهنيّة وتجريديةّ ممّا 

ّ
نتائجها صحيحة، إلّا

ينفعهم. لذلك، فإنّّي أرى الفلسفة أمرًا غير عقلائّي؛ لأنهّا حسب تعريفي، تفكير في أمور لا يفكّر 
 فإنّ التفكير في أمور 

ّ
فيها العقلاء عادة، كأصالة الوجود والماهيّة وأحكام الجوهر والأعراض، وإلّا

يفكّر فيها العقلاء عادة، حتّّى إذا كان بدقّة نظر عقليّة، لا يعتبر فلسفة، بل هو مجردّ التعقّل. بناء 
على هذا، فإنّ ما يميّّز الفلسفة من التعقّل أكثر من أسلوبها موضوعها.

مبدأ الحسن والقبح

حول  والعدلّية  الأشاعرة  بين  عام  ألف  عليه  مضى  الذي  التنازع  أنّ  يتّضح  قلناه  ممّا 
مبدأ  الأشاعرة،  عند  لأنّ  لفظيًّا؛  تنازعًًا  كان  بل  وجه،  له  يكن  لم  والقبح  الحسن  مبدأ 
بمعنى  ونهيه؛  الّلّه  أمر  قبل  قبح  أو  هناك حسن  وليس  ونهيه،  الّلّه  أمر  هو  والقبح  الحسن 
المبدأ  قبيح، وهذا هو  الّلّه فهو  استقبحه  الّلّه فهو حسن، وكّل شيء  أنّ كّل شيء استحسنه 
أمر  والقبح  الحسن  مبدأ  ليس  العدلّية،  وعند  الشّّرعيّين«،  والقبح  »الحسن  سمّوه  الذي 
العقل  هو  والقبح  الحسن  ومبدأ  والقبح،  الحسن  هو  ونهيه  الّلّه  أمر  مبدأ  بل  ونهيه،  الّلّه 
من  والقبح  والحسن  قبيح،  هو  عمّا  ونهى  هو حسن  بما  أمر  الّلّه  أنّ  بمعنى  الشّّرع؛  وليس 
»الحسن  سمّوه  الذي  المبدأ  هو  وهذا  الشّّرع،  اعتبار  من  تنشأ  لم  التي  الحقيقيّة  العناوين 
واحد  منبع  من  ينبعان  قلناه،  لما  وفقًا  والشّّرع،  العقل  أنّ  حين  في  العقليّين«،  والقبح 
والتشريعيّة.  التكوينيّة  أفعاله  في  تفاوت  لا  الذي  الّلّه  وهو  واحد،  مرجع  إلى   ويرجعان 

1 . الأنبياء/ ٢٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

41 العودة إلی الإسلام

 أنّ أمر الّلّه ونهيه يتمثّل في شكلين: 
ّ

لذلك، فإنّ مبدأ الحسن والقبح هو أمر الّلّه ونهيه، إلّا
أحدهما الأمر والّنهي التشريعّي الذي يتجلّّى في الشّّرع، والآخر الأمر والّنهي التكوينّي الذي 
فإنّ  واحد،  موضوع  ونهيه في  الّلّه  أمر  أن يجتمع  المستحيل  من  أنهّ  وبما  العقل،  في  يتجلّّى 
تعارض الشّّرع والعقل غير ممكن. الحاصل أنّ مبدأ الحسن والقبح هو الّلّه سبحانه وتعالى.

المقدّمة الثانية؛ موانع المعرفة

الّنظر فيما يمكن معرفته، عندما يتمّ في ضوء العقل، يقتضي معرفته؛ مثل الّنظر إلى ما 
يمكن رؤيته، وعندما يتمّ في ضوء النور، يقتضي رؤيته. مع ذلك، كثيًرا ما يحدث أنّ إنساناً 
إلى ضدّ  يصل  وأحياناً  إلى مقصوده،  يصل  لكنّه لا  قبحه،  أو  ينظر في شيء ليعرف حسنه 
فَمَنْ زُيِّنَ 

َ
مقصوده، بمعنى أنهّ يعرف الحسن قبيحًا والقبيح حسناً؛ كمن قال الّلّه تعالى فيه: أ

ُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا1. سبب هذا الفشل والخطأ الكبييرن وجود عوامل في نفس الآدمّي 
َ

لَه
تمنعه من رؤية  أمام عينيه  الّنظر، مثل حجب  بالرغّم من  المعرفة  تمنعه من الحصول على 
 

َ
رِي وَكََانوُا لَا

ْ
عْيُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَنْ ذِك

َ
الأشياء؛ كما قال الّلّه تعالى في الكافرين: الّذَِينَ كَانتَْ أ

غْشَينْاَهُمْ 
َ
ا فَأ فِهِمْ سَدًّ

ْ
ا وَمِنْ خَل يدِْيهِمْ سَدًّ

َ
نَا مِنْ بَينِْ أ

ْ
يسَْتَطِيعُونَ سَمْعًا2، وقال أيضًا: وجََعَل

العوامل المشؤومة والخطيرة تسمّّى »موانع المعرفة«. بناء على هذا،  يُبصِْرُون3َ. هذه   
َ

فَهُمْ لَا
 أنهّ يصل إليها عندما لا يكون مانع في طريقه، 

ّ
فإنّ العقل، وإن كان مقتضياً للمعرفة، إلّا

ولا يقدر عليها عندما يكون في طريقه مانع. لهذا السّبب، فإنّ التعرّف على موانع المعرفة 
وإزالتها مقدّمتان للمعرفة، وبالّتالي فهما ضروريّان.

أهمّ موانع المعرفة هي ما يلي:4

١ . الجهل

الجهل بمعنى عدم العلم، هو أهمّ موانع المعرفة، بل أصلها؛ لأنّ نسبته مع المعرفة كنسبة 
ُ عََلَىَ قُلوُبِ   وقد نشأ منه؛ كما قال الّلّه تعالى: كَذَلكَِ يَطْبَعُ اللَّهَّ

ّ
شيء مع ضدّه، ولا يوجد مانع إلّا

.5َيَعْلمَُون 
َ

ينَ لَا ِ
َّ

الَّذ

1 . فاطر/ ٨
2 . الكهف/ ١٠١

3 . يس/ ٩
بْوَابٍ لِكُلِّ 

َ
4 . قد يمكن اعتبار موانع المعرفة سبعة؛ لأنّها أبواب جهنّم، وقد قال اللّه تعالى: لَهَا سَبْعَةُ أ

بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ )الحجر/ ٤٤(.
5 . الرّوم/ ٥٩



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام42

]ضرورة العلم بالمفاهيم ومصاديقها[

 يحتاج إلى معلومات، حتّّى يصل من خلال تركيبها إلى 
ً

من الواضح أنّ العقل ليعرف مجهولًا
معرفته؛ كما أنهّ لمعرفة حقّانيّة الشيء، يحتاج إلى معرفة الحقّ من جانب ومعرفة الشيء من 
جانب آخر، حتّّى يصل من خلال مقارنتهما إلى معرفة أنهّ حقّ أم لا. من هنا يعلم أنّ العلم 
بمفهوم الشيء لا يكفي لمعرفته، والعلم بمصداقه أيضًا ضروريّ، في حين أنّ العلم بمصداقه 
العلم بمفهومه؛ لأنّ مصداقه خارج نفس الآدمّي، ومعرفة ما هو خارج  أكثر صعوبة من 
نفس الآدمّي أكثر صعوبة من معرفة ما هو في نفسه؛ كما أنهّ ليس من الصّعب معرفة الحقّ 
والباطل من حيث المفهوم، ويتمّ الحصول عليها بجهد الذهن، ولكن من الصّعب معرفتهما 
 بجهد الجوارح، ولذلك ترى الّناس يختلفون 

ّ
من حيث المصداق، ولا يتمّ الحصول عليها إلّا

في مصداق شيء لا يختلفون في مفهومه. بناء على هذا، فإنّ فقدان المعلومات اللازمة لمعرفة 
المعلومات  يمنع معرفته، وتحصيل  المصداق،  أو من حيث  المفهوم  الشيء، سواء من حيث 

اللازمة لمعرفته، سواء من حيث المفهوم أو من حيث المصداق، أمر ضروريّ.

]وجوب طلب العلم[

أنّ  لدرجة  مسلم1؛  كّل  على  فريضة  ويعتبر  العلم«  »طلب  الإسلام  في  يسمّّى  ما  هذا 
المسلمين  من  كثيًرا  أنّ  الغريب  من  ذلك،  مع   .2مًا

ْ
عِل زدِْنِِي  ربَِّ  وَقُلْ  قال:  تعالى  الّلّه 

واجب  العلم  طلب  أنّ  يزعمون  لأنهّم  واجباً؛  يرونه  لا  أكثرهم  بل  وجوبه،  في  يشكّكون 
أن  الآخرين  ويكفي  الآخرين،  عن  يسقط  الطائفة  تلك  وبقيام  منهم،  طائفة  على 
العلم،  يفيد  لا  الآخرين  وتقليد  العلم،  لضرورة  واجب  العلم  أنّ طلب  وهم. في حين 

ّ
يقلّد

خلاف،  فيه  ليس  ما  وهذا  عالمًا،   
ّ

المقلّد يعتبر  لا  ولذلك  أحياءً،  أو  أمواتاً  كانوا   سواء 

وكيع، ص٩٨؛  نسخة  مُسْلِمٍ«، في:  كُلِّ  عَلَى  فَرِيضَةٌ  الْعِلْمِ  »طَلَبُ  انظر: حديث  المثال،  . على سبيل   1
سنن ابن ماجه، ج١، ص٨١؛ أمالي الباغنديّ، ص٣٣؛ مسند البزار، ج١٤، ص٤٥؛ جزء القاسم بن موسى 
الأوسط  المعجم  الأعرابيّ، ج١، ص١٨٠؛  ابن  معجم  يعلى، ج٥، ص٢٢٣؛  أبي  الأشيب، ص٦٧؛ مسند 
حنيفة  أبي  مسند  ص١٩٥؛  ج١٠،  للطبرانيّ،  الكبير  المعجم  ص٢٤٥؛  ج٤،  ص٢٩٧،  ج٢،  للطبرانيّ، 
لأبي نعيم الأصبهانيّ، ص٢٤؛ مسند الشهاب لابن سلامة، ج١، ص١٣٥؛ شعب الإيمان للبيهقيّ، ج٢، 
العلم  ص٢٥٤؛ ولمعرفة شهرته بين المسلمين، انظر: معرفة علوم الحديث للحاكم، ص٩٢؛ جامع بيان 
للكتانيّ،  المتواتر  الحديث  من  المتناثر  نظم  انظر:  تواتره،  ولمعرفة  ص٢٣؛  ج١،  البرّ،  عبد  لابن  وفضله 

ص٣٥.
2 . طه/ ١١٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

43 العودة إلی الإسلام

يََجهَْلوُن1َ؛ لأنّ  ثََرَهُمْ 
ْ
ك

َ
أ وَلكَِنَّ  تعالى:  الّلّه  قال  المسلمين جاهلون؛ كما  فإنّ أكثر  وعليه 

معارفهم تقليديةّ، بل أناس منهم حاولوا اكتساب العلم أيضًا لا يعُتبرون علماء في الغالب؛ 
لأنهّم طلبوا العلم على أساس تقليد المتقدّمين، والعلم لا يتحصّل على أساس التقليد؛ لأنّ 
؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَا لهَُمْ بهِِ مِنْ  ، واليقينّي لا يتحصّل بالظنّّيّ العلم يقينّي والتقليد ظنّّيّ
قَِّ شَيئًْا2. لذلك، فإنّ المسلمين الذين 

ْ
 يُغْنِِي مِنَ الْح

َ
نَّ لَا نَّ ۖ وَإنَِّ الظَّ  الظَّ

َّ
إِنْ يتََّبِعُونَ إِلَّا مٍ ۖ 

ْ
عِل

ون للآخرين، وما هذا إلا تحصيل ظنّ بظنّ 
ّ

ون الذين هم أنفسهم مقلّد
ّ

ونهم، إنمّا يقلّد
ّ

يقلّد
.3ٍظُلمَُاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْض :آخر، وقد قال الّلّه تعالى في مثله

]الجهل؛ أصل مشاكل المسلمين[

لا شكّ أنّ مشاكل المسلمين تعود قبل كّل شيء إلى الجهل الذي قد أحاط بهم؛ لأنهّم في 
حصار الجهل من ثلاث جهات:

]الجهل بالإسلام[

فمن جهة، هم لا يعرفون الإسلام ولا يجهدون لمعرفته، بل جهدهم مبذول للحياة الّدنيا 
4. حتّّى  نِّ  اتِّباَعَ الظَّ

َّ
مٍ إِلَّا

ْ
ومعرفتهم مبنيّة على التقليد؛ كما قال الّلّه تعالى: مَا لهَُمْ بهِِ مِنْ عِل

أكثر الذين يناضلون من أجل الإسلام ولا ينوون شيئاً غير خدمته، لا يعرفونه على أساس 
العقل، ولا محرّك لهم غير العواطف؛ لدرجة أنّ أكثرهم يشبهون الأغنام التي تنساق إلى حيث 
لأنّ حبّ  مقصودهم؛  إلى ضدّ  تؤدّي  وغفلتهم  لغرضهم،  ناقض  أنّ جهلهم  تسُاق! في حين 
الإسلام قبل معرفته ليس نافعًا، والعمل له قبل العلم به أمر خطير؛ بالّنظر إلى أنّ المحبّ 
فإنّ معرفة  يريد أن يخدمه فيخونه. لذلك،  الغافل  ينفعه فيضّره، والعامل  يريد أن  الجاهل 
الإسلام مقدّمة على حبّه، والعلم به ضروريّ قبل العمل له، ولكن يبدو أنّ أكثر المسلمين 
فيهم:  تعالى  الّلّه  قال  به؛ كالذين  يعرفونه، ويعملون له ولا علم لهم  يحبّون الإسلام وهم لا 

.5َيَظُنُّون 
َّ

مَانِِيَّ وَإنِْ هُمْ إِلَّا
َ
 أ

َّ
كِتاَبَ إِلَّا

ْ
 يَعْلمَُونَ ال

َ
يُّونَ لَا مِّ

ُ
وَمِنهُْمْ أ

1 . الأنعام/ ١١١
2 . النّجم/ ٢٨

3 . النّور/ ٤٠
4 . النّساء/ ١٥٧

5 . البقرة/ ٧٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام44

]أسباب الجهل بالإسلام[

إنّ جهلهم هذا بالإسلام هو ميراث أسلافهم، وقد تسبّب عن أسباب شتّّى؛ منها أنهّم لا 
يولون اهتمامًا كافياً لمعرفة الإسلام وهم في غفلة من وجوبها على آحادهم، ومنها أنهّم لا يرون 
العقل معيار المعرفة ولا يعطون أهمّيّة لتوافق تصوّراتهم عن الإسلام معه، بل ينفرون منه 
ويباهون بتركه، ومنها أنهّم لمعرفة عقائد الإسلام، مع أنهّا يجب أن تكون يقينيّة، يستندون 
الذين ليس في الإسلام أصل لاتبّاعهم،  مين 

ّ
المتكل يتبّعون مذاهب  بل  الظنّيّة،  الرّوايات   إلى 

مذاهب  ون 
ّ

يقلّد الرئيسيّة، ولكن  يراجعون مصادره  لا  الإسلام  أحكام  لمعرفة  أنهّم  ومنها 
لمعرفة عقائد  أنهّم  ومنها  تقليدهم،  لعدم  بل هناك دليل  الذين لا دليل لتقليدهم،  الفقهاء 
الإسلام وأحكامه يهتمّون بالرّوايات أكثر ممّا يهتمّون بالقرآن، بل لا يبالون بمخالفة اعتقاد 
أنّ بعض اعتقاداتهم وأعمالهم متناقضة مع  إذا كان هناك رواية له، لدرجة  للقرآن  أو عمل 
القرآن، كاعتقادهم برؤية الّلّه تعالى بالعين، مع أنهّ مخالف لصريح القرآن، وحكمهم بوقوع 
الطلاق الثلاث في مجلس واحد، مع أنهّ مخالف لظاهر القرآن، ومنها أنهّم يعتبرون بعض كتب 
الرّواية صحيحة، بل يقيسونها بالقرآن ويحسبونها أهمّ أساس لمعرفة الإسلام، مع أنهّا كسائر 
الكتب، بل لعلهّا أضعف من بعض الكتب الأخرى، وفيها روايات ضعيفة وموضوعة، مثل 
الكتاب المسمّّى بـ»صحيح البخاري« الذي لا يخفى ضعف كثير من رواياته حتّّى وفقًا لقاعدة 
يتجاهلون  أنهّم  ومنها  إنكار محسوس1،  ليس سوى  ذلك  إنكار  أنّ  الحديث، لدرجة  أهل 
بعض الرّوايات الصّحيحة ويضعّفون بعضها، لأنهّا لا توافق مذهبهم وإن كانت موافقة للقرآن 
والعقل، كالرّوايات الواردة في ضرورة التمسّك بأهل البيت، مع أنهّم يصحّحون بعض الرّوايات 
الضعيفة، بل يقبلون بعض الرّوايات الموضوعة، لأنهّا توافق آراءهم وإن كانت مخالفة للقرآن 
الواردة في ضرورة طاعة الحكّّام الجائرين، ومنها أنهّم يحترزون من الّنظر  والعقل، كالرّوايات 
في تاريخ الإسلام وينهون عن ذلك، بل يكتمون بعض حقائقه أو يحرّفونها عن عمد، مخافة 
 بالإطّلاع عليه، ومنها أنهّم لا يراجعون 

ّ
أن يضلوّا بالإطّلاع عليه، مع أنهّم لا يهتدون إلّا

غير كتبهم ولا ينظرون في كتب المسلمين المخالفين لهم، بل يحترزون من الإستماع لأقوال 
هم، مخافة أن يضلوّا بذلك أو يتنبّهوا لضلالة أنفسهم، وهذا 

ّ
المخالفين ويتّقون الإطّلاع على أدلّت

.2َعَبوُن
ْ
بسبب الشّكّ الذي هم فيه منغمرون؛ كالذين قال الّلّه تعالى فيهم: بلَْ هُمْ فِِي شَكٍّ يلَ

لمكتب  الطامّة«  من  ومسلم  البخاريّ  صحيحي  في  ما  على  الهامّة  »التنبيهات  راجع:  ذلك،  لمعرفة   .  1
السيّد العلامة حفظه اللّه تعالى.

2 . الدّخان/ ٩

https://www.alkhorasani.com/ar/books/%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%87%D8%A7%D8%AA-%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%A7%D9%85%D8%A9-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D9%85%D8%A7-%D9%81%D9%8A-%D8%B5%D8%AD%D9%8A%D8%AD%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AE%D8%A7%D8%B1%D9%8A-%D9%88%D9%85%D8%B3%D9%84%D9%85-%D9%85%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D8%A7%D9%85%D8%A9/


ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

45 العودة إلی الإسلام

]عواقب الجهل بالإسلام[

لقد كانت عاقبة هذا النهج أن انقلبت عقائد الإسلام وانعكست أحكامه. اعتُبر الشّّرك الجلّي 
، ومن هو كافر بالتأكيد 

ً
توحيدًا، والبدعة المحقّقة سنّة، والحلال البيّّن حرامًا، والحرام البيّّن حلالًا

مسلمًا، ومن هو مسلم بالتأكيد كافرًا! قد تنقّب الباطل بنقاب الحقّ، واستتر الحقّ تحت ستار 
الباطل! تظهر كّل يوم في مكان فرقة، ويولد كّل ليلة في زاوية مذهب! قد جلس الظنّ مجلس العلم، 
 ،1َيََخْرُصُون 

َّ
نَّ وَإنِْ هُمْ إِلَّا  الظَّ

َّ
 وقام التخمين مقام اليقين؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنْ يتََّبِعُونَ إِلَّا

الآدميّين، وهذا لا  بتعداد  يتعدّد  الأسباب، والتخمين  باختلاف  الظنّ يختلف  أنّ  في حين 
يخلق شيئاً سوى التنازع؛ كما لم يخلق شيئاً سوى التنازع، والمسلمون منخرطون في التنازع 

أينما كانوا.

]الجهل بأهل الإسلام[

من جهة أخرى، هم لا يعرفون بعضهم بعضًا، وليس لديهم علم بآراء بعضهم البعض، 
ولذلك لا يحبّون بعضهم بعضًا، ويتّهمون بعضهم بعضًا بالأمور السّيئّة، في حين أنهّم ليسوا 
بينهم، وأصبحوا  الترابط  انقطع  قد  السوء؛ لأنهّ  الظنّ  يتبّعون  وإنمّا  ينسبونه،  بما  بينّة  على 
ينَ  ِ

َّ
الَّذ مِنَ  فيهم:  تعالى  الّلّه  قال  كالذين  والعنصر؛  والسّياسة  المذهب  حيث  من  متفرّقين 

السّنّة يبغضون  أنّ المسلمين  فَرحُِون2َ؛ كما  يهِْمْ  َ بمَِا لَدَ حِزْبٍ  كُُلُّ   ۖ شِيَعًا  وَكََانوُا  دِينَهُمْ  قوُا  فَرَّ
المسلمين الشّيعة، وأنّ المسلمين في بلد يعتبرون مسلمي سائر البلاد أجانب، وأنّ المسلمين 
العرب يترفّعون عن المسلمين العجم، وهذا يرجع إلى جهلهم بالقواسم المشتركة بينهم نتيجة 
للإنقسامات المذهبيّة والسّياسيّة والعنصريّة التي لا أصل لأيّ منها في الإسلام. من الواضح 
المشتركة  القواسم  لأدركوا  الكفاية،  فيه  بما  البعض  بعضهم  مع  اتصّال  على  كانوا  لو  أنهّم 
المسلمين  لو كان لدى  المثال،  القواسم. على سبيل  تلك  أساس  بينهم، وحلوّا خلافاتهم على 
بأصول الإسلام  أنهّم مؤمنون  لوجدوا  الكفاية،  فيه  بما  الشّيعة  المسلمين  اتصّال مع  السّنّة 
وملتزمون بمبانيه، ولا يعتبرون القرآن محرّفًا، ولا يرمون أزواج الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله 
جميعًا.  لمعاداتهم  دليل  هناك  ليس  ولذلك  عوامّهم،  بعض   

ّ
إلّا أصحابه،  يسبّون  ولا   وسلمّ، 

1 . الأنعام/ ١١٦
2 . الرّوم/ ٣٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام46

إنّّي لأشعر بالحزن الشّديد عندما أرى أنّ العديد من المسلمين السّنّة في السّعوديةّ والعراق 
جهادًا  الشّيعة  المسلمين  محاربة  يعتبرون  أخرى  وبلاد  وأفغانستان  وباكستان  وسوريا 
ويفضّلونها على محاربة الكفّار الحربييّن، مع أنّ عقائد المسلمين الشّيعة وأعمالهم، وإن كان 
فيها بعض الإختلاف عن عقائد المسلمين السّنّة وأعمالهم، هي في إطار الإسلام، ولذلك لا 
إنهّم لا  السّنّة؛  المسلمين  العديد من  وجه لمحاربتهم، بل موالاتهم واجبة. لقد تحدّثت مع 
 ما سمعوه من المسلمين السّنّة؛ لأنهّم لا يتحدّثون مع 

ّ
يعرفون عن المسلمين الشّيعة شيئًا إلّا

هم؛ 
ّ

المسلمين الشّيعة، ولا يقرؤون كتبهم المعتبرة، ويكذّبونهم وهم لا يعلمون آراءهم وأدلّت
بَ  وِيلهُُ ۚ كَذَلكَِ كَذَّ

ْ
تهِِمْ تأَ

ْ
ا يأَ مِهِ وَلمََّ

ْ
يطُوا بعِِل بوُا بمَِا لمَْ يُُحِ كالذين قال الّلّه تعالى فيهم: بلَْ كَذَّ

المِِيَن1، في حين أنّ المسلمين الشّيعة يراجعون  ينَ مِنْ قَبلِْهِمْ ۖ فَانْظُرْ كَيفَْ كََانَ عََاقِبَةُ الظَّ ِ
َّ

الَّذ
بقدر  يكن  لم  وإن  هم، 

ّ
وأدلّت آرائهم  بدراسة  ويقومون  السّنّة،  للمسلمين  المعتبرة  الكتب 

ة الخاصّة بأنفسهم.
ّ
الآراء والأدل

هم لم تصل إلى آذان الكثير منهم، ومن الواضح أنهّ 
ّ

الواقع أنّ الكثير من آراء المسلمين وأدلّت
في هذه الحالة لا يمكن أن تكون لديهم معرفة بها، مع أنّ عدم معرفة بعض المسلمين بآراء 
ة بعض، يؤدّي إلى سوء الظنّ وسوء القول وسوء الفعل لبعضهم بالنسبة إلى بعض وسيطرة 

ّ
وأدل

ه وامتناعه عن 
ّ

أعداء الإسلام عليهم. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ اكتفاء المرء بمعرفة آرائه وأدلّت
هم، يحرمه من إمكانيّة إدراك نقاط ضعفه وقوّة الآخرين، ويمنعه من 

ّ
معرفة آراء الآخرين وأدلّت

ينَ يسَْتَمِعُونَ  ِ
َّ

الَّذ ۝ ْ عِبَادِ معرفة »القول الأحسن« واتبّاعه، في حين أنّ الّلّه تعالى قال: فَبشَِّرِّ
.2َِاب

ْ
لْب

َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
ِكَ هُمْ أ

َ
ولَئ

ُ
ُ ۖ وَأ ينَ هَدَاهُمُ اللَّهَّ ِ

َّ
ِكَ الَّذ

َ
ولَئ

ُ
حْسَنَهُ ۚ أ

َ
قَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أ

ْ
ال

]الجهل بأعداء الإسلام[

فقد  معه؛  بعداواتهم  علم  على  وليسوا  الإسلام  أعداء  يعرفون  لا  هم  أخرى،  جهة  من 
قد  الّلّه.  ضدّ  سّريّة  شيطانيّة  جهود  وانتظمت  العالم،  في  جديدة  إلحاديةّ  تيّارات  ظهرت 
خرج عبدة الشيطان من غرفاتهم المظلمة، وطلع السّحرة من سراديبهم، ليسلطّوا حكومة 
هذه  في  والمسلمون  الملحدين،  والأثرياء  المفسدين  الأقوياء  من  بدعم  العالم  على  الكفر 
عليها؛  ومتنازعون  مهمّة  وغير  ثانويّة  بقضايا  منشغلون  يحدث،  لما  إدراك  دون   الأثناء، 

1 . يونس/ ٣٩
2 . الزّمر/ ١٧-١٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

47 العودة إلی الإسلام

ة أو فوقها في الصّلاة، وجلّ همّهم منع زوّار  كما أنهّم يختصمون في وضع الكفّين تحت السّّرّ
بهم للعلم أيضًا لا يهتمّون بشيء غير معرفة مذاهبهم، 

ّ
القبور من الإقتراب منها؛ كما أنّ طلّا

ولا يهمّهم التعرّف على عالم الكفر وما يجري فيه؛ كما قال الّلّه تعالى: ذَلكَِ مَبلْغَُهُمْ مِنَ 
د الكافرون من ملل شتّّى لمحاربة الإسلام، في حين أنّ المسلمين من 

ّ
م1ِ. هكذا قد اتّح

ْ
عِل

ْ
ال

ملةّ واحدة قد تفرّقوا، ولم تكن نتيجة هذا إلا هيمنة الكفّار على المسلمين.

في هذه الأثناء، كثير من المسلمين يسارعون فيهم ويتّخذونهم أولياء، آملين في خيرهم أو 
ِئسَْ مَا 

َ
ينَ كَفَرُوا ۚ لَب ِ

َّ
َّوْنَ الَّذ خائفين من شّرهم؛ كما قال الّلّه تعالى: ترََى كَثِيًرا مِنهُْمْ يَتَوَل

ينَ  ِ
َّ

ون2َ، وقال: فَتََرَى الَّذ عَذَابِ هُمْ خَالِِدُ
ْ
ُ عَليَهِْمْ وَفِِي ال نْ سَخِطَ اللَّهَّ

َ
نْفُسُهُمْ أ

َ
أ مَتْ لهَُمْ  قَدَّ

فَتحِْ 
ْ
تِِيَ باِل

ْ
نْ يأَ

َ
ُ أ نْ تصُِيبنَاَ دَائرَِةٌ ۚ فَعَسََى اللَّهَّ

َ
ْشََى أ فِِي قُلوُبهِِمْ مَرَضٌ يسَُارعُِونَ فِيهِمْ يَقُولوُنَ نَخَ

نْفُسِهِمْ ناَدِمِيَن3. لا شكّ أنّ هؤلاء لو عرفوهم 
َ
وا فِِي أ سََرُّ

َ
مْرٍ مِنْ عِندِْهِ فَيُصْبِحُوا عََلَىَ مَا أ

َ
وْ أ

َ
أ

واطّلعوا على عداواتهم معهم، لما جعلوا أنفسهم معتمدين عليهم؛ لأنّ طبيعة الإنسان تمنعه 
العقل  تركوا  قد  لكنّهم  الخطر،  عن  الإبتعاد  إلى  تدفعه  وغريزته  الضّّرر،  من  الإقتراب  من 
وتحوّلوا إلى فئة السّفهاء؛ فلا يميّّزون نفعهم من ضّرهم ولا صديقهم من عدوّهم، في حين أنّ 
الكافرين قد تعرّفوا عليهم بالضبط من أجل السّيطرة عليهم، وأدركوا نقاط قوّتهم وضعفهم 

ليقللّوا من قوّتهم ويزيدوا في ضعفهم.

ويعادون  الكافرين  يوالون  الذين  المسلمون  منهم  الأجهل  ولكنّ  ا،  حقًّ لجهّال  هؤلاء  إنّ 
لا  الكافرين  أولياء  وبعض  المسلمين،  معاداة  تستلزم  لا  الكافرين  موالاة  أنّ  مع  المسلمين، 
مَنُوا 

ْ
مَنُوكُمْ وَيَأ

ْ
نْ يأَ

َ
يعادون المسلمين؛ كما قال الّلّه تعالى فيهم: سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يرُِيدُونَ أ

قَوْمَهُم4ْ. لذلك، من الغريب أنّ بعض المسلمين يوالون الكافرين ويعادون إخوانهم، مع الوهم 
أنّ الكافرين يريدون خيرهم وإخوانهم يريدون شّرهم؛ كبعض المسلمين في أفغانستان، الذين 
يعتبرون العشرات من الّدول الكافرة والمعتدية أولياءهم، لكنّهم يحسبون دولتين مسلمتين 

ا لهم5! ومجاورتين عدوًّ

1 . النّجم/ ٣٠
2 . المائدة/ ٨٠
3 . المائدة/ ٥٢
4 . النّساء/ ٩١

5 . يريد بهما إيران وباكستان؛ فإنّهم يبغضونهما كثيرًا، ويتّهمونهما بكلّ سوء.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام48

بالإضافة إلى ذلك، فإنّ فريقًا من أعداء الإسلام هم المنافقون الذين يعُدّون من المسلمين، 
مع أنهّم كافرون بما أنزل الّلّه على رسوله، ويتعاونون مع الكافرين على تدمير الإسلام وتسليط 
الكفر على العالم، وهذا في حين أنّ المسلمين لا يعرفونهم وليسوا على بينّة من كفرهم؛ كما 
َذُوهُمْ  هِْ مَا اتَّخَّ

َ
نزِْلَ إِلَي

ُ
ِ وَالنَّبِِيِّ وَمَا أ أخبر الّلّه تعالى عن كفرهم فقال: وَلوَْ كََانوُا يؤُْمِنوُنَ باِللَّهَّ

وْلِِياَءَ وَلكَِنَّ كَثِيًرا مِنهُْمْ فَاسِقُون1َ. إنهّم في الحقيقة طائفة من الكافرين يعُتبرون حكّّامًا 
َ
أ

مسلمين ويُدعمون من قبل الكافرين لحكم المسلمين من أجل تأمين مصالح الكافرين بين 
المسلمين. ممّا لا شكّ فيه أنّ على رأسهم الحكّّام السّعودييّن الذين هم علناً يد بيد مع أعداء 
الإسلام، ويحاولون تدمير الإسلام على الجبهتين السّياسيّة والثقافيّة. فمن جهة، على الجبهة 
السّياسيّة، يتعاونون مع الكافرين الحربييّن ويدعمون الجماعات المفسدة والمحاربة في البلاد 
الإسلاميّة، ومن جهة أخرى، على الجبهة الثقافيّة، يفرّقون بين المسلمين ويروجّون العقائد 
الشّّركيّة باسم التوحيد، في حين أنّ الكثير من المسلمين يحسبونهم خدّام الحرمين ومروّجي 

العقيدة الصّحيحة!

إلى  يؤدّي  بالمسلمين  والجهل  المسلمين،  ضلال  إلى  يؤدّي  بالإسلام  الجهل  فإنّ  بالجملة 
بهم  حلتّ  قد  التي  الطامّة  هي  وهذه  انهزامهم،  إلى  يؤدّي  بالكافرين  والجهل  تفرّقهم، 
في  ونشره  العلم  طلب  هو  منها  للتخلصّ  الوحيد  والطريق  عمّتهم،  قد  التي  والفتنة 

الثلاثة. الجهات 

٢ . التقليد

مانع آخر للمعرفة هو »التقليد« كما اتضّح، وهو اتبّاع قول الآخر أو فعله بدون دليل، وقد 
شاع في خمسة أنواع:

]الأوّل؛ تقليد السّلف[

أحد الأنواع الشائعة للتقليد، هو اتبّاع قول السّلف وفعلهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَكَذَلكَِ 
عََلَىَ  وَإنَِّا  ةٍ  مَّ

ُ
أ عََلَىَ  آباَءَناَ  وجََدْناَ  إِنَّا  فوُهَا  مُتْْرَ قَالَ   

َّ
إِلَّا نذَِيرٍ  مِنْ  قَرْيَةٍ  فِِي  قَبلِْكَ  مِنْ  ناَ 

ْ
رسَْل

َ
أ مَا 

آثاَرهِِمْ مُقْتَدُون2َ. هذا لأنّ الكثير من الّناس يعتقدون أنّ ما قاله وفعله سلفهم هو أصحّ 
العقل؛  أساس له في  وهم، ولا  الإعتقاد مجرّد  أنّ هذا  مع  ويفعلونه،  يقولونه  ممّا   بالضّّرورة 

1 . المائدة/ ٨١
2 . الزّخرف/ ٢٣



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

49 العودة إلی الإسلام

إذ لا شكّ أنّ أصحّيّة ما يقوله ويفعله الإنسان لا تتبع وقت ولادته، بل هي تابعة لتوافقه الأكثر 
مع العقل، وذلك لا يتلازم مع تقدّم ولادة الإنسان؛ كما أنهّ لا بحث في عدم صحّة كثير من 
أقوال السّلف وأفعالهم، بل حَكَم الّلّه تعالى بأنّ أكثرهم ضلوّا وهلكوا؛ كما قال: وَلقََدْ ضَلَّ 
لِيَن2. هذا يعني أنّ اتبّاع السّلف اعتبارًا لتقدّمهم  وَّ

َ ْ
لمَْ نُهْلِكِ الْأ

َ
لِيَن1، وقال: أ وَّ

َ ْ
ثََرُ الْأ

ْ
ك

َ
قَبلْهَُمْ أ

الزمنّي، يتعارض مع أصول الإسلام، بل ضروريّاته؛ بناء على أنّ ضروريّ الإسلام هو كّل ما يعُلم 
من صريح قول الّلّه تعالى في كتابه، ولا شكّ أنّ عدم ضرورة اتبّاع السّلف هو من هذا القبيل؛ 
فَينَْا 

ْ
ل
َ
ُ قَالوُا بلَْ نتََّبِعُ مَا أ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
لأنّ الّلّه تعالى قال في كتابه بصراحة: وَإذَِا قِيلَ لهَُمُ اتَّبِعُوا مَا أ

 مَا 
َ

 يَهْتَدُون3َ، وقال: وَإذَِا قِيلَ لهَُمْ تَعَالوَْا إلَِى
َ

 يَعْقِلوُنَ شَيئًْا وَلَا
َ

وَلوَْ كََانَ آباَؤُهُمْ لَا
َ
عَليَهِْ آباَءَناَ ۗ أ

 
َ

 يَعْلمَُونَ شَيئْاً وَلَا
َ

وَلوَْ كََانَ آباَؤُهُمْ لَا
َ
 الرَّسُولِ قَالوُا حَسْبنَُا مَا وجََدْناَ عَليَهِْ آباَءَناَ ۚ أ

َ
ُ وَإلَِى نزَْلَ اللَّهَّ

َ
أ

وَلوَْ 
َ
ُ قاَلوُا بلَْ نتََّبِعُ مَا وجََدْناَ عَليَهِْ آباَءَناَ ۚ أ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
يَهْتَدُون4َ، وقال: وَإذَِا قِيلَ لهَُمُ اتَّبِعُوا مَا أ

عِيِر5، وقال: وَإذَِا فَعَلوُا فَاحِشَةً قاَلوُا وجََدْناَ عَليَهَْا آباَءَناَ   عَذَابِ السَّ
َ

يطَْانُ يدَْعُوهُمْ إلَِى كََانَ الشَّ
 تَعْلمَُون6َ. بهذا يتّضح 

َ
ِ مَا لَا تَقُولوُنَ عََلَىَ اللَّهَّ

َ
فَحْشَاءِ ۖ أ

ْ
مُرُ باِل

ْ
 يأَ

َ
َ لَا مَرَناَ بهَِا ۗ قُلْ إنَِّ اللَّهَّ

َ
ُ أ وَاللَّهَّ

أنّ الإعتقاد بضرورة اتبّاع السّلف لا أصل له في الإسلام، وهو من اعتقادات المشركين، ويُعتبر 
 إذا كان مخالفًا لأقوال السّلف أو أفعالهم؛ إذ يزعمون 

ً
مانع المعرفة لأنّ أهله يحسبون الحقّ باطلًا

ا لما خفي عن السّلف، وكّل ما خفي عن السّلف فهو بدعة؛ كما أخبر الّلّه تعالى  أنهّ لو كان حقًّ
 7!ٌق

َ
 اخْتِلَا

َّ
خِرَةِ إنِْ هَذَا إلَِّا

ْ
مِلَّةِ الْآ

ْ
عن قولهم فقال: مَا سَمِعْنَا بهَِذَا فِِي ال

]عدم ضرورة اتبّاع السّلف[

اتبّاع  بضرورة  يعتقدون  الذين  السّلفيّين  نهج  صحّة  عدم  على  الضوء  يلقي  هذا 
موجود  العقل  فإنّ  العقل،  اتبّعوا  أنهّم  باعتبار  كان  إن  السّلف،  اتبّاع  لأنّ  السّلف؛ 
الشّّرع،  اتبّعوا  أنهّم  باعتبار  وإن كان  السّلف،  لاتبّاع  معنى  وجوده لا  ومع  أيضًا،  للخلف 
السّلف،  اتبّاع  من  أولى  اتبّاعه  فإنّ  وجوده  ومع  أيضًا،  للخلف  موجود  الشّّرع   فإنّ 

1 . الصّافّات/ ٧١
2 . المرسلات/ ١٦

3 . البقرة/ ١٧٠
4 . المائدة/ ١٠٤

5 . لقمان/ ٢١
6 . الأعراف/ ٢٨

7 . ص/ ٧



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام50

بل اتبّاع السّلف باعتبار أنهّم اتبّعوا العقل والشّّرع، عمل متناقض؛ لأنّ اتبّاع السّلف في 
أنّ  إلى  بالّنظر  السّلف؛  لا  والشّّرع،  العقل  لاتبّاع  مستلزم  والشّّرع،  للعقل  اتبّاعهم  حالة 
السّلف -حسب الفرض- اتبّعوا العقل والشّّرع ولم يتبّعوا السّلف، ولذلك فإنّ اتبّاع السّلف 

يقتضي عدم اتبّاع السّلف!

نعم، لو كان السّلف بمقتضى كونهم أقرب إلى مبدأ الشّّرع أعلم بالشّّرع قطعًا، لكان اتبّاعهم 
على أمل الإقتراب من اتبّاع الشّّرع لا يخلو من وجه، ولكنّ ذلك ليس أمرًا مقطوعًًا به؛ لأنّ 
كونهم أقرب إلى مبدأ الشّّرع لا يستلزم كونهم أعلم بالشّّرع، ولعلهّ يستلزم خلاف ذلك من 
بعض النواحي؛ لأنّ معرفة شيء ظهر منذ عهد قريب أصعب عادةً من معرفة شيء ظهر سابقًا، 
نفق وقت أقلّ للتعرّف عليه، 

ُ
بالّنظر إلى أنهّ بطبيعة الحال قد كان هناك فرصة أقلّ لمعرفته، وأ

واكتسُبت تجربة أقلّ حوله، واطّلع عليه عدد أقلّ، وهذا يقتضي معرفة أقلّ به، كما أنهّ لا يتمّ 
التعرّف على العديد من الأشياء الجديدة في بداية حدوثها، ويصبح التعرّف عليها أكثر سهولة 
وانتشارًا بمرور الوقت فقطّ، ولذلك لم يزل علم المتأخّرين بالأمور التي لا تختصّ بوقت معيّّن 
أكثر من علم المتقدّمين، وهذا واقع محسوس ومجرّب؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ علم المتأخّرين 
هو مزيج من علمهم وعلم المتقدّمين، وهذا يعتبر قدرة علميّة أكثر لهم؛ لأنهّم يطّلعون على 
القادمة.  المتقدّمين ويضيفونها إلى تجاربهم، ويخلقون مزيدًا من التجارب للأجيال  تجارب 
يبدو أنّ هذه هي القاعدة في معرفة الأشياء التي ليس لها حدّ زمنّي، ومعرفة الشّّرع ليست 
ا بالماضي، بل هو حقيقة جارية  مستثناة من هذه القاعدة؛ لأنّ الشّّرع ليس حدثاً تاريخيًّا مختصًّ
 أنهّ بطبيعة الحال، كان علم أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ بقوله 

ّ
في كّل زمان؛ إلّا

وفعله بمقتضى مصاحبتهم له أكثر من علم الذين لم يصاحبوه، مع ملاحظة أنّ هذا العلم كان 
 لجوانبه الأخرى مثل معانيه 

ً
بالضّّرورة شاملًا ا بجانب صدور قوله وفعله، ولم يكن  مختصًّ

ووجوهه وآثاره؛ مع الأخذ في الإعتبار أنّ رواية الحديث لم تكن متلازمة مع درايته، وكان 
كّل أعرابّي يأتي مدينة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ قادرًا عليها. لذلك، يمكن استقراء أنّ 
معرفة المتأخّرين بلطائف القرآن ودقائق الحديث ودلائل العقيدة وظرائف الفقه وطرائف 
الأخلاق، هي أكثر بوضوح من معرفة المتقدّمين بها، والّدراسات والبحوث التي تجري عليها 
الآن لم تكن ممكنة من قبل، ونتيجتها آلاف من الكتب المبسوطة التي تمّ إنشاؤها الآن في 
مختلف أبواب الشّّرع، مع أنهّا لم تكن موجودة من قبل، وهذا دليل واضح على التطوّر العلمّي 

للمسلمين، لدرجة ليس إنكاره سوى المكابرة في شيء محسوس.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

51 العودة إلی الإسلام

نعم، قد انتقل العلم إلى الخلف بواسطة السّلف، وعلم الخلف يستند أساسًا إلى علم السّلف، 
ولكن هذا أيضًا لا يستلزم أن يكون السّلف أعلم من الخلف؛ لأنهّ ليس من الممكن فقطّ 
 

َ
أن يصبح المتعلمّ أعلم من المعلمّ، بل هو من الشائع والمجرّب؛ كما روي: »ربَُّ حَامِلِ فِقْهٍ وَلَا
فْقَهُ مِنهُْ«1؛ نظرًا لأنّ المتعلمّ يمكنه أن يضمّ علم معلمّ إلى 

َ
 مَنْ هُوَ أ

َ
ُ، وَربَُّ حَامِلِ فِقْهٍ إلَِى

َ
فِقْهَ لَه

علم معلمّ آخر، فيحصل على علم أكثر من علم كّل واحد منهما2، ولذلك ليس من الممتنع 
أن يصبح الخلف أعلم من السّلف؛ كما قال الّلّه تعالى: نرَْفَعُ دَرجََاتٍ مَنْ نشََاءُ ۗ وَفَوْقَ كُُلِّ 
ة على أفضليّة المسلمين الأوّلين على المسلمين 

ّ
مٍ عَلِيم3ٌ. أمّا رواية أهل الحديث الّدال

ْ
ذِي عِل

ينَ يلَوُنَهُمْ«4، فلا تثبت ضرورة  ِ
َّ

ينَ يلَوُنَهُمْ ثُمَّ الَّذ ِ
َّ

الآخرين بمضمون »خَيْْرُ النَّاسِ قَرْنِِي ثُمَّ الَّذ
اتبّاع المسلمين الآخرين للمسلمين الأوّلين؛ لأنهّا بصرف الّنظر عن تعذّر الأخذ بإطلاقها مع 
الإلتفات إلى وجود أئمّة الّنفاق في قرن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ووجود أئمّة الظّلم في 
القرنين من بعده، هي من ناحية خبر واحد، وبالّتالي لا تفيد اليقين، ومن ناحية أخرى تتعارض 
ة على أنهّ ليس من المعلوم أفضليّة المسلمين الأوّلين على المسلمين 

ّ
مع رواية أهل الحديث الّدال

وْ آخِرُهَا«5، وبالّتالي تتساقط6.
َ
لهَُا خَيْْرٌ أ وَّ

َ
 يدُْرىَ أ

َ
مَطَرِ لَا

ْ
تِِي مَثَلُ ال مَّ

ُ
الآخرين بمضمون »مَثَلُ أ

1 . قد جمع ابن حكيم المدينيّ )ت٣٣٣هـ( طرق هذا الحديث في جزء له فيه قول النّبيّ صلّى اللّه عليه 
اهَا«، ويوجد أيضًا في: حديث علي بن حجر عن إسماعيل بن  دَّ

َ
هُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَأ رَ اللَّ وآله وسلّم: »نَضَّ

جعفر، ص٤١٣؛ الخراج لأبي يوسف، ص٢٠؛ مسند أبي داود الطيالسيّ، ج١، ص٥٠٥؛ مسند الشّافعيّ، 
ص٢٤٠؛ مغازي الواقديّ، ج٣، ص١١٠٣؛ مسند أحمد، ج٢٧، ص٣٠١ و٣١٨، ج٣٥، ص٤٦٧؛ مسند 
الدارميّ، ج١، ص٣٠١ و٣٠٢؛ سنن ابن ماجه، ج١، ص٨٤، ٨٥ و٨٦، ج٢، ص١٠١٥؛ سنن أبي داود، 
ج٣، ص٣٢٢؛ سنن الترمذيّ، ج٥، ص٣٤؛ مسند البزار، ج٨، ص٣٤٠؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، 
ص٣٦٣؛ مسند أبي يعلى، ج١٣، ص٤٠٨؛ صحيح ابن حبان، ج١، ص٥٥١؛ المستدرك على الصحيحين 

للحاكم، ج١، ص١٦٢، ١٦٣ و١٦٤؛ والعديد من المصادر الأخرى.
عْلَمُ؟« 

َ
اسِ أ يُّ النَّ

َ
هِ، أ 2 . كما روي أنّ رجلًًا جاء إلى النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، فقال: »يَا رَسُولَ اللَّ

اسِ إِلَى عِلْمِهِ« )مسند الدارميّ، ج١، ص٣٣٢؛ مسند أبي يعلى، ج٤، ص١٣٢؛  فقال: »مَنْ يَجْمَعُ عِلْمَ النَّ
صحيح ابن حبان، ج٤، ص٦٧(.

3 . يوسف/ ٧٦
4 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٤٠٤؛ مسند أحمد، ج٦، ص٧٦، ج٧، ص١٩٩؛ صحيح البخاريّ، ج٣، 
الترمذيّ، ج٤، ص٥٠٠ و٥٤٨،  ص١٧١، ج٥، ص٢، ج٨، ص٩١؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٨٤؛ سنن 

ج٥، ص٦٩٥؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، ص٤٤٣؛ السنن الكبرى للبيهقيّ، ج١٠، ص٢٠٩
5 . مسند أبي داود الطيالسيّ، ج٢، ص٣٨، ج٣، ص٥١١؛ مسند أحمد، ج١٩، ص٣٣٤ و٤٤٥، ج٣١، 
ص١٧٤؛ مشيخة يعقوب بن سفيان الفسويّ، ص٤٤؛ سنن الترمذيّ، ج٥، ص١٥٢؛ مسند البزار، ج٤، 
ص٢٤٤؛ مسند أبي يعلى، ج٦، ص١٩٠ و٣٨٠؛ معجم ابن الأعرابيّ، ج٢، ص٥٧٢؛ صحيح ابن حبان، 
و٢٣١؛  ص٧٨  ج٤،  للطبرانيّ،  الأوسط  المعجم  ص٣٤٦؛  للرامهرمزيّ،  الفاصل  المحدّث  ص٥٣؛  ج٥، 
شيوخه،  عن  الشاموخي  أحاديث  ص٢٣١؛  ج٢،  الأصبهانيّ،  نعيم  لأبي  الأصفياء  وطبقات  الأولياء  حلية 

ص٣٠؛ مسند الشهاب لابن سلامة، ج٢، ص٢٧٦ و٢٧٧؛ الزهد الكبير للبيهقيّ، ص١٧٣
لابن  الحديث  مختلف  تأويل  انظر:  الرّوايتين،  هاتين  بين  التعارض  إلى  الحديث  أهل  انتباه  لمعرفة   .  6
ج٢٠،  البرّ،  عبد  لابن  التمهيد  ص١٢٦؛  ج١،  للكعبيّ،  الرجال  ومعرفة  الأخبار  قبول  ص١٨٠؛  قتيبة، 

ص٢٥٠-٢٥٤؛ فتح الباري لابن حجر، ج٧، ص٦.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام52

مع ذلك، فإنّ الحقّ هو أنّ العلم الأكثر بالشّّرع عند المسلمين الأوّلين، حتّّى لو كان ثابتًا، 
مع  إليهم،  والكامل  الصّحيح  بانتقاله  قطع  هناك  إذا كان   

ّ
إلّا الخلف  يتبّعه   لأن 

ً
قابلًا ليس 

أننّا إذا أنصفنا لم نجد القطع بذلك، ولكن حسن الظنّ به فقطّ، وهو لا يكفي لمثل هذا 
قَِّ شَيئًْا1؛ لأنهّ بالّنظر إلى وجود 

ْ
 يُغْنِِي مِنَ الْح

َ
نَّ لَا العمل الخطير؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّ الظَّ

الحكّّام  واستيلاء  الأوّلين  المسلمين  والواسعة بين  العميقة  والسّياسيّة  الفكريّة  الإختلافات 
الجبابرة عليهم بعد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، كانت هناك دوافع كثيرة لكتمانهم العلم 
الصّحيح والكامل، بل ربّما كان إظهاره من قبلهم في كثير من الأحيان مستلزمًا للعسر والحرج 
والتخلّّي عن المال والّنفس والعرض؛ بصرف الّنظر عن حقيقة أنّ بعضهم على الأقلّ، خاصّة 
في الجيلين الثاني والثالث، كانوا يتبّعون أهواءهم ومطامع الّدنيا، وبالّتالي يكتمون علمهم 
 متعمّدين؛ كما وردت عنهم روايات متناقضة كثيرة هم المتّهمون الرّئيسيّون فيما يتعلقّ ببعضها. 
لذلك، حتّّى لو كان من المسلمّ به أنّ الأجيال الإسلاميّة الأولى كانوا أعلم بالشّّرع، فليس 
الصّحيح والكامل للخلف، وهذا يكفي لاحتراز الخلف  العلم  أنهّم أظهروا  به  من المسلمّ 

من اتبّاعهم.

نعم، قد يكون كتمان العلم وتخليطه بالكذب والمبالغة أكثر شيوعًًا بين الخلف ممّا كان 
بَعُوا  ةَ وَاتَّ

َ
لَا ضَاعُوا الصَّ

َ
فٌ أ

ْ
عليه بين السّلف؛ كما قال الّلّه تعالى: فَخَلفََ مِنْ بَعْدِهِمْ خَل

قَوْنَ غَيًّا2، ولكن من الواضح أنّ هذا أيضًا لا يكفي لاتبّاع الخلف 
ْ
هَوَاتِ ۖ فَسَوفَْ يلَ الشَّ

 
ّ

 لاتبّاع قوله وفعله إلّا
ً

السّلف؛ لأنّ أصحّيّة قول شخص وفعله مقارنة بآخر، ليست دليلًا
إذا كان صحيحًا في نفسه بغضّ الّنظر عن قول الآخر وفعله؛ بالّنظر إلى أنهّ يمكن اعتبار 
قول وفعل خاطئ أكثر صحّة من قول وفعل خاطئ آخر، ولكن لا يمكن اتبّاعه، لأنهّ غير 
أقلّ مقارنة بكذّاب آخر، لكن  أو  صحيح في حدّ ذاته؛ كمثل كذّاب يقول كذباً أصغر 
ليس على الكذّاب الآخر أن يتبّعه لهذا السّبب؛ لأنّ الواجب هو اتبّاع الصّادقين؛ كما قال 
ادِقِيَن3، كما أنهّ لا يوجد أحد من  َ وَكُونوُا مَعَ الصَّ ينَ آمَنوُا اتَّقُوا اللَّهَّ ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
الّلّه تعالى: ياَ أ

 من آخر منهم، مع أنهّ ليس من الواجب بالتأكيد أن يتبّع 
ً

 أو فعلًا
ً

 وهو أحسن قولًا
ّ

الّناس إلّا
كّل منهم الآخر لهذا السّبب.

1 . يونس/ ٣٦
2 . مريم/ ٥٩

3 . التّوبة/ ١١٩



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

53 العودة إلی الإسلام

نعم، لا شكّ أنّ المسلمين الأوّلين الذين رأوا الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ وأطاعوه كانت لهم 
بَعُوهُمْ  ينَ اتَّ ِ

َّ
نصَْارِ وَالَّذ

َ ْ
مُهَاجِرِينَ وَالْأ

ْ
لوُنَ مِنَ ال وَّ

َ ْ
ابقُِونَ الْأ فضيلة؛ كما قال الّلّه تعالى فيهم: وَالسَّ

بدًَا ۚ 
َ
ينَ فِيهَا أ نْهَارُ خَالِِدِ

َ ْ
تَْهَا الْأ

َ
رِْي تَح

َ
عَدَّ لهَُمْ جَنَّاتٍ تَج

َ
ُ عَنهُْمْ وَرضَُوا عَنهُْ وَأ  بإِِحْسَانٍ رضَِِيَ اللَّهَّ

عَظِيم1ُ، لكنّ الإنصاف أنّ إثبات الفضيلة لهم، لا يستلزم نفي الفضيلة عن 
ْ
فَوْزُ ال

ْ
ذَلكَِ ال

الخلف، بل لا يثبت أفضليّتهم على الخلف؛ لأنهّ من الممكن أن يكون المسلمون اللاحقون 
الذين أطاعوا الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ولم يروه أفضل منهم؛ بالّنظر إلى أنّ طاعة الّنبّي 
المسلمين  أفضليّة  فإنّ  ه، 

ّ
كل ذلك  مع  أكثر صعوبة2.  رؤيته  دون  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى 

الأوّلين على المسلمين اللاحقين، حتّّى لو كانت ثابتة، إنمّا تعني أنّ أجرهم في الآخرة أكبر، 
وهذا وحده لا يثبت ضرورة اتبّاع المسلمين اللاحقين لهم؛ كما قال الّلّه تعالى: انْظُرْ كَيفَْ 

.3
ً

بََرُ تَفْضِيلًا
ْ
ك

َ
بََرُ دَرجََاتٍ وَأ

ْ
ك

َ
خِرَةُ أ

ْ
نَا بَعْضَهُمْ عََلَىَ بَعْضٍ ۚ وَللَْآ

ْ
ل فَضَّ

]عدم إمكان اتبّاع السّلف[

في  أساس  له  ليس  المسلمين،  من  الأولى  الثلاثة  الأجيال  اتبّاع  أنّ  يتّضح  هذا  من 
الواقع؛  في  إمكانه  عدم  عن  الّنظر  بغضّ  وهذا  تفسير،  بأيّ  تيبرره  يمكن  ولا  الإسلام 
أقوال  ذات  مختلفة  وجماعات  أفرادًا  كانوا  المسلمين،  من  الأولى  الثلاثة  الأجيال  لأنّ 
ويتقاتلون  بعض  وأفعال  أقوال  بعضهم  يخطّئون  كانوا  أنهّم  بحيث  متعارضة،  وأفعال 
وأفعال  أقوال  اتبّاع  لأنّ  اتبّاعهم؛  يمكن  لا  الحالة  هذه  في  أنهّ  الواضح  من  عليها. 
له؛  معنى  لا  متناقض  عمل  وهذا  الآخر،  بعضهم  وأفعال  أقوال  اتبّاع  عدم  يعني   بعضهم 

1 . التّوبة/ ١٠٠
لَسْنَا 

َ
ي لَقِيتُ إِخْوَانِي«، فقال أصحابه: »أ نِّ

َ
2 . كما روي أنّ النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم قال: »وَدِدْتُ أ

يُّ 
َ
يَرَوْنِي«، ثمّ قال: »أ وَلَمْ  آمَنُوا بِي  ذِينَ  الَّ إِخْوَانِي  وَلَكِنْ  صْحَابِي، 

َ
أ نْتُمْ 

َ
هِ؟!«، قال: »أ يَا رَسُولَ اللَّ إِخْوَانَكَ 

ونَ«،  بِيُّ هِمْ؟!«، قالوا: »فَالنَّ عْجَبُ إِيمَانًا؟« قالوا: »الْمَلََائِكَةُ«، قال: »وَمَا لَهُمْ لََا يُؤْمِنُوا وَهُمْ عِنْدَ رَبِّ
َ
الْخَلْقِ أ

نْبِيَاءِ، 
َ
حَابَةُ يَكُونُونَ مَعَ الْْأ حَابَةُ«، قال: »الصَّ ونَ يُوحَى إِلَيْهِمْ، فَكَيْفَ لََا يُؤْمِنُونَ؟!«، قالوا: »فَالصَّ بِيُّ قال: »النَّ

اسِ إِيمَانًا قَوْمٌ يَجِيؤُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ، فَيَجِدُونَ كِتَابًا مِنَ الْوَحْيِ، فَيُؤْمِنُونَ  عْجَبَ النَّ
َ
فَكَيْفَ لََا يُؤْمِنُونَ؟! وَلَكِنَّ أ

عْظَمُ الْخَلْقِ إِيمَانًا 
َ
عْظَمُ الْخَلْقِ مَنْزِلَةً، وَأ

َ
ولَئِكَ أ

ُ
عْجَبُ الْخَلْقِ إِيمَانًا«، وفي رواية أخرى: »أ

َ
بِعُونَهُ، فَهُمْ أ بِهِ، وَيَتَّ

هِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ« )انظر: سيرة ابن إسحاق، ص٢٨٢؛ مسند أحمد، ج٢٠، ص٣٨؛ مسند البزار، ج١،  عِنْدَ اللَّ
مَ، فَقُلْنَا: يَا  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّ ص٤١٣(، وفي رواية أخرى عن بعض أصحابه: »تَغَدَّ
سْلَمْنَا مَعَكَ، وَجَاهَدْنَا مَعَكَ، فَقَالَ: نَعَمْ، قَوْمٌ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ، يُؤْمِنُونَ بِي 

َ
ا؟ أ حَدٌ خَيْرٌ مِنَّ

َ
هِ، هَلْ أ رَسُولَ اللَّ

وَلَمْ يَرَوْنِي« )مسند أحمد، ج٢٨، ص١٨٤؛ مسند الدارميّ، ج٣، ص١٨٠٣(.
3 . الإسراء/ ٢١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام54

بغضّ الّنظر عن أنّ هذا الإتبّاع الإنتقائّي لهم، لا يجوز بغير مرجّح عقلّي وشرعّي، ويؤدّي إلى 
الخلاف بين الخلف، وإذا كان بمرجّح عقلّي وشرعّي فلا يعتبر اتبّاعهم، بل هو في الواقع اتبّاع 
العقل والشّّرع. لذلك، يبدو أنّ السّلفيّين في الآونة الأخيرة قد أدركوا خطأ نهجهم، وأخذوا في 
الإبتعاد عنه وإعادة بناء مبادئ السّلفيّة؛ لأنهّم لم يعودوا يشدّدون كما في السّابق على ضرورة 
اتبّاع الصّحابة والتابعين وأتباع التابعين، ولكنّهم يشدّدون على ضرورة الرجّوع إلى القرآن 
 أنّ الحقيقة 

ّ
والسّنّة، بغضّ الّنظر عن أقوال وأفعال الصّحابة والتابعين وأتباع التابعين، إلّا

أنهّم لن يقدروا على ذلك؛ لأنّ اتبّاع الصّحابة والتابعين وأتباع التابعين، ولو بشكل انتقائّي، 
 اختياريًّا لهم، بل هو عمل يصدر منهم طوعًًا أو كرهًا؛ لأنّ معظم ما يعتبرونه 

ً
لم يعد عملًا

الصّحابة  بلغت من طريق  ظنّيّة  روايات  السّنّة، هو  بالإسلام تحت عنوان  معيار معرفتهم 
والمذهبيّة  السّياسيّة  بانقساماتهم  وتأثرّت  بعدهم،  من  والذين  التابعين  وأتباع  والتابعين 
وأحداث القرون الأولى، وبالّتالي ليس لها الأصالة والنقاوة اللازمتين. لذلك، يبدو أنهّ قد 
فات الأوان للرجّوع إلى القرآن والسّنّة، وليس للسلفيّين في الهيكل الحالّي خيار سوى اتبّاع 
 آخر يقوم 

ً
 أن يفكّوا الهيكل الحالّي الذي يقوم على الظنّيّات، ويضعوا مكانه هيكلًا

ّ
السّلف، إلّا

على اليقينيّات، وهذا هو طريق العودة إلى الإسلام؛ لأنّ الإسلام قائم على اليقين، وكّل شيء لا 
يؤدّي إلى اليقين فلا مكان له في الإسلام، وهذا كقاعدة عامّة لا يمكن تخصيصها.

]الثاني؛ تقليد العلماء[

نوع آخر من أنواع التقليد الشائعة، هو اتبّاع قول العلماء وفعلهم؛ لأنّ أكثر المسلمين 
ينُزلون قول العلماء وفعلهم منزلة الشّّرع ولا يفرّقون بينهما، مع أنّ الشّّرع ليس ما يقوله 
وليس  بينهما  تلازم  ولا  وتعالى،  سبحانه  الّلّه  ويفعله  يقوله  ما  هو  بل  العلماء،  ويفعله 
تطابقهما أمرًا حتميًّا؛ كما أنّ عدم تطابق الكثير من أقوال العلماء وأفعالهم مع الشّّرع أمر 
حْباَرِ وَالرُّهْبَانِ 

َ ْ
إِنَّ كَثِيًرا مِنَ الْأ ينَ آمَنوُا  ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
أ معلوم، لدرجة أنّ الّلّه تعالى قال فيهم: ياَ 

1ِ. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ اختلافات  ونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهَّ َاطِلِ وَيَصُدُّ
ْ

مْوَالَ النَّاسِ باِلْب
َ
كُلوُنَ أ

ْ
َأ

َ
لَي

بعضهم مع بعض في أقوالهم وأفعالهم عميقة وكثيرة، في حين أنّ الحقّ هو قول وفعل واحد 
لا  متناقض  ناحية،  من  اتبّاعهم،  فإنّ  لذلك،  والتكثّّر.  التعدّد  قابليّة  له  وليست  بالتأكيد، 
 معنى له، ومن ناحية أخرى، يؤدّي إلى الإختلاف بين المسلمين؛ كما أنهّ قد أدّى إلى ذلك؛ 

1 . التّوبة/ ٣٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

55 العودة إلی الإسلام

لأنّ الإختلاف بين المسلمين في عقائدهم وأعمالهم، يعود أكثر من أيّ شيء آخر إلى اتبّاعهم 
لعلماء مختلفين؛ بالّنظر إلى أنهّم في عقائدهم يتبّعون علماء مثل الأشعريّ )ت٣٢٤هـ( وابن 
تيميّة )ت٧٢٨هـ(، وفي أعمالهم يتبّعون علماء مثل أبي حنيفة )ت١٥٠هـ( ومالك )ت١٧٩هـ( 
والشّافعّي )ت٢٠٤هـ( وابن حنبل )ت٢٤١هـ(، في حين أنّ اتبّاع هؤلاء العلماء يعتمد على ظنّ 
أتباعهم بتطابق أقوالهم وأفعالهم مع الشّّرع، وهو بالتأكيد ليس كافياً لاتبّاعهم؛ لأنّ العلم 
بتطابق شيء مع الشّّرع أمر ضروريّ للإعتقاد أو العمل به، والظنّ لا يصلح لأن يكون 
 

َّ
إِلَّا يتََّبِعُونَ  إِنْ  مٍ ۖ 

ْ
بهِِ مِنْ عِل لهَُمْ  وَمَا  الّلّه تعالى:  أساسًا لاعتقاد المسلم أو عمله؛ كما قال 

.1قَِّ شَيئًْا
ْ
 يُغْنِِي مِنَ الْح

َ
نَّ لَا نَّ ۖ وَإِنَّ الظَّ الظَّ

بأقوالهم  للعلم  ونهم 
ّ

يقلّد الذين  هؤلاء  إلى  يرجعون  لا  المسلمين  فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة 
أيضًا  آثارهم  ومعرفة  إليهم،  السّبيل  وانقطع  ماتوا  الذين  ون 

ّ
يقلّد ما  غالًبا  لأنهّم  وأفعالهم؛ 

تتطلبّ معرفة بعض المقدّمات مثل اللغّة العربيّة والمصطلاحات الفقهيّة والكلاميّة، وهم 
يفقدونها، ولذلك يرجعون إلى رجال غيرهم يخبرون عن أقوالهم وأفعالهم، في حين أنّ خبر 
أهوائهم، وهذا  أو  تأثرّه بجهلهم  الصحّة، ويحتمل  معلوم  آخر، غير  واحد  هؤلاء، كأيّ خبر 
يعني تحصيل ظنّ بطريقة ظنّيّة، وهو ظلمات بعضها فوق بعض. من الواضح أنّ الّديانة التي 
أن تكون  ا، ولا يمكن  الّدرجة هي متزعزعة وغير معتبرة جدًّ إلى هذه  الظنّ  تعتمد على 
حقيقة الإسلام، وتعُتبر من موانع المعرفة من حيث أنّ أهلها إذا وجدوا الحقّ مخالفًا لفتوى 
بل تعني بطلان  لفتوى علمائهم لا تعني بطلانه،  أنّ مخالفته  ، مع 

ً
باطلًا اعتبروه  علمائهم 

د أنّ الحقّ لا يعُرف بالرجّال، بل الرجّال يعُرفون بالحقّ وإن كانوا 
ّ
فتوى علمائهم؛ لأنهّ من المؤك

أهل الشرف والمجد، والحقّ أحقّ منهم بالتشريف والتمجيد2.

علاوة على ذلك، فإنّ العديد من العلماء المسلمين في العصر الحاضر لا يبدون عادلين؛ 
المسلمين،  وتفريقًا بين  الظالمين ويسعون في الأرض فسادًا  الحكّّام  يعينون  فريقًا منهم  لأنّ 
وفريقًا منهم يطلبون الرئاسة ويعتبرون أنفسهم أولياء أمور المسلمين ومالكي دينهم ودنياهم، 

1 . النّجم/ ٢٨
تَرَانِي 

َ
»أ فقال:  المنبر،  أبي طالب، وهو على  بن  إلى عليّ  قام  الليثيّ  الحارث بن حوط  أنّ  . كما روي   2

ِ لََا يُعْرَفُ  كَ امْرُؤٌ مَلْبُوسٌ عَلَيْكَ، إِنَّ دِينَ اللَّهَّ بَيْرَ كَانَا عَلَى ضَلََالَةٍ؟!« قال: »يَا حَارِثُ، إِنَّ نَّ طَلْحَةَ وَالزُّ
َ
ظُنُّ أ

َ
أ

الأمالي  ص١٤٤؛  ج٣،  للجاحظ،  والتبيين  )البيان  هْلَهُ« 
َ
أ تَعْرِفْ  الْحَقَّ  فَاعْرِفِ   ، الْحَقِّ بِآيَةِ  بَلْ  جَالِ،  بِالرِّ

اسِ، وَلَكِنِ اعْرِفِ الْحَقَّ تَعْرِفْ  للمفيد، ص٥(، وفي رواية أخرى أنّه قال: »إِنَّ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ لََا يُعْرَفَانِ بِالنَّ
تَاهُ« )تاريخ اليعقوبيّ، ج٢، ص٢١٠(.

َ
هْلَهُ، وَاعْرِفِ الْبَاطِلَ تَعْرِفْ مَنْ أ

َ
أ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام56

السّبيل ويرتكبون الإنتحار، في حين  وفريقًا منهم يختبئون في الجبال والأودية ويقطعون 
 منهم يجرّ خلفه حفنة من السّفهاء ويجعلهم ضحايا مطامعه. كما كان كثير منهم 

ًّ
أنّ كلًّا

وفتاواهم  الكاذبة  برواياتهم  المسلمين  ويضلوّن  الظالمين،  الحكّّام  يبايعون  الأولى  القرون  في 
الباطلة، ويحرّضونهم على إعانة الظّلم والآثام الكبيرة، حتّّى مهّدوا بهذه الطريقة لانحراف 
المسلمين عن جادّة الإسلام وامتلاء الأرض من الظّلم، وأصبحوا قدوة للعلماء المتأخّرين 
الذين يسير كثير منهم على منوالهم، بغضّ الّنظر عن أنّ أكثرهم ليسوا علماء في الحقيقة؛ لأنهّ 
مِنْ   َ اللَّهَّ إِنَّمَا يََخْشََى  الّلّه تعالى:  الّلّه؛ كما قال  من ناحية، العالم في الإسلام هو من يخشى 
عُلمََاء1ُ، وبالّتالي فإنّ عباده الذين لا يخشونه لا يعُتبرون علماء، ومن ناحية أخرى، 

ْ
عِباَدِهِ ال

 لا يعتبر عالمًا، وهذا ما 
ّ

ون العلماء السّابقين ويفتون في إطار مذاهبهم، والمقلّد
ّ

أكثرهم يقلّد
ليس فيه خلاف.

]عدم إمكان تقليد العلماء استنادًا إلى تقليدهم[

ولبنان،  والعراق  إيران  مثل  بلاد  في  خاصّة  المسلمين،  من  الكثير  فإنّ  ه، 
ّ
كل ذلك  مع 

أنّ  ويحسبون  للتقليد،  منهم  مرجعًا  يختار  أن  مسلم  كّل  على  الواجب  من  أنهّ  يعتقدون 
أنّ حجّة أكثرهم على هذا الإعتقاد هي  باطل وغير مقبول، في حين  العمل من دون ذلك 
باطل لا معنى له؛  التقليد، وهو دور  إلى  استنادًا  تقليدهم  يعني  به2، وهذا  فتوى علمائهم 
يمكن  لا  ودليله  الّدليل،  عن  غنيًّا  ليس  وبالّتالي  الطبيعّي،  للأصل  مخالف  التقليد  لأنّ 
ون 

ّ
أنهّم مقلّد بدّ من الإجتهاد في التقليد، في حين  قائمًا على نفسه، ولذلك لا  أن يكون 

 وهمًا عرض لبعضهم، 
ّ

 من الشّّرع أو العقل، إلّا
ً

في تقليدهم؛ لأنهّم لا يعرفون لذلك دليلًا
أنهّ وهم بعيد عن  العقلاء إلى الخبير، في حين  يتمّ من باب رجوع  العلماء  أنّ تقليد  وهو 
إليه،  فيه  يرجعون  الذي  الموضوع  باختلاف  يختلف  العقلاء  عند  الخبير  لأنّ  الواقع؛ 
الّلّه عليه  الّلّه صلّّى  اليقين، كرسول  إليه  الرجّوع  يفيد  الّدين عندهم هو الذي  والخبير في 
اليقين  أنّ  إلى  بالّنظر  كالمجتهد؛  الظنّ،  مجرّد  إليه  الرجّوع  يفيد  الذي  وليس  وسلمّ،  وآله 
أنّ  حين  في  وضرورة،  موضوعيّة  له  والّدنيويّة،  العرفيّة  الأمور  بخلاف  الّدينيّة،  الأمور  في 
غير الّلّه وغير الذي ينطق عنه، لا يفيد اليقين طبعًا، وبالّتالي ليس عقلائيًّا.   الرجّوع إلى 

1 . فاطر/ ٢٨
فتوى  العمليّة«  بـ»الرسالة  المسمّاة  كتبهم  صدر  في  يكتبون  تقليدهم  مراجع  أنّ  ذلك  على  الشاهد   .  2

صورتها: »العمل بما في هذه الرسالة العمليّة مجزية إن شاء اللّه«!



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

57 العودة إلی الإسلام

بالإضافة إلى ذلك، فإنّ بناء العقلاء في الأمور التي ترجع إلى الّلّه مستند على أمره، وإن كان في 
الأمور التي ترجع إلى أنفسهم غير مستند على أمره، ولذلك فإنّ بناءهم في الأمور الراجعة إلى 
أنفسهم كالبناء والطبّ، ليس أساس بنائهم في الأمور الراجعة إلى الّلّه كالّديانة، ومن الواضح 
أنّ أمر الّلّه في الأمور الراجعة إليه اليقين، وهو لا يتحصّل من تقليد المجتهدين. الحاصل أنّ 
رجوع العقلاء إلى البنّاء والطبيب، لا يستلزم رجوعهم إلى المجتهد في الّدين، وقياس أحدهما 

على الآخر قياس مع الفارق.

]عدم إمكان اجتهاد العلماء استنادًا إلى تقليدهم[

بالإضافة إلى ذلك، فإنهّم يلومون مسلمًا توقّف عن تقليد علمائهم وراجع مصادر الإسلام 
التقليد وأقبل على الإجتهاد في الإسلام؛ لأنهّم  أيّ مجتهد ترك  بإذن  أنهّ  الأكثر أصالة على 
يزعمون أنّ المجتهد إنمّا يجوز له الإجتهاد إذا أفتى مجتهد آخر بجواز اجتهاده، في حين أنّ هذا 
أيضًا تسلسل باطل وسفسطة واضحة؛ لأنّ تقليد هذا الشّخص يتوقّف على تقليد من أفتى 
بجواز تقليده، في حين أنّ تقليد ذلك الشّخص أيضًا يتوقّف على تقليد من أفتى بجواز تقليده 

وهكذا، وهو لا يدخل تحت الحصر وليس عمليًّا.

]عدم إمكان ولاية الفقيه المطلقة[

أنهّم  يغلون في علمائهم، ويعتقدون  فريقًا منهم في بلاد كإيران،  فإنّ  إلى ذلك،  بالإضافة 
منصوبون من عند الّلّه وذوو ولاية كولاية الرسّول، ويطيعونهم كطاعة الّلّه والرسّول؛ على مثال 
1ِ؛ علمًا بأنهّم  رْبَاباً مِنْ دُونِ اللَّهَّ

َ
حْبَارهَُمْ وَرهُْبَانَهُمْ أ

َ
َذُوا أ اليهود الذين قال الّلّه تعالى فيهم: اتَّخَّ

لم يصلوّا لعلمائهم ولم يصوموا، ولكنّهم أطاعوهم من دون الّلّه، وكان هذا شركًًا خفيًّا عليهم. 
في حين أنّ العلماء المسلمين، مهما كانوا صالحين، ليسوا معصومين من الخطأ في قولهم وفعلهم، 
وهذا ما هم معترفون به، ولذلك ليس من الممكن أن يكونوا منصوبين من عند الّلّه وذوي 
ولاية كولاية الرسّول؛ لأنّ الّلّه والرسّول معصومان من الخطأ في قولهما وفعلهما، ومن الواضح 
أنّ طاعة المعصوم قد تتعارض مع طاعة غير المعصوم؛ بالّنظر إلى أنّ مخالفة قول غير المعصوم 
وفعله لقول المعصوم وفعله محتملة، بل محتومة في الجملة، ولذلك فإنّ الأمر باتبّاع قول المعصوم 
 وفعله يستلزم الّنهي عن اتبّاع قول غير المعصوم وفعله، وليس من الممكن أمر الّلّه بهما جميعًا، 

1 . التّوبة/ ٣١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام58

وبالّتالي فإنّ نسبة هذا الأمر إليه، ولو بالإستناد إلى روايات آحاد وظنّيّة1، تعُتبر افتراءً عليه، وهو 
.2كَذِبَ ۖ وَكَفََى بهِِ إثِْمًا مُبِينًا

ْ
ِ ال ا؛ كما قال سبحانه: انْظُرْ كَيفَْ يَفْتََرُونَ عََلَىَ اللَّهَّ إثم كبير جدًّ

من الإنصاف القول أنّ الطاعة المطلقة لمن قد يأمر عن قصد أو غير قصد بما يخالف 
الواضحة  القضايا  الّلّه والرّسول غير معقولة ولا يمكن أن تكون واجبة، وهذه من  أمر 
والضّّروريّة في الإسلام؛ لدرجة أنهّ لا يبعد أن يكون المعتقد بوجوبها سفيهًا ومحجورًا مثل 
المعصوم  سُلطات  وتفويض  المعصوم  لغير  المطلقة  الطاعة  أنّ  إلى  بالّنظر  سيّما  لا  الصّغار؛ 
إليه، عادة ما تكون منشأ فتن مختلفة ومفاسد كبيرة كالإستبداد السّياسّي، وهذا ما يكفي 
 تَفْعَلوُهُ تكَُنْ 

َّ
وْلِِيَاءُ بَعْضٍ ۚ إِلَّا

َ
ينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أ ِ

َّ
للإحتراز منها؛ كما قال الّلّه تعالى: وَالَّذ

رضِْ وَفَسَادٌ كَبِيٌر3. من الواضح أنّ تقوى مثل هذا الشّخص أيضًا، ما لم يصل 
َ ْ
فِتنَْةٌ فِِي الْأ

إلى مستوى العصمة، لن يضمن عدم إساءته لاستخدام سلطته المطلقة من القيد والرقابة؛ 
لأنهّ كثيًرا ما رأينا وسمعنا أنّ بعض الأتقياء، لمّا نالوا السّلطة، أخذوا في تعدّي حدود الّلّه 
إلقاء  يعتبر  ومراقبة،  تقييد  بلا  الشّخص  هذا  مثل  تسليط  فإنّ  ولذلك  الظّلم،  وارتكاب 
يدِْيكُمْ 

َ
قُوا بأِ

ْ
 تلُ

َ
بالأيدي إلى الّتهلكة، وهو ظلم للنفس وليس جائزًا؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَا

نْفُسَهُمْ يَظْلِمُون5َ. بناء 
َ
 يَظْلِمُ النَّاسَ شَيئْاً وَلكَِنَّ النَّاسَ أ

َ
َ لَا  التَّهْلكَُة4ِ، وقال: إِنَّ اللَّهَّ

َ
إِلَى

على هذا، فإنّ الّلّه لم يفرض على الّناس طاعة مثل هذا الشّخص، ولكنّ الّناس هم الذين 
فرضوها على أنفسهم؛ لأنّ الّلّه لا يظلمهم شيئًا، ولكنّهم يظلمون أنفسهم، وليس ذلك ظلمًا 

فقطّ، بل هو مثال واضح على الحماقة، وهو بعيد عن عامّة العقلاء، فكيف عن ربّهم؟!

واجب  والإجتهاد  الوجوه،  من  وجه  بأيّ  يُُجزي  لا  العلماء  تقليد  أنّ  يعلم  هنا  من 
الإسلام  بعقائد  اليقينيّة  المعرفة  بالإجتهاد  المراد  كان  إذا  بالطبع  المسلمين؛  جميع  على 
الآحاد  أخبار  على  بالإعتماد  ولو  بها،  الظنّيّة  المعرفة  به  المراد  كان  إذا  لأنهّ  وأحكامه؛ 
عدم  علةّ  لأنّ  يُُجزي؛  لا  وبالّتالي  التقليد،  عن  كثيًرا  يختلف  لا  فهو  كالإجماع،  ومزاعم 
والأحكام  العقائد  في  اليقينيّة  غير  الأمور  على  الإعتماد  إجزاء  عدم  هي  التقليد،  إجزاء 
اليقينيّة،  غير  الأمور  على  المعتمد  والإجتهاد  التقليد  بين  مشتركة  العلةّ  وهذه   الشّّرعيّة، 

1 . مثل رواية يسمّونها مقبولة عمر بن حنظلة، وهي لا تدلّ على ما يدّعون، بصرف النظر عن ضعف إسنادها!
2 . النّساء/ ٥٠

3 . الأنفال/ ٧٣
4 . البقرة/ ١٩٥

5 . يونس/ ٤٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

59 العودة إلی الإسلام

ولذلك فإنّ الإجتهاد المعتمد على الأمور غير اليقينيّة غير مجزٍ وإن كان خيًرا من التقليد، بل كّل 
عمل كان ضروريًّا للمعرفة اليقينيّة بالعقائد والأحكام الشّّرعيّة، فهو الواجب على جميع المسلمين.

]الثالث؛ تقليد الأكثريّة[

نوع آخر من أنواع التقليد الشائعة، هو اتبّاع ما يقوله ويفعله أكثر الّناس؛ لأنّ الكثير من 
 

ً
المسلمين يحسبون ما يقوله ويفعله أكثر الّناس أصحّ ممّا يقوله ويفعله أقلهّم ويتّخذونه مثالًا
يقتدون به، في حين أنّ صحّة الأقوال والأفعال لا تعتمد على عدد أتباعها، بل هي معتمدة على 

تطابقها مع العقل الذي يعُتبر معيار المعرفة.

]عدم صحّة قول أكثر النّاس وفعلهم[

بل  صحيح،  غير  الّناس  أكثر  ويفعله  يقوله  ما  يكون  أن  الممكن  من  هذا،  على  بناء 
يستخدمون  لا  الّناس  أكثر  أنّ  المشهود  من  لأنهّ  الصّحة؛  عدم  عليه  الغالب  أنّ  الواقع 
يَعْقِلوُن1َ، وأكثرهم متخبّطون في الجهل؛ كما   

َ
ثََرُهُمْ لَا

ْ
ك

َ
أ بلَْ  تعالى:  الّلّه  قال  العقل؛ كما 

قال  كما  العلم؛  من  كافٍ  نصيب  لهم  وليس   ،2َيََجهَْلوُن ثََرَهُمْ 
ْ
ك

َ
أ وَلكَِنَّ  تعالى:  الّلّه  قال 

وَمَا  تعالى:  الّلّه  قال  كما  للظنّ؛  متّبعون  وأكثرهم   ،3َيَعْلمَُون  
َ

لَا ثََرُهُمْ 
ْ
ك

َ
أ بلَْ  تعالى:  الّلّه 

حَقِّ 
ْ
للِ ثََرُهُمْ 

ْ
ك

َ
وَأ تعالى:  الّلّه  قال  كما  الحقّ؛  يحبّون  لا  وأكثرهم   ،4ظَنًّا  

َّ
إِلَّا ثََرُهُمْ 

ْ
ك

َ
أ يتََّبِعُ 

 
َ

لَا ثََرُهُمْ 
ْ
ك

َ
أ بلَْ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  الحقّ؛  معرفة  على  أكثرهم  يقدر  لا  ولذلك   ،5َكََارهُِون

وَلكَِنَّ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  به؛  يؤمنون  لا  وأكثرهم   ،6َمُعْرضُِون فَهُمْ   ۖ قََّ 
ْ
الْح يَعْلمَُونَ 

 يؤُْمِنوُن8َ، ولو جهد 
َ

ثََرِهِمْ فَهُمْ لَا
ْ
ك

َ
قَوْلُ عََلَىَ أ

ْ
 يؤُْمِنوُن7َ، وقال: لقََدْ حَقَّ ال

َ
ثََرَ النَّاسِ لَا

ْ
ك

َ
أ

 ،9ثََرُ النَّاسِ وَلوَْ حَرَصْتَ بمُِؤْمِنِيَن
ْ
ك

َ
 الجاهدون لجعلهم مؤمنين؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَا أ

1 . العنكبوت/ ٦٣
2 . الأنعام/ ١١١

3 . النّحل/ ٧٥
4 . يونس/ ٣٦

5 . المؤمنون/ ٧٠
6 . الأنبياء/ ٢٤

7 . هود/ ١٧
8 . يس/ ٧

9 . يوسف/ ١٠٣



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام60

 ،1َكُون  وَهُمْ مُشْْرِ
َّ

ِ إِلَّا
ثََرُهُمْ باِللَّهَّ

ْ
ك

َ
 أن يخلطوا إيمانهم بشرك؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَا يؤُْمِنُ أ

ّ
إلّا

ثََرُهُمْ فَاسِقُون2َ، وليسوا بشاكرين؛ 
ْ
ك

َ
وبالّتالي فإنّ أكثرهم فاسقون؛ كما قال الّلّه تعالى: وَأ

 ،4َثََرَهُمْ شَاكِرِين
ْ
ك

َ
دُ أ ِ

َ
 تَج

َ
 يشَْكُرُون3َ، وقال: وَلَا

َ
ثََرَهُمْ لَا

ْ
ك

َ
كما قال الّلّه تعالى: وَلكَِنَّ أ

يسَْمَعُونَ  ثََرَهُمْ 
ْ
ك

َ
أ نَّ 

َ
أ سَْبُ 

َ
تَح مْ 

َ
أ تعالى:  الّلّه  قال  كما  أضلّ؛  هم  بل  كالأنعام،  أكثرهم  بل 

الحقّ  يعرفون  أقلهّم  أنّ  حين  في   .5
ً

سَبِيلًا ضَلُّ 
َ
أ هُمْ  بلَْ   ۖ نْعَامِ 

َ ْ
كََالْأ  

َّ
إِلَّا هُمْ  إِنْ   ۚ يَعْقِلوُنَ  وْ 

َ
أ

7، وقال: 
ً

 قَلِيلًا
َّ

 يؤُْمِنوُنَ إِلَّا
َ

 مَا يؤُْمِنوُن6َ، وقال: فَلَا
ً

ويتبّعونه؛ كما قال الّلّه تعالى: فَقَلِيلًا
 ،10َخِرِين

ْ
 قَلِيل9ٌ، وقال: وَقَلِيلٌ مِنَ الْآ

َّ
 مِنهُْم8ْ، وقال: وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا

ً
 قَلِيلًا

َّ
وْا إِلَّا

َّ توََل
كُور11ُ. من هنا يعلم أنّ اتبّاع أكثر الناس لا وجه له، ويعتبر  وقال: وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّ
؛ كما قال الّلّه 

ً
مانع المعرفة من حيث أنّ الحقّ إذا كان مخالفًا لقولهم أو فعلهم اعتبُر باطلًا

.12ِ رضِْ يضُِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهَّ
َ ْ
ثََرَ مَنْ فِِي الْأ

ْ
ك

َ
تعالى: وَإِنْ تطُِعْ أ

]عدم اعتبار الشّهرة[

من هذا يتّضح أنّ شهرة قول لا تعني أنهّ صدق، وانتشار فعل لا يثبت أنهّ صواب؛ كما أنّ 
عدم شهرة قول وعدم انتشار فعل لا يدلّ على أنهّ خطأ؛ بالّنظر إلى أنّ عدم صحّة قول أكثر 
ذ كثير من المسلمين ما يقوله ويفعله 

ّ
الّناس وفعلهم أمر ممكن، بل شائع. مع ذلك، قد اتّخ

أكثرهم نموذجًا لقولهم وفعلهم، وتأثرّوا به عن علم أو عن غير علم، بل كثير منهم قد أخذوا 
عقائدهم وأعمالهم من الأكثريّة في مجتمعاتهم، ولا حجّة لهم عليها سوى تقليدهم؛ بحيث 
 أنّ كّل من ولد منهم بين الحنفيّة أصبح حنفيًّا، وكّل من ولد منهم بين المالكيّة أصبح مالكيًّا، 

1 . يوسف/ ١٠٦
2 . التّوبة/ ٨

3 . النّمل/ ٧٣
4 . الأعراف/ ١٧
5 . الفرقان/ ٤٤

6 . البقرة/ ٨٨
7 . النّساء/ ١٥٥
8 . البقرة/ ٢٤٦

9 . هود/ ٤٠
10 . الواقعة/ ١٤

11 . سبأ/ ١٣
12 . الأنعام/ ١١٦

ّ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

61 العودة إلی الإسلام

وكّل من ولد منهم بين الشّافعيّة أصبح شافعيًّا، وكّل من ولد منهم بين الحنبليّة أصبح حنبليًّا، وكّل 
من ولد منهم بين الشّيعة أصبح شيعيًّا، وهكذا اتبّع كّل منهم مذهباً سائدًا في محيطه، في حين 
أنهّ من الصّعب ترك اتبّاعه، ولو كان من أجل اتبّاع شيء أحسن منه، بسبب تعلقّ البال به، 
والإعتياد عليه، والخوف من الإنتماء إلى الأقليّّة المؤدّي إلى الضّغوط السّياسيّة والإجتماعيّة. 
محسوس،  وغير  قسريّ  كعامل  أفراده  على  المجتمع  في  السّائدة  والأفعال  الأقوال  تؤثرّ  كذلك 
وتشكّّل أقوالهم وأفعالهم، بحيث يحسبونها لأنفسهم، في حين أنهّا ليست لأنفسهم في الحقيقة، 

ولكنّها للمجتمع، وقد كان لهم أقلّ دور في إنشائها.

]عدم اعتبار الإجماع[

السّاحقة من المسلمين، لا يمكن أن تكون  أنّ الجماعة بمعنى الأكثريّة  من هذا يتّضح 
معيارًا للحقّ، ولا وجه للتقيّد بها، وليس أهلها أهل الحقّ بالضّّرورة، ولذلك قيل أنّ الجماعة 
أهل الحقّ وإن قلوّا1؛ كما أنّ الإجماع، إذا كان معناه الشّهرة وعدم معرفة المخالف، لا أصل له في 
الإسلام، وليس مثبتاً للحقّ؛ لأنّ عدم معرفة المخالف لا يعني عدم المخالف، والشّهرة لا تدلّ 
على الحقّانيّة. نعم، اتفّاق المسلمين القطعّي في الرأي، اعتبارًا لاستحالة اجتماعهم على الباطل، 
هو كاشف عن الحقّانيّة، ولكن من الواضح أنّ الإستقراء الّتامّ لذلك غير ممكن والإستقراء 
الّناقص لذلك غير مفيد لليقين. بناء على هذا، فإنّ تيبرر اعتباره استنادًا إلى أنهّ يتضمّن قول الّنبّي 
 صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ أو قول خلفائه الراشدين، بناء على القول بحجّيّة قولهم، لا طائل تحته؛ 

وا« )المحاسن  ، وَإِنْ قَلُّ هْلُ الْحَقِّ
َ
تِي أ مَّ

ُ
1 . روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »جَمَاعَةُ أ

وَإِنْ   ، الْحَقِّ عَلَى  كَانَ  مَنْ  تِي  مَّ
ُ
أ »جَمَاعَةُ  وقال:  ص٤١٣(،  بابويه،  لابن  الأمالي  ص٢٢٠؛  ج١،  للبرقيّ، 

»الْمُؤْمِنُ  وقال:  ص١٥٤(،  بابويه،  لابن  الأخبار  معاني  ص٢٢٠؛  ج١،  للبرقيّ،  )المحاسن  عَشَرَةً«  كَانُوا 
ص٢٦٥(،  ج٣،  للطوسيّ،  الأحكام  تهذيب  ص١٥٤؛  ج١،  حيّون،  لابن  الإسلام  )دعائم  جَمَاعَةٌ«  وَحْدَهُ 
للبرقيّ، ج١،  المحاسن  كَثِيرٌ« )كتاب جعفر بن محمّد الحضرميّ، ص٦٢؛  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  وقال: »الْقَلِيلُ 
كَانُوا  وَإِنْ  الْبَاطِلِ  هْلُ 

َ
أ وَالْفِرْقَةُ  قَلِيلًًا،  كَانُوا  وَإِنْ  الْحَقِّ  هْلُ 

َ
أ أنّه قال: »الْجَمَاعَةُ  ص٢٢٠(، وروي عن عليّ 

هْلُ 
َ
أ »الْجَمَاعَةُ  قال:  أنّه  مسعود  بن  اللّه  عبد  عن  وروي  ص١٥٥(،  بابويه،  لابن  الأخبار  )معاني  كَثِيرًا« 

»إِنَّ  أخرى:  رواية  وفي  ص٤٠٤(،  ج٢،  البغداديّ،  للخطيب  والمتفقّه  )الفقيه  وَحْدَكَ«  كُنْتَ  وَإِنْ   ، الْحَقِّ
)شرح  وَحْدَكَ«  كُنْتَ  وَإِنْ  هِ،  اللَّ طَاعَةَ  وَافَقَ  مَا  الْجَمَاعَةُ  مَا  إِنَّ الْجَمَاعَةَ،  تُفَارِقُ  تِي  الَّ هِيَ  الْجَمَاعَةِ  جُمْهُورَ 
ج١،  للبيهقيّ،  السنن  علم  إلى  المدخل  ص١٢٢؛  ج١،  للالكائيّ،  والجماعة  السنة  أهل  اعتقاد  أصول 

ص٤١٩(.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام62

لأنّ القطع بذلك متفرّع من القطع بأصل وجوده، مع أنّ أصل وجوده مبنّي على الإستقراء 
 يُغْنِِي 

َ
نَّ لَا ، وبالّتالي ليس له اعتبار في الإسلام؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّ الظَّ الّناقص وهو ظنّّيّ

 .1قَِّ شَيئًْا
ْ
مِنَ الْح

]عدم اعتبار الجمهوريّة[

كما أنّ الجمهوريّة بمعنى الحكومة وفقًا لرأي أكثريّة الّناس غير معقولة؛ لأنّ الحكومة من 
الأفعال العقلائيّة، وبالّتالي تقوم على العقل، ولا غرض منها سوى جلب المصالح ودرء المفاسد 
العامّة، في حين أنّ رأي أكثريّة الّناس ليس عقلائيًّا ولا قائمًا على العقل بالضّّرورة، ولا يعتبر 
معيارًا لمعرفة المصالح والمفاسد، ولذلك فالحكومة على وفقه تؤدّي إلى فوات الغرض غالًبا؛ خاصّة 
في المجتمعات التي عقل أكثريّة الّناس فيها أقلّ نموًّا وموانع المعرفة فيها شائعة؛ لأنّ الحكومة 
فيها وفقًا لرأي أكثريّة الّناس تؤدّي إلى جلب المفاسد ودرء المصالح العامّة كنتيجة محتومة، في 
حين أنّ الحكومة وفقًا لرأي أكثريّة الّناس في المجتمعات التي قد نمت عقول أكثريّة الّناس 
فيها بدرجة كافية وهم أقلّ ابتلاءً بموانع المعرفة، تؤدّي إلى تحقّق الغرض أكثر من فواته، ولذلك 
ليس من البعيد جواز الحكومة الإستشاريّة في مثل هذه المجتمعات؛ كما اعتبر الّلّه الشورى 
ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ ۝ ونَ

ُ ينَ آمَنُوا وعَََلَىَ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلَّ ِ
َّ

بْقََى للَِّذ
َ
ِ خَيْْرٌ وَأ طريقة الصّالحين وقال: وَمَا عِندَْ اللَّهَّ

لرَِبِّهِمْ  اسْتَجَابوُا  ينَ  ِ
َّ

وَالَّذ ۝ يَغْفِرُونَ هُمْ  غَضِبوُا  مَا  وَإذَِا  فَوَاحِشَ 
ْ
وَال ثمِْ  ِ

ْ
الْإ كَبَائرَِ  يََجتَْنِبوُنَ 

َغْْيُ هُمْ  صَابَهُمُ الْبْ
َ
ينَ إذَِا أ ِ

َّ
وَالَّذ ۝ ا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِْقُونَ مْرُهُمْ شُورىَ بيَنَْهُمْ وَمِمَّ

َ
ةَ وَأ

َ
لَا قَامُوا الصَّ

َ
وَأ

 ،2المِِيَن  يُُحِبُّ الظَّ
َ

ِ ۚ إنَِّهُ لَا جْرُهُ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
صْلحََ فَأ

َ
وجََزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثلْهَُا ۖ فَمَنْ عَفَا وَأ ۝ ونَ  ينَتَْصِِرُ

1 . يونس/ ٣٦. هذا ما اعترف به كثير من أهل العلم؛ كما روى عبد اللّه بن أحمد بن حنبل، قال: »سَمِعْتُ 
وَلَمْ  اخْتَلَفُوا  اسَ  النَّ لَعَلَّ  كَاذِبٌ،  فَهُوَ  جْمَاعَ  الْْإِ عَى  مَنِ ادَّ الْكَذِبُ،  هَذَا  جْمَاعُ:  الْْإِ فِيهِ  عَى  يُدَّ فِيمَا  يَقُولُ  بِي 

َ
أ

اسَ اخْتَلَفُوا«، ونقل عنه  جْمَاعَ فَقَدْ كَذَبَ، وَمَا يُدْرِيهِ لَعَلَّ النَّ عَى الْْإِ يَبْلُغْهُ«، وفي رواية أخرى قال: »مَنِ ادَّ
اسَ اخْتَلَفُوا«، ونقل عنه المروذيّ أنّه قال:  جْمَاعَ، لَعَلَّ النَّ عِيَ الْْإِ نْ يَدَّ

َ
حَدٍ أ

َ
ابن الحارث أنّه قال: »لََا يَنْبَغِي لِِأ

عْلَمُ لَهُمْ 
َ
ي لََا أ هِمْهُمْ، لَوْ قَالَ: إِنِّ جْمَعُوا فَاتَّ

َ
جْمَعُوا؟! إِذَا سَمِعْتَهُمْ يَقُولُونَ: أ

َ
نْ يَقُولَ: أ

َ
جُلِ أ »كَيْفَ يَجُوزُ لِلرَّ

عْلَمُ 
َ
اسَ مُجْمِعُونَ؟! وَلَكِنْ يَقُولُ: لََا أ نَّ النَّ

َ
عْلَمَهُ أ

َ
مُخَالِفًا جَازَ«، ونقل أبو طالب عنه أنّه قال: »هَذَا كَذِبٌ مَا أ

اسِ« )انظر: العدّة في أصول الفقه لأبي يعلى، ج٤، ص١٠٥٩  حْسَنُ مِنْ قَوْلِهِ إِجْمَاعَ النَّ
َ
فِيهِ اخْتِلََافًا، فَهُوَ أ

و١٠٦٠(، وكذلك قال الشافعيّ: »مَا لََا يُعْلَمُ فِيهِ خِلََافٌ فَلَيْسَ إِجْمَاعًا« )الإحكام في أصول الأحكام لابن 
حزم، ج٤، ص١٨٨(.
2 . الشّورى/ ٣٦-٤٠



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

63 العودة إلی الإسلام

ولكنّ الإنصاف أنّ إدارة شؤون المجتمع على أساس المشورة لا تعني الحكومة وفقًا لرأي 
معقولّية  الأكثر  للرأي  وفقًا  الحكومة  بمعنى  تكون  قد  لأنهّا  بالضّّرورة؛  الّناس  أكثريّة 
الذي ينكشف بتبادل آراء الّناس في المشورة، وهذا ما يقتضيه كون العقل معيار المعرفة؛ 
بالّنظر إلى أنّ أساس جميع أفعال العقلاء هو العقل، وحكومتهم وفقًا لرأي أكثريّة الّناس، 
إذا كان رأي أكثريّة الّناس قائمًا على العقل، تعُتبر الحكومة على أساس العقل، لا على أساس 
من  ليست  له  وفقًا  فالحكومة  العقل،  قائمًا على  رأيهم  لم يكن  وإذا  الّناس،  أكثريّة  رأي 

أفعال العقلاء.

من هنا يعلم أنّ الجمهوريّة بمعنى الحكومة وفقًا لرأي أكثريّة الّناس بغضّ الّنظر عمّا إذا 
الوجوه،  بأيّ وجه من  أم لا، ليس لها مكان في الإسلام وليست مقبولة   

ً
كان رأيهم معقولًا

مع أنّ مشاورة الّناس في الحكومة من أجل اكتشاف الرأي الأكثر معقولّية من بين الآراء 
الموجودة، لا بأس بها وهي مفيدة، وهذا بغضّ الّنظر عن أساس الحكومة في الإسلام، الذي لا 

يتوافق مع أساس الجمهوريّة بالمعنى المذكور.

الحاصل أنّ تقليد أكثريّة الّناس لا أصل له في العقل، وتبعًا لذلك في الإسلام، والواجب على 
المسلمين هو اتبّاع الحقّ وإن كان مخالفًا لقول أكثرهم وفعلهم.

]الرابع؛ تقليد الظالمين[

الكثير  لأنّ  وفعلهم؛  الظالمين  قول  اتبّاع  هو  الشائعة،  التقليد  أنواع  من  آخر  نوع 
لا  ناحية،  من  الظالمين،  حكّّامهم  أنّ  حين  في  الظالمين،  حكّّامهم  يتبّعون  المسلمين  من 
الشّّرعيّة في الإسلام، ومن ناحية أخرى، لا يحكمون  يحلّ لهم الحكومة نظرًا إلى أساس 
وشرعًًا،   

ً
عقلًا اتبّاعهم  يجب  لا  ولذلك  ظالمين،  كونهم  بمقتضى  والشّّرع  للعقل  وفقًا 

أن  في  حقّ  لهم  فليس  الحكومة  حقّ  لهم  ليس  الذين  لأنّ  شكّ؛  أدنى  دون  حرام  هو  بل 
العقل والشّّرع، وهذه  العقل والشّّرع مخالف لاتبّاع  أنهّم يخالفون  يتُبّعوا، واتبّاعهم بما 
ينَ  ِ

َّ
الَّذ  

َ
إِلَى ترَْكَنُوا   

َ
وَلَا تعالى بصراحة:  الّلّه  قال  كما  والضّّروريّة؛  الواضحة  القضايا  من 

وقال:   ،1َون تُنصََْرُ  
َ

لَا ثُمَّ  وْلِِياَءَ 
َ
أ مِنْ   ِ اللَّهَّ دُونِ  مِنْ  لكَُمْ  وَمَا  النَّارُ  كُمُ  فَتَمَسَّ ظَلمَُوا 

 ،2ِبِيل السَّ سَوَاءِ  عَنْ  وَضَلُّوا  كَثِيًرا  ضَلُّوا 
َ
وَأ قَبلُْ  مِنْ  ضَلُّوا  قَدْ  قَوْمٍ  هْوَاءَ 

َ
أ تتََّبِعُوا   

َ
وَلَا

1 . هود/ ١١٣
2 . المائدة/ ٧٧



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام64

 
َ

فُرُطًا1، وقال: وَلَا مْرُهُ 
َ
أ وَكََانَ  هَوَاهُ  بَعَ  وَاتَّ رِناَ 

ْ
ذِك عَنْ  بَهُ 

ْ
قَل نَا 

ْ
غْفَل

َ
أ مَنْ  تطُِعْ   

َ
وَلَا وقال: 

 تطُِعْ مِنهُْمْ 
َ

 يَعْلمَُون3َ، وقال: وَلَا
َ

ينَ لَا ِ
َّ

 تتََّبِعَانِّ سَبِيلَ الَّذ
َ

مُفْسِدِين2َ، وقال: وَلَا
ْ
تتََّبِعْ سَبِيلَ ال

وْ كَفُورًا4، بل اعتبر طاعتهم عذرًا أقبح من ذنب يقدّمه أصحاب الّنار وسبباً لحسرتهم 
َ
آثمًِا أ

رَبَّنَا  ۝
َ

بِيلَا ضَلُّوناَ السَّ
َ
اءَناَ فَأ طَعْنَا سَادَتَناَ وَكُبََرَ

َ
إِنَّا أ وندامتهم في الآخرة فقال: وَقاَلوُا رَبَّنَا 

.5عَنهُْمْ لعَْنًا كَبِيًرا
ْ
عَذَابِ وَال

ْ
آتهِِمْ ضِعْفَيْْنِ مِنَ ال

]عدم وجوب طاعة الحكّّام الظالمين[

تسلطّ  بعد  الأوّل،  الإسلامّي  القرن  منذ  المسلمين  من  كثيًرا  أنّ  الغريب  من  ذلك،  مع 
الأمويّين وتحت تأثير دعاياتهم، اعتبروا طاعة حكّّامهم الظالمين واجبة وعقيدة لأهل السّنّة 
والجماعة، وأصّروا بالإعتماد على فهم خاطئ لبعض أخبار الآحاد المعارضة لصريح القرآن 
على أنّ نزع السّلطة منهم غير جائز، وإن كانت مخالفتهم للعقل والشّّرع واضحة، مع أنّ هذا 
يستلزم وجوب مخالفة العقل والشّّرع، وهو محال؛ بالّنظر إلى أنّ حاكميّة الظالمين غير ممكنة 
والشّّرع،  العقل  يضادّ  بما  بمقتضى كونهم ظالمين، يحكمون  أنهّم،  بدون طاعتهم، في حين 
وبالّتالي يكون وجوب طاعتهم ضدّ وجوب طاعة العقل والشّّرع، ولا يمكن اجتماعهما. 
بل من الواضح أنّ طاعة الحاكم الظالم هي ضدّ طاعة الحاكم العادل، أعني الّلّه سبحانه، 
بمقتضى تضادّ الظّلم والعدل، ولذلك فإنّ إثبات حاكميّة الظالم يستلزم نفي حاكميّة العادل، 
أعني الّلّه سبحانه، وبالّتالي فإنّ نسبة تشريعه إلى الّلّه سبحانه هي نسبة تشريع القبيح إليه، 
مَرَناَ بهَِا ۗ قُلْ 

َ
ُ أ وتلك افتراء عليه؛ كما قال: وَإذَِا فَعَلوُا فاَحِشَةً قاَلوُا وجََدْناَ عَليَهَْا آباَءَناَ وَاللَّهَّ

 تَعْلمَُون6َ، وهذه حال أهل الحديث الذين 
َ

ِ مَا لَا تَقُولوُنَ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
فَحْشَاءِ ۖ أ

ْ
مُرُ باِل

ْ
 يأَ

َ
َ لَا إِنَّ اللَّهَّ

يقولون أنّ طاعة الحاكم الظالم -مع أنهّا فاحشة- عقيدة سلفهم والّلّه أمرهم بها، مع أنّ 
الّلّه تعالى كذّب مثل هذا القول بصراحة واعتبره افتراء عليه، لدرجة أنّ الإعتقاد به بعد هذا 

الّتصريح قد يكون قلب الإسلام والخروج منه.

1 . الكهف/ ٢٨
2 . الأعراف/ ١٤٢

3 . يونس/ ٨٩
4 . الإنسان/ ٢٤

5 . الأحزاب/ ٦٧-٦٨
6 . الأعراف/ ٢٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

65 العودة إلی الإسلام

بالإضافة إلى ذلك، من المسلمّ به أنّ غرض الّلّه تعالى من التشريع هو تحقيق العدل بين 
مِيَزانَ لِِيَقُومَ النَّاسُ 

ْ
كِتاَبَ وَال

ْ
اَ مَعَهُمُ ال

ْ
نزَْلْن

َ
َيِّناَتِ وَأ ناَ رسُُلنَاَ باِلْبْ

ْ
رسَْل

َ
الّناس؛ كما قال: لقََدْ أ

قِسْط1ِ، في حين أنّ حاكميّة الظالمين تمنع تحقيق العدل بين الّناس بلا شكّ، ولذلك فإنّ 
ْ
باِل

تشريع طاعتهم وإبقاء حاكميّتهم ينقض غرض الّلّه تعالى من التشريع، وهذا يعتبر تناقضًا 
 ِ قُرْآنَ ۚ وَلوَْ كََانَ مِنْ عِندِْ غَيْْرِ اللَّهَّ

ْ
 يَتَدَبَّرُونَ ال

َ
فَلَا

َ
في تشريعه، وهو محال؛ كما قال سبحانه: أ

.2فًا كَثِيًرا
َ

لوَجََدُوا فِيهِ اخْتِلَا

علاوة على ذلك، من الواضح أنّ حاكميّة الظالمين، حتّّى لو لم تستلزم مخالفة أتباعهم للعقل 
والشرع، تستلزم على الأقلّ مخالفة أنفسهم للعقل والشّّرع، ولذلك فإنّ إبقاء حاكميّتهم، وإن 
والشّّرع،  للعقل  إبقاء مخالفتهم  يعني  والشّّرع،  العقل  فيه  فيما يخالفون  طاعتهم  بغير  كان 
تَعَاوَنوُا   

َ
وَلَا تعالى:  الّلّه  قال  كما  والشّّرع؛  للعقل  يعُتبر مخالفة  وبالّتالي  عليها،  إعانة  وهو 

الظالمين وإبقاء  أنّ حرمة طاعة الحكّّام  القول  عُدْوَان3ِ. لذلك، من الإنصاف 
ْ
وَال ثمِْ  ِ

ْ
الْإ عََلَىَ 

أنّ الإعتقاد  التي يكفي تصوّرها لتصديقها، لدرجة  بديهيّات الإسلام  حكومتهم، هي من 
بوجوبهما يساوي الإعتقاد بوجوب الحرام؛ كما كان أكثر المسلمين علمًا وصلاحًا ونصيحة في 
عصرهم، يعرفون هذا الحكم ولا يرون وجوب طاعة الحكّّام الظالمين وإبقاء حاكميّتهم، مثل 
الحسين بن عّلي بن أبي طالب الذي كان سيّد شباب أهل الجنّة حسب الخبر المتواتر عن الّنبّي 
صلّّى الّلّه علیه وآله وسلم4ّ، ومع ذلك بذل مهجته ومهجة أهل بيته في الخروج على الحاكم 
الظالم، ليقتدي به المسلمون في ذلك، ولو أنّ أكثر المسلمين، الذين كانوا أتباعًًا للأمويّين، لم 

يقتدوا به في ذلك أبدًا.

1 . الحديد/ ٢٥
2 . النّساء/ ٨٢
3 . المائدة/ ٢

4 . انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٦، ص٣٦٢، ٣٦٣ و٤٠٥؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٨؛ 
مسند أحمد، ج١٧، ص٣١، ج١٨، ص١٣٨، ١٦١ و٣٠١، ج٣٨، ص٣٥٤؛ سنن ابن ماجه، ج١، ص٤٤؛ 
سنن الترمذيّ، ج٥، ص٦٥٦ و٦٦٠؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٧، ص٣١٨، ٣٦٨، ٣٩١، ٤٥٥، ٤٥٩ 
و٤٦٠؛ فضائل الصحابة للنسائيّ، ص٢٠، ٥٨ و٧٦؛ مسند أبي يعلى، ج٢، ص٣٩٥؛ معجم ابن الأعرابيّ، 
ج١، ص٢١٨؛ صحيح ابن حبان، ج٤، ص٢٠٩ و٢١٠؛ المعجم الأوسط للطبرانيّ، ج١، ص١١٧، ج٢، 
ص٣٤٧، ج٤، ص٣٢٥، ج٥، ص٢٤٣، ج٦، ص٣٢٧؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، ص٣٥، ٣٦، ٣٧، 
نظم  انظر:  تواتره،  ولمعرفة  و٤٢٩؛  ص١٨٢  ج٣،  للحاكم،  الصحيحين  على  المستدرك  و٤٠؛   ٣٩  ،٣٨

المتناثر من الحديث المتواتر للكتانيّ، ص١٩٦.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام66

]عواقب طاعة الحكّّام الظالمين[

وإبقائهم، كان من  الظالمين  أنّ الإعتقاد بوجوب طاعة الحكّّام  المشهود  أيّ حال، من  على 
أكثر الإعتقادات الشائعة بين المسلمين شؤمًا، وقد أدّى إلى وهن الإسلام وسقوط الحضارة 
الإسلاميّة وتفشّّي موانع المعرفة بين المسلمين؛ لأنّ الحكّّام الظالمين، على مرّ القرون المتمادية، 
باستغلال هذا الإعتقاد الواهي الذي تمّ ترويجه من قبل حفنة من السّفهاء التابعين لهم، بدّلوا 
عقائد الإسلام وأحكامه واحدًا تلو الآخر لصالحهم، وأضفوا الصّفة الرّسميّة على قراءة له كانت 
ملائمة لرغباتهم، وفي هذه الأثناء، لم يزل أهل الحديث في خدمتهم كمرتزقة عميلة؛ لأنهّم 
من خلال التصديق والترويج للرّوايات الموضوعة التي تحرّض في تناقض صارخ مع القرآن 
على وجوب طاعة الحكّّام الظالمين وإبقائهم، في الواقع مهّدوا الطريق لتعزيز حكومتهم وفشل 
حركات المسلمين الإصلاحيّة، ومنعوا المستضعفين المظلومين من القيام لتحقيق حقوقهم. 
لا جرم، نتيجة لجهود هؤلاء الخونة، طمع أكثر الظالمين جرأة في حكومة المسلمين، ووجدوا 
 مثل يزيد بن معاوية )ت٦٤هـ(، مع أنهّ كان سفيهًا متجاهرًا 

ً
فرصتها أيضًا، لدرجة أنّ رجلًا

 مثل الحجّاج 
ً

بالفسق، تسلطّ على المسلمين، فحرّق بيت الّلّه وقتل أهل بيت الّنبّي، ورجلًا
بن يوسف )ت٩٥هـ(، مع أنهّ كان سفّاكًًا جبّارًا، تسلطّ على المسلمين، فضرب أعناق الصّالحين 
ا في الخباثة   مثل الوليد بن يزيد بن عبد الملك )ت١٢٦هـ(، مع أنهّ كان فذًّ

ً
بغير ذنب، ورجلًا

الزّندقة، وآخرين مثلهم،  والفجور ومتّهمًا حتّّى بترك الصّلاة، تسلطّ على المسلمين، فأظهر 
مع عدم وجود خلاف في أنهّم ظالمون، أصبح كّل واحد منهم حاكمًا على المسلمين وراثة عن 
الآخر، وحوّلوا خلافة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ إلى ملوكيّة كسرى وقيصر، بينما كان 
أهل الحديث في كّل هذه الفترة يعتبرون طاعتهم واجبة وينهون عن الخروج عليهم، ليحولوا 
 فيها؛ كمن قال الّلّه تعالى فيه: وَمِنهُْمْ مَنْ يَقُولُ 

ّ
بزعمهم دون الفتنة، مع أنهّم لم يسقطوا إلّا

كََافِرِين1َ. في المقابل، فإنّ 
ْ
باِل لمَُحِيطَةٌ  وَإنَِّ جَهَنَّمَ   ۗ فِتنَْةِ سَقَطُوا 

ْ
ال  فِِي 

َ
لَا

َ
أ  ۚ تَفْتِنِّيِّ   

َ
ائذَْنْ لِِي وَلَا

قاموا  الآن،  حتّّى  حكومتهم  بقاء  ضمنت  التي  التاريخيّة  لجهودهم  تقديرًا  الظالمين،  الحكّّام 
دائمًا بتأييدهم وتقليدهم مناصب حكوميّة مهمّة وتزويدهم بالتسّهيلات اللازمة لترويج 
إلى  ويحوّلوهم  الكاذبة  برواياتهم  المسلمين  يضلوّا  كي  للإسلام،  والمناقضة  المنحرفة  أفكارهم 

عبيد في خدمتهم!

1 . التّوبة/ ٤٩



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

67 العودة إلی الإسلام

]جواز الخروج على الحكّّام الظالمين[

الآن أيضًا، قام بعض بقاياهم الذين يعتبرون أنفسهم أهل السّنّة والجماعة بتسليط الحكّّام 
الظالمين على البلاد الإسلاميّة، ويحسبون طاعتهم وحمايتهم من واجباتهم الإسلاميّة، حتّّى 
أصبح كّل من البلاد الإسلاميّة يحكم فيه جبّار مستبدّ، فينفق أموال المسلمين وأنفسهم 
ا  وأعراضهم على مطامعه، في حين أنهّ لا يجترئ أحد منهم على معارضته ولا يرى لنفسه حقًّ
في مواجهته؛ لدرجة أنّ أكثر الحكومات استبدادًا وفسادًا هي في البلاد الإسلاميّة، والظّلم 
الذي يوجد بين المسلمين لا يوجد بين الكافرين! هذا في حين أنهّ لو ظهر مسلم كجوهرة نادرة 
في رأسه خطّة المعارضة لمثل هذا الحاكم والعزم على دفع ظلمه، يقوم قبل أيّ شيء آخر 
بتكفيره، ليصبح معارضته جائزة للمسلمين ودفع ظلمه مباحًا لهم؛ لأنهّ يزعم بالّنظر إلى خبر 
 

ّ
واحد وغير يقينّي أنّ الخروج على الحاكم الظالم حرام ويُعتبر مفارقة لجماعة المسلمين، إلّا

أن يرُى منه كفر بواح!1 مع أنّ ظلمه، مهما كان شديدًا، لا يستلزم كفره، وما دام يجري 
على لسانه الشّهادتان، لا يرُى منه كفر بواح حسب القاعدة؛ لأنّ الكفر البواح هو إنكار 
الّلّه تعالى أو رسوله أو يوم القيامة أو ضروريّات مثل الصّلاة والصّوم، وليس كفر المقرّ بهذه 
الأشياء بواحًا وإن أمكن استنباطه. لذلك، لا وجه للخروج على الحاكم المسلم بذريعة أنهّ 
كافر كفرًا بواحًا، بل ما يبيح الخروج عليه هو ظلمه للمسلمين؛ كما اعتبر الّلّه مجرّد الظّلم 
وءِ مِنَ  هَْرَ باِلسُّ

ْ
ُ الْج اللَّهَّ  يُُحِبُّ 

َ
لَا للمسلمين كافياً لإباحة قيامهم بالمعارضة والمكافحة فقال: 

ُ سَمِيعًا عَلِيمًا2، وهذا يعني أنّ الّلّه يحبّ الجهر بالسّوء من القول   مَنْ ظُلِمَ ۚ وَكََانَ اللَّهَّ
َّ

قَوْلِ إِلَّا
ْ
ال

َ عََلَىَ  هُمْ ظُلِمُوا ۚ وَإنَِّ اللَّهَّ نَّ
َ
ينَ يُقَاتلَوُنَ بأِ ِ

َّ
ذِنَ للَِّذ

ُ
ضدّ الظالم حتّّى لو لم يكن كافرًا، وقال: أ

نصَْْرِهِمْ لقََدِير3ٌ، وهذا يعني أنّ الّلّه أذن بقتال الظالم ووعد النصر عليه حتّّى لو لم يكن 
ينَ  ِ

َّ
بِيلُ عََلَىَ الَّذ مَا السَّ إِنَّ ۝ ِكَ مَا عَليَهِْمْ مِنْ سَبِيلٍ

َ
ولَئ

ُ
مِهِ فَأ

ْ
كافرًا، وقال: وَلمََنِ انْتَصََرَ بَعْدَ ظُل

لِِيم4ٌ، وهذا يعني أنّ الذين 
َ
ِكَ لهَُمْ عَذَابٌ أ

َ
ولَئ

ُ
ۚ  أ قَِّ

ْ
رضِْ بغَِيْْرِ الْح

َ ْ
يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبغُْونَ فِِي الْأ

 عليه. 
ً

 ينتصرون على الظالم ليسوا آثمين حتّّى لو لم يكن كافرًا؛ لأنّ الّلّه قد جعل لهم سبيلًا

نْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا« في: صحيح البخاريّ، ج٩، ص٤٧؛ صحيح مسلم، ج٦، ص١٧؛ 
َ
1 . انظر: عبارة »إِلَّاَّ أ

اسِ: مَا لَمْ  مع أنّها لم ترد في بعض طرق الحديث ومصادره، كما يظهر ذلك من قول سفيان: »زَادَ بَعْضُ النَّ
تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا« )مسند أحمد، ج٣٧، ص٣٥٣(.

2 . النّساء/ ١٤٨
3 . الحجّ/ ٣٩

4 . الشّورى/ ٤١-٤٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام68

نعم، لا يجوز نزع الحكومة من ظالم لتسليمها إلى ظالم آخر؛ لأنّ ذلك ليس معارضة الظالم 
ومكافحته، بل هو إبقاؤه في شكل آخر؛ كما أنّ عامّة المعارضات والمكافحات القليلة التي قام 
بها المسلمون حتّّى الآن، كانت لتبديل ظالم بظالم آخر، ولذلك لم تؤدّ إلى زوال الظّلم وتحقّق 

العدل.

من هنا يعلم أنّ مدّعي السّنّة والجماعة، على الرغّم من ادّعائهم الباهظ، قد قلبّوا الإسلام 
أمام  ليس  الأثناء،  هذه  وفي  مقاصده،  تحقّق  ومنع  عراه  نقض  على  وتواطؤوا  كامل،  بشكل 
بل الخروج  الظالمين وتركها،  الحكّّام  إلى الإسلام سبيل سوى تحريم طاعة  للعودة  المسلمين 

.
ً

عليهم بالرغّم من جميع عواقبه ليستبدلوا بهم حاكمًا عادلًا

]الخامس؛ تقليد الكافرين[

من  الكثير  لأنّ  وفعلهم؛  الكافرين  قول  اتبّاع  هو  الشائعة،  التقليد  أنواع  من  آخر  نوع 
الإنفعال  موقف  وقفوا  قد  الأخيرة،  القرون  في  الكافرين  وقوّة  ضعفهم  بسبب  المسلمين، 
تأثرّوا  بأن  وإمّا  نالوها،  التي  القوّة  لينالوا  وعلم  قصد  عن  بهم  تشبّهوا  بأن  إمّا  واتبّعوهم، 

بدعاياتهم وإيحاءاتهم ولوّثوا عقائدهم وأعمالهم بعقائدهم وأعمالهم عن غير قصد وعلم.

]منشأ قوّة الكافرين وعواقبها[

مع أنهّ لا شكّ أنّ قوّة الكافرين في القرون الأخيرة، من ناحية، أصبحت ممكنة من خلال 
وعزل  المادّيةّ  أساس  على  تكوّنت  أخرى،  ناحية  ومن  بلادهم،  ونهب  الضّعفاء  استغلال 
لدرجة  روحيًّا؛  أضعفتهم  أنهّا   

ّ
إلّا مادّيًّا،  عزّزتهم  أنهّا  من  بالرغّم  ولذلك  الّدنيا،  عن  الّدين 

أنّ أكثرهم فقدوا سلامتهم الفرديةّ والعائليّة والإجتماعيّة، وهدموا أسس الأخلاق والبنى 
 للتطوّر الإنسانّي من الناحية الفكريّة والأدبيّة. بالإضافة 

ً
التحتيّة للثّقافة، ولم يتركوا مجالًا

الإستئثاريّة  قوّتهم  بسبب  بأنفسهم  ومعجبين  متكبّّرين  أصبحوا  ما  بقدر  فإنهّم  ذلك،  إلى 
وأحاديةّ البعد، فقد أصبحوا ممقوتين بشكل متزايد عند شعوب العالم المظلومة والمستضعفة، 
الأوسط.  والشّّرق  إفريقيا  خاصّة  المحرومة،  المناطق  في  والبغضاء  العداوة  بذور  وبثّوا 
فوائد محدودة لبعض  القصير يخلق  المدى  أنهّ على  من  بالرغّم  الوضع،  هذا  أنّ  الواضح  من 
 أنهّ على المدى الطويل سوف يتسبّب في خسائر غير محدودة للمجتمع العالمّي، 

ّ
الأفراد، إلّا

فرد؛  لأيّ  مفيدًا  اعتباره  يمكن  لا  عامّ،  تقدير  في  أنهّ  لدرجة  الأفراد؛  هؤلاء  ذلك  في   بما 



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

69 العودة إلی الإسلام

كما يمكن ملاحظة أنّ قوّتهم المادّيةّ لم تقللّ من مشاكلهم في الجملة، بل زادتها في مختلف 
ينَ كَفَرُوا  ِ

َّ
 يََحسَْبََنَّ الَّذ

َ
المجالات، وخلقت لهم مخاطر جديدة وأكبر؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَا

.1َيُعْجِزُون 
َ

هُمْ لَا سَبَقُوا ۚ إِنَّ

]عدم وجاهة اتبّاع المسلمين للكافرين[

بناء على هذا، فإنّ الإفتتان بقوّتهم من الناحية المادّيةّ، ليس وجيهًا ولا عقلانيًّا؛ كما قال 
نْيَا لِِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ۚ  يَاَةِ الدُّ

ْ
زْوَاجًا مِنهُْمْ زهَْرَةَ الْح

َ
 مَا مَتَّعْنَا بهِِ أ

َ
نَّ عَينْيَكَْ إِلَى  تَمُدَّ

َ
الّلّه تعالى: وَلَا

مَتاَعٌ قَلِيلٌ  ۝ دِ
َ

ِلَا
ْ

ينَ كَفَرُوا فِِي الْب ِ
َّ

نَّكَ تَقَلُّبُ الَّذ  يَغُرَّ
َ

بْقََى2، وقال: لَا
َ
وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْْرٌ وَأ

مِهَاد3ُ، بل اتبّاعهم على أمل اكتساب قوّتهم، له تأثير معاكس 
ْ
ال وَبئِسَْ   ۚ وَاهُمْ جَهَنَّمُ 

ْ
مَأ ثُمَّ 

إِنْ  آمَنوُا  ينَ  ِ
َّ

هَا الَّذ يُّ
َ
أ ياَ  الّلّه تعالى:   من تقدّمهم؛ كما قال 

ً
ويؤدّي إلى تراجع المسلمين بدلًا

يسوق  اتبّاعهم  لأنّ  ين4َ؛  خَاسِِرِ فَتَنقَْلِبوُا  عْقَابكُِمْ 
َ
أ عََلَىَ  وكُمْ  يرَُدُّ كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ تطُِيعُوا 

 إذا كان مخالفًا لمعتقداتهم والقاعدة الحاكمة في العالم الذي تحت 
ً

إلى أن يعُتبر الحقّ باطلًا
السّلبيّة، حتّّى تحلّ  سيطرتهم، وأن يكرهه المسلمون وينكروه بسبب إيحاءاتهم ودعاياتهم 
السّعي  عن  المسلمون  ويتوقّف  تدريجيًّا،  وقوانينه  الإسلام  مبادئ  محلّ  وقوانينهم  مبادئهم 
وراء مراماتهم ويحاولوا تحقيق مرامات هؤلاء، ويلبسوا على الكفر لباس الإسلام من أجل 
بين  الفاصل  الحدّ  هو  الإسلام  في  الوحيد  المعتبر  الحدّ  فإنّ  لذلك،  غضبهم.  ومنع  إرضائهم 
للحياة؛  مبدأ  كأهمّ  بالّلّه  الإيمان  حول  يتعارضان  اللذين  الفريقين  والكافرين،  المسلمين 
كما قال الّلّه فيهما: هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِِي رَبِّهِم5ْ، ومن الواضح أنّ هذا الحدّ، على 
جميع  على  والعامّ  الجوهريّ  تأثيره  إلى  بالّنظر  هو  بل  وهميًّا،  ليس  الأخرى،  الحدود  عكس 
لونه  يفقد  لا  وأن  دائمًا،  به  ومعترفاً  مميّّزًا  يكون  أن  يجب  ولذلك  حقيقّي،  الحياة  جوانب 
بعد  الإسلام،  في  شيء  لا  أنهّ  لدرجة  واقعيّة؛  وغير  اعتباريّة  أمور  ظلّ  من  عليه  يلقى  بما 
ضرورة موالاة الّلّه، أوضح من ضرورة معاداة الكافرين؛ كما قال الّلّه تعالى: قَدْ كََانتَْ لكَُمْ 
ا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ  ينَ مَعَهُ إِذْ قاَلوُا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا برَُآءُ مِنكُْمْ وَمِمَّ ِ

َّ
سْوَةٌ حَسَنَةٌ فِِي إِبرَْاهِيمَ وَالَّذ

ُ
أ

 ،6ُوحَْدَه  ِ باِللَّهَّ تؤُْمِنُوا  بدًَا حَتَّىَّ 
َ
أ َغْضَاءُ  وَالْبْ عَدَاوَةُ 

ْ
ال وَبَينَْكُمُ  بيَنَْنَا  وَبَدَا  بكُِمْ  كَفَرْناَ   ِ  اللَّهَّ

1 . الأنفال/ ٥٩
2 . طه/ ١٣١

3 . آل عمران/ ١٩٦-١٩٧
4 . آل عمران/ ١٤٩

5 . الحجّ/ ١٩
6 . الممتحنة/ ٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام70

ولذلك من الواضح أنّ اتبّاع الكافرين لا مكان له في الإسلام، ولا يجوز في أيّ سياق وتحت أيّ 
.2بِيَن

مُكَذِّ
ْ
 تطُِعِ ال

َ
كََافِرِين1َ، وقال: فَلَا

ْ
 تطُِعِ ال

َ
ذريعة؛ كما قال الّلّه تعالى: فَلَا

]ضرورة اتبّاع الكافرين للمسلمين[

بل الواقع أنّ الكافرين هم الذين يجب أن يتبّعوا المسلمين؛ كما قال الّلّه تعالى: رُبَمَا يوَدَُّ 
البلاد  في  خاصّة  الكافرين،  أكثر  أنّ  المشهود  من  لأنهّ  مُسْلِمِيَن3؛  كََانوُا  لوَْ  كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ

الغربيّة، بسبب بقائهم بعيدين عن مراكز الحضارة، هم من الناحية الثقافيّة في حالة قريبة 
فإنهّم محتاجون إلى  الكفاية، ولذلك  ينموا من الناحية الإنسانيّة بما فيه  الوحشيّة، ولم  من 
التعلمّ والتأدّب على المسلمين. كما أنهّم من قبل، على هامش الحروب الصّليبيّة التسعة، بعد 
التجريبيّة  علومهم  منهم  تلقّوا  المسلمين،  مكتبات  لحرق  الحمقاء  محاولتهم  على  ندموا  أن 
والرياضيّة، وحملوها إلى بلادهم المظلمة والخربة، وجعلوها أساسًا لتنمية أوروبا الصّناعيّة، 
لكنّهم لم يكونوا أذكياء بما يكفي لأن يتلقّوا من المسلمين علومهم الإنسانيّة أيضًا، ولهذا 
السّبب لم تتقدّم ثقافتهم بما يتناسب مع اقتصادهم، وبقيت على نفس المستوى المنخفض 
أوروبا وأمريكا  اليوم، خاصّة في  التي تحكم عالم الكفر  الثقّافة  أنّ  والإبتدائّي؛ لدرجة 
الشمالّية، هي خير مثال على بربريّة جديدة تكوّنت على أساس الغرائز الحيوانيّة الجامحة وفي 
الصّّراع مع القواعد الفطريّة والإنسانيّة، ويمكن مقارنتها مع الثقّافة البّريّة لبعض القبائل 
البدائيّة. الركيزة الأساسيّة لهذه الثقّافة، إن أمكن تسميتها بالثقّافة، هي التلّذذيةّ والإباحيّة 
التي تكوّنت من اندماج الأرستقراطيّة الرّوميّة والإنسانيّة اليونانيّة، وهي في تناقض صارخ 
بعض  أنّ  ا  جدًّ والمؤسف  الغريب  من  لذلك،  الإسلاميّة.  والعقلانيّة  الشّّرقيّة  الرّوحانيّة  مع 
قد  لتطوّرهم،  اللازمة  الوسائل  كّل  لديها  التي  السّماويّة  ثقافتهم  من  أمل  بخيبة  المسلمين، 
ا وترك  أقبلوا على اتبّاع حفنة من الأوباش، الذين -على سبيل المثال- يعتبرون ترك العفّة حقًّ
الغيرة تكليفًا، ولا فخر لهم سوى الشرب والرّقص والعري، وبينما يتجاهلون حقوق الجياع 
والمشّردين، يدافعون عن حقوق المومسات والمثليّين؛ مع أنهّ بحسب القاعدة ينبغي لأمثال 
يتخلصّوا من حالة  المسلمين، حتّّى  قبل  والتربية من  للتعليم  أن يخضعوا  الهمجيّين  هؤلاء 

الحيوانيّة ويتلقّوا آداب الحياة الإنسانيّة!

1 . الفرقان/ ٥٢
2 . القلم/ ٨

3 . الحجر/ ٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

71 العودة إلی الإسلام

]تاريخ اتبّاع المسلمين للكافرين[

بالطبع، لم يكن اتبّاع قول الكافرين وفعلهم منحصًرا في مجموعة من المسلمين الجاهلين 
الذين قد هانت عليهم أنفسهم، بل أيضًا مجموعة من المسلمين البارزين وأهل العلم، خاصّة 
الحكّّام  وبعض  والثالث  الثاني  الخليفتين  إقبال  تأثير  تحت  الأولى،  الإسلاميّة  القرون  في 
الأمويّين على أهل الكتاب1، أقبلوا على الأخذ من كتب اليهود واتبّاع أساطيرهم وتعاليمهم، 
وتحت تأثير دعايات بعض أهل الحديث، زعموا أنّ هذا العمل مشروع ونافع لمعرفة عقائد 
الإسلام وأحكامه، وبهذه الطريقة أفسحوا المجال لتأثيرهم وتأثير المسلمين القريبين منهم على 
عقائد المسلمين وأعمالهم، ولوّثوا السّياسة والثقّافة الإسلاميّة بالسّياسة والثقّافة اليهوديةّ، 

1 . أمّا إقبال بعض الحكّام الأمويّين على أهل الكتاب فلا خفاء به، وأمّا إقبال عمر وعثمان عليهم فهو ما 
تشهد عليه أخبار كثيرة تدلّ على أنّهما كانا يرجعان إليهم ويسألانهم ويعتمدان على قولهم؛ كما روي أنّ 
عمر كان يجلس إلى كعب الأحبار ويطلب منه التعليم )انظر: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم 
مْ مَلِكًا؟« فقال 

َ
تَجِدُنِي خَلِيفَةً أ

َ
َ يَا كَعْبُ، أ نْشُدُكَ اللَّهَّ

َ
الأصبهانيّ، ج٥، ص٣٦٥، ٣٦٨ و٣٧١(، وقال له: »أ

 ،»ِ جِدُكَ فِي كِتَابِ اللَّهَّ
َ
كَ خَلِيفَةٌ، وَلَسْتَ بِمَلِكٍ«، فقال له عمر: »وَكَيْفَ ذَاكَ؟« قال: »أ نَّ

َ
شْهَدُ أ

َ
له كعب: »أ

قال عمر: »تَجِدُنِي بِاسْمِي؟« قال كعب: »لََا، وَلَكِنْ بِنَعْتِكَ« )الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٠١ و١٠٢(، وفي 
رْسَلَ إِلَى كَعْبٍ، فَقَالَ لَهُ: >يَا كَعْبُ، كَيْفَ تَجِدُ نَعْتِي؟< قَالَ: خَلِيفَةٌ قَرْنٌ مِنْ حَدِيدٍ، 

َ
نَّ عُمَرَ أ

َ
رواية أخرى: »أ

تُهُ ظَالِمِينَ لَهُ، ثُمَّ يَقَعُ الْبَلََاءُ بَعْدُ« )الآحاد والمثاني لابن أبي  مَّ
ُ
ِ لَوْمَةَ لََائِمٍ، ثُمَّ خَلِيفَةٌ تَقْتُلُهُ أ لََا يَخَافُ فِي اللَّهَّ

تَاهُ رَجُلٌ مِنْ 
َ
نَّ عُمَرَ أ

َ
عاصم، ج١، ص١٢٦؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج١، ص٨٤(، وفي رواية أخرى: »أ

لَسْتُمْ تَجِدُونَ 
َ
لََامُ عَلَيْكَ يَا مَلِكَ الْعَرَبِ، فَقَالَ عُمَرُ: وَهَكَذَا تَجِدُونَهُ فِي كِتَابِكُمْ؟! أ هْلِ الْكِتَابِ، فَقَالَ: السَّ

َ
أ

جُلُ: بَلَى بَلَى« )الفتن لابن حمّاد، ج١،  مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ الْمُلُوكَ بَعْدُ؟ فَقَالَ الرَّ
َ
أ ، ثُمَّ الْخَلِيفَةَ، ثُمَّ  بِيَّ النَّ

سَاقِفَةِ مَنْ بَعْدَهُ؟ 
َ
سْقُفًا مِنَ الْْأ

ُ
لَ أ

َ
هُ سَأ نَّ

َ
ص١٠٣؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٥٢٩(، وفي رواية أخرى: »أ

ُ عُثْمَانَ« )الفتن لابن حمّاد،  ُ عُثْمَانَ، رَحِمَ اللَّهَّ قْرِبَاءَهُ، فَقَالَ عُمَرُ: رَحِمَ اللَّهَّ
َ
سٌ، يُؤْثِرُ أ

ْ
فَقَالَ: رَجُلٌ لَيْسَ بِهِ بَأ

 ، بَا ذَرٍّ
َ
بُو ذَرٍّ عِنْدَ بَابِ عُثْمَانَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، إِذْ مَرَّ بِهِ رَجُلٌ مِنْ قُرَيْشٍ، فَقَالَ: يَا أ

َ
ج١، ص١٢٦(، وروي: »بَيْنَا أ

بِي ذَرٍّ عَلَى 
َ
مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا لِِأ

َ
جُلُ، فَقَالَ: يَا أ ذِنُوا لِي، فَدَخَلَ الرَّ

ْ
نْ يَأ

َ
بَى هَؤُلََاءِ أ

ْ
مَا يُجْلِسُكَ هَهُنَا؟ قَالَ: يِأ

بْنِ عَوْفِ  حْمَنِ  عَبْدِ الرَّ وَمِيرَاثُ  الْقَوْمِ،  نَاحِيَةَ  ى جَلَسَ  لَهُ، فَجَاءَ حَتَّ يُؤْذَنَ  نْ 
َ
أ مَرَ 

َ
فَأ لَهُ؟ قَالَ:  يُؤْذَنُ  الْبَابِ لََا 

يَ زَكَاتُهُ، هَلْ يُخْشَى  دِّ
ُ
يْتَ الْمَالَ إِذَا أ

َ
رَأ

َ
بَا إِسْحَاقَ، أ

َ
حْبَارِ -وَهُوَ يَسْتَفْتِيهِ-: يَا أ

َ
مُ، فَقَالَ عُثْمَانُ لِكَعْبِ الْْأ يُقَسَّ

ثُمَّ قَالَ: >يَا  ذُنَيْ كَعْبٍ، 
ُ
أ بَيْنَ  بِهَا  ى ضَرَبَ  لَهُ، حَتَّ وَمَعَهُ عَصًا  بُو ذَرٍّ 

َ
أ فَقَامَ  تَبِعَةٌ؟ قَالَ: لََا،  مِنْهُ  عَلَى صَاحِبِهِ 

نْفُسِهِمْ 
َ
ُ تَعَالَى يَقُولُ: وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أ كَاةُ؟! وَاللَّهَّ هُ لَيْسَ عَلَيْهِ حَقٌّ فِي مَالِهِ إِلَّاَّ الزَّ نَّ

َ
نْتَ تَزْعُمُ أ

َ
ةِ، أ ابْنَ الْيَهُودِيَّ

جْلِ مَا تَرَى« 
َ
بِي ذَرٍّ مِنْ أ

َ
ذَنَ لِِأ

ْ
نْ نَأ

َ
مَا نَكْرَهُ أ : إِنَّ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ]الحشر/ ٩[<، فَقَالَ عُثْمَانُ لِلْقُرَشِيِّ

يْسَرَ 
َ
خُذَ مِنَ الْمَالِ، فَإِذَا أ

ْ
نْ يَأ

َ
مَامِ أ يَجُوزُ لِلْْإِ

َ
)الأموال لابن زنجويه، ج٢، ص٧٨٨(، وروي: »قَالَ عُثْمَانُ يَوْمًا: أ

هُ  نَّ
َ
خْرَى أ

ُ
مُنَا دِينَنَا؟!< -وَفِي رِوَايَةٍ أ تُعَلِّ

َ
يْنِ، أ : >يَا ابْنَ الْيَهُودِيَّ بُو ذَرٍّ

َ
سَ بِذَلِكَ، فَقَالَ أ

ْ
قَضَى؟ فَقَالَ كَعْبٌ: لََا بَأ

الْحَقْ  صْحَابِي، 
َ
بِأ وْلَعَكَ 

َ
وَأ ذَاكَ لِي 

َ
أ كْثَرَ 

َ
أ مَا  عُثْمَانُ:  فَقَالَ  ةِ؟!-  الْيَهُودِيَّ ابْنَ  يَا  إِلَيْكَ  الْفُتْيَا  كَانَتِ  مَتَى  قَالَ: 

ثمّ  بِمَكْتَبِكَ« )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٥، ص٥٤٢؛ الأوائل للعسكريّ، ص١٩٢(، فنفاه إلى الشام، 
إلى الربذة! فكان كعب الأحبار في زمانه مقرّبًا يُسئل ويفتي، وأبو ذرّ مطرودًا لا يؤذن له!



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام72

مع أنّ الرجّوع إلى أهل الكتاب لمعرفة الإسلام واتبّاعهم في العقائد والأعمال الإسلاميّة، 
هو عمل غير عقلانّي وذو خطر، ويتنافى مع ضروريّات الإسلام دون أدنى شكّ؛ كما قال الّلّه 
وكُمْ بَعْدَ  كِتاَبَ يرَُدُّ

ْ
وتوُا ال

ُ
ينَ أ ِ

َّ
إِنْ تطُِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذ ينَ آمَنوُا  ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
تعالى بصراحة: ياَ أ

وْلِِيَاءَۘ  بَعْضُهُمْ 
َ
َهُودَ وَالنَّصَارىَ أ  تَتَّخِذُوا الْيْ

َ
ينَ آمَنوُا لَا ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
إِيمَانكُِمْ كََافِرِين1َ، وقال: ياَ أ

المِِيَن2، وقال: وَلنَْ  قَوْمَ الظَّ
ْ
 يَهْدِي ال

َ
َ لَا إِنَّهُ مِنهُْمْۗ  إِنَّ اللَّهَّ

َّهُمْ مِنكُْمْ فَ وْلِِياَءُ بَعْضٍۚ وَمَنْ يَتَوَل
َ
أ

بَعْتَ  هُدَىۗ وَلئَِِنِ اتَّ
ْ
ِ هُوَ ال لْ إِنَّ هُدَى اللَّهَّ

 النَّصَارىَ حَتَّىَّ تتََّبِعَ مِلَّتَهُمْ ۗ قُ
َ

َهُودُ وَلَا ترَْضََى عَنكَْ الْيْ
 نصَِيٍر3؛ لا سيّما بالّنظر 

َ
مِنْ وَلِِيٍّ وَلَا  ِ مِ ۙ مَا لكََ مِنَ اللَّهَّ

ْ
عِل

ْ
ي جَاءَكَ مِنَ ال ِ

َّ
هْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذ

َ
أ

إلى أنّ اليهود والّنصارى، على الرغم من أنهّم كانوا مشتركين مع المسلمين في بعض مبادئهم، 
فقد فقدوا عمليًّا التزامهم بمبادئهم منذ قرون واستبدلوا عقائد وأعمال الملحدين بعقائد 
وأعمال أنبيائهم. بل من المشهود أنّ اليهوديةّ الجديدة، تحت تأثير بعض الأحداث التاريخيّة 
الّدينيّة إلى حدّ كبير، وأصبحت شبه  القرن الأخير، قد فقدت طبيعتها  السّلطة في  ونظام 
وديانات  الجديدة  الّنصرانيّة  بين  ملموس  فرق  أيّ  يوجد  لا  أنهّ  كما  طبيعتها؛  في  سياسيّة 
المشركين، سواء في مجال العقائد أو في مجال الأعمال، ولم يبق فيها شيء من عقائد الّديانات 

الإلهيّة وأعمالها.

]الطريقة المناسبة لمواجهة الكافرين[

عن  كان  ما  غالًبا  للكافرين،  المسلمين  اتبّاع  أنّ  معروفاً  يكون  أن  يجب  ذلك،  مع 
العالمّي  النظام  في  لأنهّ  وإيحاءاتهم؛  بدعاياتهم  قسريّ  تأثرّ  شكل  وفي  وعلم  قصد  غير 
القوّة  من  المزيد  لديها  مجموعة  كّل  ومتداخلة،  مترابطة  شبكة  مثل  أصبح  الذي  الجديد 
طوعًًا  اتبّاعها  إلى  وتدفعها  طبيعّي،  بشكل  الأخرى  المجموعات  ثقافتها على  تفرض  والثروة، 
القرنين  في  والثروة  القوّة  من  قدر  بأكبر  تمتّعوا  قد  الغربييّن  الكافرين  أنّ  وبما  كرهًا،  أو 
بظلالها  ألقت  وبالّتالي  العالم،  في  السّائدة  الثقّافة  إلى  ثقافتهم  تحوّلت  فقد  الأخييرن، 
الكافرين  ثقافة  تفوّق  بسبب  لم تكن  السّيطرة  هذه  أنّ  الواضح  من  المسلمين.  ثقافة  على 
بزواله.  تزول  وسوف  والإقتصاديّ،  السّياسّي  تفوّقهم  بسبب  بل  المسلمين،  ثقافة   على 

1 . آل عمران/ ١٠٠
2 . المائدة/ ٥١
3 . البقرة/ ١٢٠



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

73 العودة إلی الإسلام

لذلك، فإنّ التفوّق السّياسّي والإقتصاديّ للمسلمين، كهدف يمكن تحقيقه، لصيانة ثقافتهم 
الإسلاميّة ومن ثمّ فرضها على العالم، هو ضرورة ملحّة لا يمكن الإستغناء عنها؛ كما قال 
التفوّق  هذا  اكتساب  أنّ  الواقع  ولكنّ   ،1ٍة قُوَّ مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا  لهَُمْ  وا  عِدُّ

َ
وَأ تعالى:  الّلّه 

لأنّ  محال؛  أنهّ  يتصوّر  يكاد  بحيث  الصّعوبات،  من  العديد  واجه  قد  الحاضر  الوقت  في 
معظم بنيته التحتيّة لم يتمّ إنشاؤها بين المسلمين، وإنشاؤها يتطلبّ الإرادة والجهد والوفاق 
السّياسيّة  والإختلافات  والكسل  الإنهزاميّة  بسبب  المسلمين،  أنّ  حين  في  الكافي،  والوقت 
ولا  اللازم  والوفاق  والجهد  الإرادة  يفقدون  وصالح،  واحد  زعيم  وجود  وعدم  والمذهبيّة 
يملكون الوقت الكافي لذلك، ومن ثمّ قد يكون من الضروريّ إيجاد حلّ أكثر عمليّة وقصير 
السّعي إلى حلّ مثالّي وطويل الأمد، لمقاومة هجمة الكافرين الثقافيّة، وذلك  المدى، بجانب 
الحلّ هو الّدعوة؛ لأن الّدعوة هي أكثر ما يمكن القيام به فاعليّة وأقلهّ كلفة لتقليل قوّتهم 
السّياسيّة والإقتصاديةّ ونفوذهم بين المسلمين. على الرغّم من أنّ هذا ما هم أيضًا يفعلونه 
الّدعوة  أنّ محتوى  أنهّ يجب أن يكون مفهومًا   

ّ
إلّا فعّالة،  أدوات  باستخدام  المسلمين  ضدّ 

كان دائمًا أكثر فعّالّية من أدواتها واستطاع تدارك ضعفها بقوّته؛ كما أنّ الأنبياء انتصروا 
 ما كان من الممكن لهم الإنتصار عليهم 

ّ
على أقوياء زمانهم بالإستفادة من هذه الميزة، وإلّا

بالإعتماد على القوّة والثروة؛ كما ذكر الّلّه تعالى -على سبيل المثال- فرعون مقابل موسى عليه 
رِْي 

َ
نْهَارُ تَج

َ ْ
كُ مِصْْرَ وَهَذِهِ الْأ

ْ
ليَسَْ لِِي مُل

َ
السّلام وقال: وَناَدَى فِرعَْوْنُ فِِي قَوْمِهِ قَالَ ياَ قَوْمِ أ

قِِيَ 
ْ
ل
ُ
 أ

َ
فَلوَْلَا ۝  يكََادُ يبُِيُن

َ
ي هُوَ مَهِيٌن وَلَا ِ

َّ
ناَ خَيْْرٌ مِنْ هَذَا الَّذ

َ
مْ أ

َ
أ ۝ ونَ  تُبصِِْرُ

َ
فَلَا

َ
تِِْيۖ  أ

َ
مِنْ تَح

نِيَن2، في حين أنّ موسى عليه السّلام  ئكَِةُ مُقْتََرِ
َ

مَلَا
ْ
وْ جَاءَ مَعَهُ ال

َ
سْوِرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ أ

َ
عَليَهِْ أ

إمبراطوريّات  المسلمين على  سيطرة  أنّ  كما  الأوصاف!  هذه  من جميع  بالرغّم  عليه  انتصر 
الغرب والشّّرق في العقود الإسلاميّة المبكّرة، لم تكن بسبب أدواتهم الّدعائيّة أو العسكريّة 
المتقدّمة، ولكن بسبب جاذبيّة رسالتهم التي نجحت في إسقاط روعة إمبراطوريّات العالم 
من أعين الّناس والتمهيد لتقدّمهم السّياسّي والعسكريّ على الرغّم من إمكانيّاتهم المحدودة.

تقليد  ذلك  في  بما  أنواعه،  بجميع  التقليد  عن  كفّ  لمن  ممكنة  الحقّ  معرفة  أنّ  الحاصل 
ذ العقل معيارًا لمعرفته، ولم يكن 

ّ
السّلف والعلماء والظالمين والكافرين وأكثر الّناس، واتّخ

قانعًا بالظنّ الحاصل من قول الآخرين وفعلهم فيما يتعلقّ بعقائده وأعماله.

1 . الأنفال/ ٦٠
2 . الزّخرف/ ٥١-٥٣



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام74

٣ . الأهواء النّفسانيّة

لها  غرائزها،  بمقتضى  الآدمّي،  نفس  لأنّ  الّنفسانيّة«؛  »الأهواء  هو  للمعرفة  آخر  مانع 
الّلّه  قال  به؛ كما  وتؤثرّ على معرفتها  بالضّّرورة،  الواقع  توافق  واستقباحات لا  استحسانات 
 ُ بُّوا شَيئْاً وَهُوَ شََرٌّ لكَُمْ ۗ وَاللَّهَّ ِ

ُ
نْ تُح

َ
نْ تكَْرَهُوا شَيئْاً وَهُوَ خَيْْرٌ لكَُمْ ۖ وعََسََى أ

َ
تعالى: وعََسََى أ

 تَعْلمَُون1َ. هذه الإستحسانات والإستقباحات التي تنبع من عواطف الآدمّي 
َ

نْتُمْ لَا
َ
يَعْلمَُ وَأ

ولا توافق عقله، تخلق في ذهنه تفاؤلات وتشاؤمات تمنع عقله من الواقعيّة؛ لأنّ عقله في 
حسنًا  محبوبه  اعتبار  إلى  ويُدفع  والقبيح،  الحسن  معرفة  على  يقدر  لا  وبغضه،  حبّه  سياج 
«2؛ بمعنى أنّ حبّ الشيء قبل معرفته،  ءِ يُعْمِِي وَيُصِمُّ ْ ومبغوضه قبيحًا؛ كما قالوا: »حُبُّ الشَّيَّ
يؤثرّ على معرفته ويؤدّي إلى أن لا يعُرف قبحه؛ كما أنّ بغض الشيء قبل معرفته، يؤثرّ على 
 قبل 

ً
معرفته ويؤدّي إلى أن لا يعُرف حسنه. لذلك، فإنّ حبّ الشيء أو بغضه ليس معقولًا

 بعد معرفته؛ لأنّ حبّ الشيء هو باعتبار أنهّ حسن، وبغض 
ً

أن يعُرف، وإنمّا يكون معقولًا
الشيء هو باعتبار أنهّ قبيح، والحسن والقبح حقيقتان وراء نفس الآدمّي، ولا تتبعان مشاعره 
بل  الواقع،  مع  تتلازم  فقطّ لا  ليست  الّداخليّة  فإنّ مشاعره  ذلك،  إلى  بالإضافة  الّداخليّة. 
تتعدّد بتعداد الآدميّين، وهذا لا يخلق شيئاً سوى التضادّ الذي يؤدّي إلى الفساد؛ كما قال الّلّه 
3. لذلك، يجب أن  رضُْ وَمَنْ فِيهِنَّ

َ ْ
مَاوَاتُ وَالْأ هْوَاءَهُمْ لفََسَدَتِ السَّ

َ
قَُّ أ

ْ
بَعَ الْح تعالى: وَلوَِ اتَّ

تكون رغبات الآدمّي خاضعة لمعرفته، ولا تكون معرفته خاضعة لرغباته؛ لأنهّ إذا كانت 
مَا 

َّ
فَكُُل

َ
؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

ً
ا فيعتبره باطلًا معرفته خاضعة لرغباته، فعسى أن لا يرغب حقًّ

تَقْتُلوُن4َ، وقال:  بْتُمْ وَفَرِيقًا  تُمْ فَفَرِيقًا كَذَّ بََرْ
ْ
نْفُسُكُمُ اسْتَك

َ
أ  تَهْوَى 

َ
جَاءَكُمْ رسَُولٌ بمَِا لَا

حَقِّ كََارهُِون5َ، بل ربما تشتدّ كراهية الآدمّي للحقّ 
ْ
كُمْ للِ ثََرَ

ْ
ك

َ
قَِّ وَلكَِنَّ أ

ْ
لقََدْ جِئنَْاكُمْ باِلْح

إلى درجة يفضّل فيها الموت على قبوله؛ كالذين قال الّلّه تعالى فيهم: وَإذِْ قاَلوُا اللَّهُمَّ إِنْ كََانَ هَذَا 
6!ٍلِِيم

َ
وِ ائتِْناَ بعَِذَابٍ أ

َ
مَاءِ أ مْطِرْ عَليَنَْا حِجَارَةً مِنَ السَّ

َ
قََّ مِنْ عِندِْكَ فَأ

ْ
هُوَ الْح

1 . البقرة/ ٢١٦
روي  وقد  رْدَاءِ«،  الدَّ بِي 

َ
أ عَنْ  يُرْوَى  الْمَثَلُ  »هَذَا  »الأمثال« )ص٢٢٤(:  عبيد )ت٢٢٤هـ( في  أبو  قال   .  2

المشتهرة  الأحاديث  في  المنتثرة  الدّرر  )انظر:  عندهم  أشبه  الوقف  أنّ  إلّّا  مرفوعًا،  المصادر  بعض  في 
للسيوطيّ، ص١٠٦(.

3 . المؤمنون/ ٧١
4 . البقرة/ ٨٧

5 . الزّخرف/ ٧٨
6 . الأنفال/ ٣٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

75 العودة إلی الإسلام

]ضرورة ترك التصوّرات المسبّقة[

بالإضافة إلى ذلك، فإنّ رضا الآدمّي وسخطه يخلقان في ذهنه توقّعات من الحقّ تصعّب 
الّذهنيّة التي تسمّّى »التصوّرات المسبّقة«، تجعل الآدمّي  عليه معرفته؛ لأنّ هذه التوقّعات 
 إذا وجده على غير تلك الصّورة. 

ً
يتصوّر الحقّ قبل معرفته على صورة يرضاها، ويعتبره باطلًا

يكون  أن  توقّعوا  إذ  المسبّق،  المشركين  تصوّر  المسبّقة  التصوّرات  هذه  على  الأمثلة  من 
الّنبّي لا يأكل الطعام ولا يمشي في الأسواق ويكون معه ملك، فلمّا ظهر لهم الّنبّي على 
عَامَ وَيَمْشِِي  كُلُ الطَّ

ْ
خلاف توقّعهم كذّبوه؛ كما قال الّلّه تعالى: وَقَالوُا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يأَ

الّلّه نفسه  نذَِيرًا1، أو توقّعوا أن يكلمّهم  مَعَهُ  فَيَكُونَ  هِْ مَلكٌَ 
َ

إِلَي نزِْلَ 
ُ
أ  

َ
لوَْلَا سْوَاقِ ۙ 

َ ْ
فِِي الْأ

تعالى:  الّلّه  قال  توقّعهم هذا كفروا؛ كما  يتحقّق  لم  فإذ  موافقة لأهوائهم،  آية  تأتيهم  أو 
ينَ مِنْ قَبلِْهِمْ مِثلَْ  ِ

َّ
تيِنَا آيةٌَ ۗ كَذَلكَِ قَالَ الَّذ

ْ
وْ تأَ

َ
ُ أ  يكَُلِّمُنَا اللَّهَّ

َ
 يَعْلمَُونَ لوَْلَا

َ
ينَ لَا ِ

َّ
وَقَالَ الَّذ

ياَتِ لِقَوْمٍ يوُقِنوُن2َ، أو توقّعوا أن يؤُتى كّل امرئ منهم 
ْ

قَوْلهِِمْ ۘ تشََابَهَتْ قُلوُبُهُمْ ۗ قَدْ بيََّنَّا الْآ
ما أوتي الّنبّي، فإذ لم يؤُتوه كفروا بالّنبّي؛ كما قال الّلّه تعالى: بلَْ يرُِيدُ كُُلُّ امْرِئٍ مِنهُْمْ 
4ِ، مع  وتِِيَ رسُُلُ اللَّهَّ

ُ
أ ة3ً، وقال: قَالوُا لنَْ نؤُْمِنَ حَتَّىَّ نؤُْتََى مِثلَْ مَا  َ نْ يؤُْتََى صُحُفًا مُنشََّرَّ

َ
أ

آخر  مثال  استحساناتهم.  من  نشأت  وإنمّا  العقل،  على  قائمة  تكن  لم  هذه  توقّعاتهم  أنّ 
الخاتم من  الّنبّي  أن يكون  توقّعوا  إذ  المسبّق،  اليهود  تصوّر  المسبّقة  التصوّرات  على هذه 
ذرّيّة إسحاق، فلمّا وجدوه من ذرّيّة إسماعيل أنكروه؛ كما قال الّلّه تعالى فيهم: وَكََانوُا 
 ِ اللَّهَّ فَلعَْنَةُ   ۚ بهِِ  كَفَرُوا  عَرَفوُا  مَا  جَاءَهُمْ  ا  فَلمََّ كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ عََلَىَ  يسَْتَفْتِحُونَ  قَبلُْ  مِنْ 

الّنبّي  به  يأت  لم  فإذ  الّنار،  تأكله  بقربان  نبّي  كّل  يأتيهم  أن  توقّعوا  أو   ،5َكََافِرِين
ْ
ال عََلَىَ 

تيِنََا 
ْ
يأَ حَتَّىَّ  لرَِسُولٍ  نؤُْمِنَ   

َّ
لَّا

َ
أ نْاَ 

َ
إِلَي عَهِدَ   َ اللَّهَّ إِنَّ  قاَلوُا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ تعالى:  الّلّه  قال  كما  كذّبوه؛ 

وإنمّا نشأت من  العقل،  قائمة على  لم تكن  توقّعاتهم هذه  أنّ  النَّار6ُ، مع  كُلهُُ 
ْ
تأَ بقُِرْبَانٍ 

 .7صَادِقِيَن كُنتُْمْ  إِنْ  برُْهَانكَُمْ  هَاتوُا  قُلْ   ۗ مَانِيُّهُمْ 
َ
أ كَ 

ْ
تلِ تعالى:  الّلّه  قال  كما   أمانيّهم؛ 

1 . الفرقان/ ٧
2 . البقرة/ ١١٨

3 . المدّثّر/ ٥٢
4 . الأنعام/ ١٢٤

5 . البقرة/ ٨٩
6 . آل عمران/ ١٨٣

7 . البقرة/ ١١١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام76

شروطًا  الحقّ  لمعرفة  تحدّد  الّنفسانيّة  الأهواء  من  الناشئة  المسبّقة  التصوّرات  فإنّ  هكذا، 
ليست معرفة الحقّ مشروطة بها في الواقع. بالإضافة إلى أنهّا من خلال إثارة الأحكام المسبّقة، 
 لاستقصائه؛ كمثل قاضٍ يرفض ادّعاء المدّعي 

ً
تضيع فرصة معرفة الحقّ، ولا تمنح العقل مجالًا

ه، لأنهّ لا يحبّ أن يكون هو صادقاً، أو وفقًا لافتراضاته المسبّقة لا 
ّ

قبل أن يستمع إلى أدلّت
ه، لأنهّ يحبّ أن يكون 

ّ
يمكن أن يكون هو صادقاً، أو يقبل ادّعاءه قبل أن يستمع إلى أدلّت

هو صادقًا، أو وفقًا لافتراضاته المسبّقة لا يمكن أن يكون هو كاذباً. كما أنّ الكثير من 
، ولذلك يعتقدون أنّ كّل ما يقولونه أو يفعلونه صحيح، ولا يحبّون 

ً
المسلمين يحبّون رجالًا

قال:  تعالى  الّلّه  أنّ  يفعلونه غير صحيح، مع  أو  يقولونه  ما  كّل  أنّ  يعتقدون  ، ولذلك 
ً

رجالًا
قرَْبُ للِتَّقْوَى1. من الواضح أنّ هذا 

َ
 تَعْدِلوُا ۚ اعْدِلوُا هُوَ أ

َّ
لَّا

َ
 يََجرِْمَنَّكُمْ شَنآَنُ قَوْمٍ عََلَىَ أ

َ
وَلَا

الّلّه تعالى:  الحكم المسبّق هو من أكبر موانع معرفة الحقّ وأهمّ أسباب إنكاره؛ كما قال 
ُ عََلَىَ  بوُا مِنْ قَبلُْ ۚ كَذَلكَِ يَطْبَعُ اللَّهَّ َيِّناَتِ فَمَا كََانوُا لِِيُؤْمِنُوا بمَِا كَذَّ وَلقََدْ جَاءَتْهُمْ رسُُلهُُمْ باِلْبْ

.2َكََافِرِين
ْ
قُلوُبِ ال

]ضرورة التسليم أمام رضا الّلّه وسخطه[

لا شكّ أنّ كون الإنسان مسلمًا يقتضي أن يكون تاركًًا لرضاه وسخطه ومستسلمًا أمام 
سْلِمُوا3، وقال: وَمَا تشََاءُونَ 

َ
ٌ وَاحِدٌ فَلهَُ أ

َ
إِلهَُكُمْ إِلَه

رضا الّلّه وسخطه؛ كما قال تعالى: فَ
عَالمَِيَن4؛ لأنّ المعقول من الرّضا والسّخط يدور مع حسن الأشياء 

ْ
ُ ربَُّ ال يشََاءَ اللَّهَّ نْ 

َ
أ  

َّ
إِلَّا

وقبحها، وحسن الأشياء وقبحها تابعان لّلّه كما اتضّح، ومن يقدّم رضاه وسخطه على رضا 
مُوكَ فِيمَا شَجَرَ   يؤُْمِنوُنَ حَتَّىَّ يُُحَكِّ

َ
 وَرَبِّكَ لَا

َ
الّلّه وسخطه فليس بمؤمن؛ كما قال تعالى: فَلَا

هُمْ  نَّ
َ
بأِ ذَلكَِ  وقال:   ،5تسَْلِيمًا وَيسَُلِّمُوا  قَضَيتَْ  ا  مِمَّ حَرجًَا  نْفُسِهِمْ 

َ
أ فِِي  دُوا  يََجِ  

َ
لَا ثُمَّ  بيَنَْهُمْ 

وَكَرِهُوا   َ اللَّهَّ سْخَطَ 
َ
أ مَا  بَعُوا  اتَّ هُمُ  نَّ

َ
بأِ ذَلكَِ  وقال:   ،6ْعْمَالهَُم

َ
أ حْبَطَ 

َ
فَأ  ُ اللَّهَّ نزَْلَ 

َ
أ مَا  كَرِهُوا 

.7ْعْمَالهَُم
َ
حْبَطَ أ

َ
رضِْوَانهَُ فَأ

1 . المائدة/ ٨
2 . الأعراف/ ١٠١

3 . الحجّ/ ٣٤
4 . التّكوير/ ٢٩
5 . النّساء/ ٦٥

6 . محمّد/ ٩
7 . محمّد/ ٢٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

77 العودة إلی الإسلام

]عواقب اتبّاع الأهواء النّفسانيّة[

الأوهام  من  الناشئة  المسبّقة  والإفتراضات  والتصوّرات  الأحكام  ترك  فإنّ  هذا،  على  بناء 
أنّ  حين  في  لتحقيقها،  ضروريًّا  وأمرًا  للمعرفة  أساسيًّا  شرطًا  يعُتبر  والأذواق  والعواطف 
أذهان المسلمين الآن، بعد مئات السّنين من اتبّاع الظنون والتأثرّ بدعايات الظالمين، مليئة 
تكوّنت  وقد  الإسلام،  في  لها  أصل  لا  التي  المسبّقة  والإفتراضات  والتصوّرات  بالأحكام 
وراجت بمرور الوقت، حتّّى تمّ قبولها بمثابة المسلمّات، وأصبح الشّكّ فيها غير مقبول. لا 
ريب في أنّ هذه فتنة كبيرة قد جعلت المعرفة صعباً عليهم للغاية؛ لأنّ أحكامهم وتصوّراتهم 
وافتراضاتهم المسبّقة، تعمل كمبادئ معرفتهم، وتؤثرّ على جميع استدلالاتهم واستنباطاتهم 
في مختلف المجالات، وتجعلها معيبة. بالإضافة إلى أنهّا تشكّّل روحهم وشخصيّتهم وثقافتهم 
العقلانيّة  عن  وثقافتهم  وشخصيّتهم  روحهم  بعُدت  قد  كما  الإسلام؛  عن  وتبعّدها  أيضًا، 
والأخلاق والواقعيّة الإسلاميّة، وامتلأت من السّفاهة والقسوة والخرافات الجاهليّة، وهذه 
الّنفسانيّة زمامهم وحرّكتهم في الأرض،  مصيبة لا يمكن إنكارها. لقد ملكت الأهواء 
وبالّتالي فإنّ الإسلام هو مجرّد غطاء على نزواتهم؛ كما أنّ الكثير منهم يسمّون الشّّرك بالّلّه 
التوحيد، والتغلبّ على المسلمين الخلافة، وقتل الأطفال الجهاد، وسرقة الأموال أخذ الغنيمة، 
ابتغاء  باسم  الأمّارة  الّنفس  ويرضوا  المسلمين،  بذلك  ليخدعوا  الإستشهاد،  والإنتحار 
نْفُسَهُمْ 

َ
أ  

َّ
إِلَّا يََخْدَعُونَ  وَمَا  آمَنوُا  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ  َ اللَّهَّ يُُخَادِعُونَ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  الّلّه؛  مرضات 

قيل   .2َلكَََاذِبوُن هُمْ  إِنَّ يشَْهَدُ   ُ وَاللَّهَّ  ۖ سُْنََى 
ْ
الْح  

َّ
إِلَّا ردَْناَ 

َ
أ إِنْ  َحْلِفُنَّ  وَلَيَ وقال:   ،1َيشَْعُرُون وَمَا 

آل سعود، ذهبن  من  المفتين  منسوبة لبعض  بفتوى  بينهم،  من  فواسق  أنّ  إلى  آل  الأمر  أنّ 
الّنكاح  جهاد  ذلك  فسمّوا  الأرض،  في  المفسدين  على  أنفسهنّ  وعرضن  والعراق  سوريا  إلى 
إقامة  أنّ المقصود من الجهاد هو  تسبيباً لوهن الإسلام وتسخيناً للحرب بين المسلمين، مع 
أحكام الإسلام وليس تضييعها، والذين يضيّعون أوضح أحكامه في الفروج والّدماء ليسوا 
يقُتل المسلمون   منهم، 

ً
بأبعد قليلًا مجاهدين، ولكنّهم محاربون ومفسدون في الأرض! كما 

المظلومون في فلسطين، ويشُّردون بأيدي الكافرين الجبّارين، وليس هناك من يدافع عنهم، 
الوحشييّن،  الكافرين  بأيدي  ويُُحرقون  الوسطى،  إفريقيا  في  المستضعفون  المسلمون  ويسُلخ 
إفريقيا  من  الحارّة  والسّهول  فلسطين  من  الصّغيرة  القطاع  لأنّ  يحميهم؛  من  هناك  وليس 

الوسطى، ليست جذّابة لهؤلاء المجاهدين في سبيل الّنفس!

1 . البقرة/ ٩
2 . التّوبة/ ١٠٧



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام78

وأفغانستان  والعراق  سوريا  في  البعض  بعضهم  مع  اليوم  المسلمين  حروب  أنّ  شكّ  لا 
وباكستان، ليست قائمة على الإسلام، بل هي قائمة على الأهواء الّنفسانيّة، وبالّتالي كّل من 
يقُتل فيها يستحقّ الجحيم على عكس تصوّره؛ كما لا يخفى أنّ الذين يحرّضون المسلمين على 
هذه الحروب هم مفسدون في الأرض، ودفع شّرهم واجب على كّل مسلم متمكّن من ذلك.

 لمن أفرغ نفسه من الحبّ والبغض اللذين لا أساس لهما، 
ّ

الحاصل أنّ المعرفة لن تتيسّّر إلّا
ونحّّى تصوّراته وأحكامه المسبّقة، وأسّس رضاه وسخطه على رضا الّلّه وسخطه.

٤ . النّّزعة الّدنيويّة

مانع آخر للمعرفة هو »الّدنيويّة«، والمراد بها إعطاء الأولويّة لما يحتاج إليه الآدمّي بمقتضى 
غرائزه في الحياة الّدنيا دون الآخرة، وفقده لا يضّر الآخرة بالضرورة؛ كالأشياء التي سمّاها الّلّه 
مُقَنطَْرَةِ مِنَ 

ْ
قَناَطِيِر ال

ْ
َنِيَن وَال هَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبْ تعالى في كتابه فقال: زُيِّنَ للِنَّاسِ حُبُّ الشَّ

نْيَا1. من الواضح  يَاَةِ الدُّ
ْ
مَتاَعُ الْح ذَلكَِ   ۗ رَْثِ 

ْ
نْعَامِ وَالْح

َ ْ
مَةِ وَالْأ مُسَوَّ

ْ
ال يَلِْ 

ْ
ةِ وَالْخ فِضَّ

ْ
وَال هَبِ  الذَّ

أنّ حياة الإنسان، وفقًا لما هو معلوم من العقل والشّّرع، لا تنحصر في الحياة الّدنيا، بل الحياة 
الّدنيا مقدّمة الحياة الآخرة، بل الحياة الآخرة بالنسبة إلى الحياة الّدنيا كالأصلّي بالنسبة إلى 
لهَِِيَ  خِرَةَ 

ْ
الْآ ارَ  الدَّ وَإنَِّ   ۚ وَلعَِبٌ  لهَْوٌ   

َّ
إِلَّا نْياَ  الدُّ يَاَةُ 

ْ
الْح هَذِهِ  وَمَا  تعالى:  الّلّه  قال  كما  المزيّف؛ 

خِرَةَ هِِيَ دَارُ 
ْ

نْيَا مَتاَعٌ وَإنَِّ الْآ يَاَةُ الدُّ
ْ
مَا هَذِهِ الْح يََوَانُ ۚ لوَْ كََانوُا يَعْلمَُون2َ، وقال: ياَ قَوْمِ إِنَّ

ْ
الْح

قَرَار3ِ. طبعًا حبّ الأشياء الضروريّة للحياة الّدنيا أمر طبيعّي ولا يعُتبر سيئّاً، لكنّ حبّها 
ْ
ال

أكثر من الأشياء الضروريّة للحياة الآخرة ليس أمرًا طبيعيًّا ويُعتبر سيئّاً؛ لأنّ العقل يفضّل 
الحياة الأبديةّ على الحياة المؤقّتة، ويقدّم الثواب والعقاب الأكبر على الثواب والعقاب الأصغر. 
الحياة  على  الأولويّة  إعطاؤها  السّيء  لكنّ  الّدنيا،  الحياة  حبّ  السّيء  ليس  هذا،  على  بناء 
يَاَةَ 

ْ
تؤُْثرُِونَ الْح بلَْ  الّلّه تعالى:  تعُتبر من موانع المعرفة؛ كما قال  الّدنيويّة التي  الآخرة، وهو 

 ،5َخِرَة
ْ

الْآ وَتذََرُونَ  ۝ عَاجِلةََ
ْ
ال بُّونَ  ِ

ُ
تُح بلَْ   

َّ
كَلَّا وقال:   ،4بْقََى

َ
وَأ خَيْْرٌ  خِرَةُ 

ْ
وَالْآ ۝ نْيَا الدُّ

1 . آل عمران/ ١٤
2 . العنكبوت/ ٦٤

3 . غافر/ ٣٩
4 . الأعلى/ ١٦-١٧
5 . القيامة/ ٢٠-٢١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

79 العودة إلی الإسلام

يَاَةِ 
ْ
باِلْح رضَِيتُمْ 

َ
أ وقال:   ،1

ً
ثقَِيلًا يوَْمًا  وَرَاءَهُمْ  وَيَذَرُونَ  عَاجِلةََ 

ْ
ال بُّونَ  يُُحِ ءِ 

َ
هَؤُلَا إِنَّ  وقال: 

.2ٌقَلِيل 
َّ

خِرَةِ إِلَّا
ْ

نْيَا فِِي الْآ يَاَةِ الدُّ
ْ
خِرَةِ ۚ فَمَا مَتاَعُ الْح

ْ
نْيَا مِنَ الْآ الدُّ

]منشأ النّّزعة الّدنيويّة[

من الواضح أنّ أصل هذه الّدنيويّة هو عدم الإيمان بالآخرة؛ لأنّ الإنسان لا يستطيع أن 
يضحّّي بما يوقنه لما لا يوقنه. لذلك، ترى أكثر الّدنيويّة في الذين ينكرون الآخرة، ويعتقدون 
أنّ الإنسان يصبح معدومًا بالموت. بناء على هذا، يمكن القول أنّ التقدّم المادّيّ للكافرين 
بعد الثورة الأوروبيّة، كان نتيجة لإعراضهم عن الرّوحانيّة ونسيانهم للحياة الآخرة أكثر من 
كونه نتيجة لعلمهم وجهدهم الأكبر؛ لأنهّم بعد أن ضجروا من مناهضة الكنيسة للعقل 
الإيمان  نظامًا خالياً من  وبنوا  الّدين، وصمّموا  الإنفصال عن  ألف عام، عزموا على  طوال 
بالغيب لا يزال يستمرّ في حياته بثبات وبشكل متزايد. إنّ دور هذا النظام المادّيّ الجديد، 
عليها،  المؤسّسّي  الطابع  وإضفاء  الّدنيويّة  نشر  في  بأسره،  العالم  على  بظلاله  ألقى  قد  الذي 
باستخدام  الأخييرن،  القرنين  مدى  على  الإلحاديّ،  النظام  هذا  لأنّ  للغاية؛  وبارز  واضح 
إلى  الّدنيويّة  حوّل  والطلب،  العرض  من  طبيعيّة  غير  دورة  وخلق  جديدة  دعائيّة  أدوات 
نفوذها،  تسلم من  لم  أنهّ حتّّى البلاد الإسلاميّة  العالم؛ لدرجة  والعامّة في  الرّسميّة  الثقّافة 
الأولويّة  أنّ  المشهود  من  لأنهّ  سيطرتها؛  تحت  بالآخرة  اهتمامهم  فقدوا  المسلمين  وأكثر 
في  المادّيةّ،  والرّفاهيّة  العيش  سبل  توفير  هي  اليوم،  المسلمين  لأكثر  والإجتماعيّة  الفرديةّ 
حين أنّ الأولويّة الفرديةّ والإجتماعيّة في الإسلام هي توفير الآخرة والمثل الإسلاميّة، التي 
بالطبع عند توفيرها، سيتمّ توفير سبل العيش والرّفاهيّة المادّيةّ أيضًا بشكل مناسب وعادل.

]عواقب النّّزعة الّدنيويّة[

تحسّن  ليست  السائد،  للتصوّر  خلافاً  الّدنيويّة،  نتيجة  أنّ  هامّة  حقيقة  إنهّا 
الآخرة  عن  والإعراض  الآخرة،  عن  الإعراض  هي  الّدنيويّة  لأنّ  الّدنيا؛  في  الوضع 
تحسّن  إلى  يؤدّي  لا  فقطّ  ليس  وهذا  الأخلاقيّة،  والقيم  العدالة  عن  إعراض  هو 
وبالّتالي  الطبقيّة،  الفجوة  زيادة  إلى  يؤدّي  عكسيّة،  معادلة  في  بل  الّدنيا،  في  الوضع 
الّدنيويّة.  الإنجازات  جميع  تدمّر  أن  تستطيع  وحدها  الحرب  أنّ  حين  في  الحرب؛   إلى 

1 . الإنسان/ ٢٧
2 . التّوبة/ ٣٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام80

لذلك، من المشهود أنّ الّدنيويّة الجديدة قد فشلت في حلّ مشاكل الّدنيا؛ لأنهّ على الرغّم من 
أنهّا قد جعلت الحياة الّدنيا سهلة بالنسبة لأقليّّة من الّناس، فقد حوّلتها إلى نكبة لا تطاق 
بالنسبة لأكثريّتهم؛ كما أنهّ، وفقًا للإحصاءات الرّسميّة، قد انحصر نصف ثروة الّدنيا تحت 
قبضة واحد في المائة من سكّّانها، وفي كّل دقيقة يموت فيها عشرة أطفال من الجوع، وهذا ما 

.1مَعِيشَةً ضَنكًًْا ُ
َ

إِنَّ لَه
رِي فَ

ْ
عْرَضَ عَنْ ذِك

َ
أخبر الّلّه تعالى عنه إذ قال: وَمَنْ أ

لا شكّ أنّ الّدنيويّة لها نتائج كارثيّة، ولكنّ نتيجتها الأهمّ هي تقلصّ قدرة الّدنيويّين على 
معرفة الحقّ؛ لأنهّا، من ناحية، تجعلهم ينكبّون على الشؤون الّدنيويّة، وبالّتالي ينشغلون عن 
إذا  الّدنيا  ناحية أخرى، تجعلهم يخافون أن يفقدوا ما يملكونه في الحياة  العلم، ومن  طلب 
عرفوا الحقّ واتبّعوه، وهذان يمنعانهم من معرفة الحقّ واتبّاعه؛ لأنّ الّدنيويّين، عندما يتعارض 
شيء لازم للحياة الّدنيا مع شيء لازم للحياة الآخرة بمقتضى التعارض بين الّدنيا والآخرة، 
يقدّمون تحصيله على تحصيل الآخر، وهذا يؤثرّ على معرفتهم بالحقّ؛ كما قال الّلّه تعالى: ذَلكَِ 
كََافِرِين2َ. بعبارة أخرى، إنّ 

ْ
قَوْمَ ال

ْ
 يَهْدِي ال

َ
َ لَا نَّ اللَّهَّ

َ
خِرَةِ وَأ

ْ
نْيَا عََلَىَ الْآ يَاَةَ الدُّ

ْ
هُمُ اسْتَحَبُّوا الْح نَّ

َ
بأِ

إعطاء الأولويّة للحياة الّدنيا، عندما تتطلبّ معرفة الحقّ خسارة شيء في الحياة الّدنيا، يمنع 
الإنسان من معرفة الحقّ ويدفعه إلى إنكاره؛ لأنّ الحقّ، بمقتضى كماله ونقص الإنسان، غالًبا 
للخطر، وهذا عامل  الّدنيويّة  قبوله ممتلكاته  يعرّض  الإنسان، بحيث  لرغبات  ما يظهر مخالفًا 
زْوَاجُكُمْ 

َ
بْناَؤُكُمْ وَإخِْوَانكُُمْ وَأ

َ
مثبّط عن قبوله؛ كما قال الّلّه تعالى: قُلْ إنِْ كََانَ آباَؤُكُمْ وَأ

كُْمْ مِنَ 
َ

حَبَّ إلَِي
َ
ْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ ترَضَْوْنَهَا أ فْتُمُوهَا وَتِِجَارَةٌ تَخَ مْوَالٌ اقْتََرَ

َ
وعََشِيَرتكُُمْ وَأ

 ،3فَاسِقِيَن
ْ
قَوْمَ ال

ْ
 يَهْدِي ال

َ
ُ لَا مْرهِِ ۗ وَاللَّهَّ

َ
ُ بأِ تِِيَ اللَّهَّ

ْ
بَّصُوا حَتَّىَّ يأَ ِ وَرسَُولِِهِ وجَِهَادٍ فِِي سَبِيلِهِ فَتََرَ اللَّهَّ

فْ  هُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّ
ْ
وعلى سبيل المثال أخبر عن بعض منكري نبيّه فقال: وَقاَلوُا إنِْ نتََّبِعِ ال

ما 
ّ
ما ازداد التعلقّ بالّدنيا ازدادت صعوبة معرفة الحقّ، وكل

ّ
رضِْنَا4. من هنا يعلم أنهّ كل

َ
أ مِنْ 

قلّ قلتّ، وهذا واقع محسوس ومجرّب؛ لأنهّ عندما يظهر الحقّ، عادة ما يقلق ذوو الثروة بشأن 
ثروتهم، وذوو القوّة بشأن قوّتهم، وذوو القوم بشأن قومهم، وذوو الشهرة بشأن شهرتهم، وذوو 
يمُنع كّل منهم من معرفة الحقّ بسبب التعلقّ بشيء ما؛ كما  بشأن سادتهم، وهكذا  السّادة 
 .5َكََافِرُون بهِِ  تُمْ 

ْ
رسِْل

ُ
أ بمَِا  إنَِّا  فوُهَا  مُتْْرَ قَالَ   

َّ
إلَِّا نذَِيرٍ  مِنْ  قَرْيَةٍ  فِِي  نَا 

ْ
رسَْل

َ
أ وَمَا  الّلّه تعالى:  قال 

1 . طه/ ١٢٤
2 . النّحل/ ١٠٧

3 . التّوبة/ ٢٤
4 . القصص/ ٥٧

5 . سبأ/ ٣٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

81 العودة إلی الإسلام

الحقّ  يعرفون  والأحرار  والمغمورون  والوحيدون  والضّعفاء  الفقراء  يكون  ما  غالًبا  لذلك، 
ويتبّعونه؛ لأنهّ ليس لديهم ثروة ولا قوّة ولا قوم ولا شهرة ولا سيّد ليقلقوا بشأنه، وبهذا 
ينَ كَفَرُوا  ِ

َّ
 الَّذ

ُ َ
مَلَأ

ْ
المعنى يعُتبرون الطبقات السّفلى من المجتمع؛ كما قال الّلّه تعالى: فَقَالَ ال

يِ وَمَا نرََى 
ْ
أ اَ باَدِيَ الرَّ

ُ
رَاذِلُن

َ
ينَ هُمْ أ ِ

َّ
 الَّذ

َّ
بَعَكَ إِلَّا ا مِثلْنَاَ وَمَا نرََاكَ اتَّ  بشَََرً

َّ
مِنْ قَوْمِهِ مَا نرََاكَ إِلَّا

 ،2َرذَْلوُن
َ ْ
بَعَكَ الْأ نؤُْمِنُ لكََ وَاتَّ

َ
لكَُمْ عَليَنَْا مِنْ فَضْلٍ بلَْ نَظُنُّكُمْ كََاذِبِيَن1، وقال: قاَلوُا أ

نْ يَفْتِنَهُم3ْ، وقال: 
َ
يَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ عََلَىَ خَوفٍْ مِنْ فِرعَْوْنَ وَمَلئَِهِمْ أ  ذُرِّ

َّ
وقال: فَمَا آمَنَ لمُِوسََى إِلَّا

عْلمََ 
َ
بأِ  ُ اللَّهَّ ليَسَْ 

َ
أ  ۗ بيَنِْنَا  مِنْ  عَليَهِْمْ   ُ اللَّهَّ مَنَّ  ءِ 

َ
هَؤُلَا

َ
أ لِِيَقُولوُا  ببَِعْضٍ  بَعْضَهُمْ  فَتَنَّا  وَكَذَلكَِ 

فقراؤها  اعتنقه  بمكّة،  ظهر  عندما  الإسلام  أنّ  الغريب  من  ليس  لذلك   .4َاكِرِين باِلشَّ
وجحده أثرياؤها، ووالاه ضعفاؤها وعاداه أقوياؤها، ورافقه غرباؤها وواجهه ذوو عشائرها، 
ورغب فيه مجاهيلها ورغب عنه مشاهيرها، واتبّعه أحرارها واتبّع تبعتها كبراءهم؛ كما أنهّ 
سرعان ما انتقلت هذه الحالة إلى المسلمين، وأثرّت على فهمهم للإسلام؛ لأنهّم، بعد سلطة 
الأمويّين، تبنّوا قراءة للإسلام توفّر مصالح أصحاب السّلطة، واعتبروا القراءة الأخرى التي 
توفّر مصالح المستضعفين بدعة. إنّ قراءتهم للإسلام، التي سرعان ما عُرفت بعقيدة أهل 
السّنّة والجماعة، كانت أكثر من أيّ شيء قائمة على النفور من العقل، والبناء على الرّواية، 
الطرق  للظلم، الذي كان بكلّ  البيت، والخضوع  أهل  إلى الجيّبرة، والإعراض عن  والميل 
مدعومًا من قبل الطبقة الحاكمة، ويعرّض حقوق الطبقات المحرومة للخطر. كانت نتيجة 
هذا النهج في القرون الإسلاميّة الأولى، انحرافاً كبيًرا في مسار المسلمين، استمرّ حتّّى يومنا 
أصبحوا  العربيّة،  البلدان  اليوم، خاصّة في  أكثرهم  أنّ  الإسلام؛ لدرجة  وأبعدهم عن  هذا، 
مستهلكين كبارًا جلبوا للمنتجين الكافرين ثروات طائلة؛ ثروات طائلة توضع، مباشرة أو 
من خلال الضرائب، في خدمة الأقوياء الكافرين، حتّّى يتمكّنوا بدعمها من محاربة الإسلام 

وتسليط الكفر على العالم.

المسلمون  هم  اليوم،  المسلمين  لمحاربة  الكافرين  دخل  مصادر  أهمّ  أنّ  في  شكّ  لا 
كفّ  وإذا  الإسلاميّة،  البلدان  هي  الكافرين  منتجات  لبيع  الأسواق  أهمّ  لأنّ  أنفسهم؛ 
بسرعة.  الحركة  عن  اقتصادهم  عجلة  ستتوقّف  الكافرين،  منتجات  شراء  عن   المسلمون 

1 . هود/ ٢٧
2 . الشّعراء/ ١١١

3 . يونس/ ٨٣
4 . الأنعام/ ٥٣



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام82

لكنّ الحقيقة أنّ المسلمين لن يكفّوا عن شراء منتجات الكافرين؛ لأنّ قوّة دعاية الكافرين 
لبيع منتجاتهم من جهة، وضعف دعاية المسلمين للإهتمام بالآخرة من جهة أخرى، بالإضافة 
 لذلك. نتيجة لهذا، قد 

ً
إلى عدم الإستقلال الإقتصاديّ في البلدان الإسلاميّة، لم يترك مجالًا

تغلغلت الّدنيويّة في لحوم المسلمين وعظامهم كسمّ قاتل، وجرّت عقولهم إلى المسلخ، وفي هذه 
الأثناء، لا يستطيع رجال مثلي يطمحون إلى العودة إلى الإسلام أن يفعلوا شيئاً؛ لأنّ جمهور 
المسلمين، في خضمّ دنيويّتهم، لا يعبؤون برجال مثلي، في حين أنهّ بطبيعة الحال لا يمكن 

العودة إلى الإسلام دون موافقة جمهور المسلمين.

 الذين أوهنوا تعلقّهم بالّدنيا وعزّزوا تعلقّهم 
ّ

الحاصل أنهّ لن يفوز بمعرفة الحقّ واتبّاعه إلّا
بالآخرة، خلافاً لتوجّه المجتمع.

٥ . التعصّب

مانع آخر للمعرفة هو »التعصّب«، والمراد به نوع من التعلقّ القومّي أو المذهبّي أو السّياسّي 
ليس له أساس عقلانّي ويمنع الإنصاف في معرفة الواقع، وذلك بأنّ المتعصّب يحبّ قومه أو 
مذهبه أو حزبه، بغضّ الّنظر عمّا إذا كان حسناً أو سيئّاً، بحيث لا يستطيع أن يعرف كونه 
حسنًا أو سيئّاً على أساس العقل. في مثل هذه الحالة، إذا كان هناك قوم أو مذهب أو حزب 
هو خير من قومه أو مذهبه أو حزبه بحكم العقل، فإنهّ غير مستعدّ للإذعان بتفوّقه، بل 
الواقع؛ كمثل  أو حزبه، ويتجاهل  أو مذهبه  بتفوّق قومه  القول  يصّر بشكل غير عادل على 
بتِْ  ِ

ْ
كِتاَبِ يؤُْمِنوُنَ باِلْج

ْ
وتوُا نصَِيباً مِنَ ال

ُ
ينَ أ ِ

َّ
 الَّذ

َ
لمَْ ترََ إِلَى

َ
اليهود الذين قال الّلّه تعالى فيهم: أ

1. هذه هي الحميّة 
ً

ينَ آمَنوُا سَبِيلًا ِ
َّ

هْدَى مِنَ الَّذ
َ
أ ءِ 

َ
ينَ كَفَرُوا هَؤُلَا ِ

َّ
للَِّذ وَيَقُولوُنَ  اغُوتِ  وَالطَّ

الجاهليّة التي عندما تستحوذ على العقل تمنعه من الإعتراف بالحقّ وتحمله على الّدفاع عن 
اَهِلِيَّة2ِ؛ مثل 

ْ
يَّةَ الْج مَِيَّةَ حََمِ

ْ
ينَ كَفَرُوا فِِي قُلوُبهِِمُ الْح ِ

َّ
الباطل؛ كما قال الّلّه تعالى: إِذْ جَعَلَ الَّذ

العرب قبل الإسلام، الذين كانوا يتّخذون قبيلتهم معيارًا للحقّ وينصرونها حتّّى إذا كانت 
تنافسات سياسيّة غير ميمونة مع بني  تابعوا  الرّوح،  أيضًا، على نفس  ظالمة، وبعد الإسلام 
هاشم، أدّت إلى نشوب الإختلاف بعد وفاة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ والأحداث الّداميّة 

في القرون الإسلاميّة الأولى، وهي لا تزال اليوم في شكل مختلف.

1 . النّساء/ ٥١
2 . الفتح/ ٢٦



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

83 العودة إلی الإسلام

]منشأ التعصّب وعواقبه[

ومواجهة  الأعمى  الإنسان على دعمه  التعصّب لشيء يحمل  أنّ  والمجرّب  المحسوس  من 
خصومه من خلال الجدال والكذب والظّلم، في حين أنّ الجدال والكذب والظّلم، وإن كان 
قد يسُكت خصومه، لا يقُنع العقل ولا قيمة له في ميزانه؛ كما قال الّلّه في أهله: يُُجَادِلوُنكََ 
نِ افْتََرَى  ظْلمَُ مِمَّ

َ
مَوتِْ وَهُمْ يَنظُْرُون1َ، وقال: فَمَنْ أ

ْ
 ال

َ
مَا يسَُاقوُنَ إِلَى نَّ

َ
َ كَأ قَِّ بَعْدَمَا تبَيََّنَّ

ْ
فِِي الْح

.2المِِيَن قَوْمَ الظَّ
ْ
 يَهْدِي ال

َ
َ لَا مٍ ۗ إِنَّ اللَّهَّ

ْ
ِ كَذِباً لِِيُضِلَّ النَّاسَ بغَِيْْرِ عِل عََلَىَ اللَّهَّ

ناحية،  من  المتعصّب،  لأنّ  الّنفسانيّة؛  والأهواء  الجهل  من  مزيج  هو  التعصّب  أنّ  يبدو 
يجهل قومه أو مذهبه أو حزبه، بمعنى أنهّ لا يعرف عيوبه، ومن ناحية أخرى، قد تعلقّ به 
قلبه، لدرجة أنهّ لا يريد أن يعرف عيوبه، بل بجزميّة لا أساس لها، يعتبر عيوبه غير محتملة. 
لذلك، عندما يعُرَّف عيوبه ينزعج ويظهر ردّ فعل عاطفّي. لا شكّ أنّ هذه الحالة تمنع معرفة 
الحقّ، ومع ذلك فإنهّا شائعة ومشهودة بين المسلمين؛ لأنّ الكثير منهم، بسبب عدم الإلمام 
العقل،  أساس  على  فيها  الّنظر  لإعادة  مستعدّين  ليسوا  بها،  وتعلقّهم  معتقداتهم  بضعف 
ويحسبون أيّ إعادة نظر فيها حتّّى على أساس العقل معادية وخبيثة، ولهذا السّبب لا يصبرون 
عليها ويرفضونها مسبّقًا، والأسوأ من ذلك أنهّم يعتبرون هذا الخداع للذات والهروب من 
والتعبير عن  عواطفهم،  التعبير عن  ليس سوى  أنهّ  معتقداتهم، في حين  دفاعًًا عن  الواقع 
عواطفهم لا يثُبت معتقداتهم، وإثباتها قائم على العقل؛ لأنّ حقّانيّة المعتقَد أو عدم حقّانيتّه 
 فكّل من كان أقوى ذراعًًا وأعلى صوتاً 

ّ
مستخلصة من ماهيّته، ولا تتأثرّ بمشاعر المعتقِد، وإلّا

أنّ الذين يحاولون  أنّ المشهود والمسلمّ به خلافه. من هنا يعلم  كان معتقده أحقّ، في حين 
الّدفاع عن معتقداتهم بالصّياح واللكّم، لا يدافعون عن معتقداتهم في الواقع؛ لأنّ الصّياح 
يجعلان  قد  بل  ا،  حقًّ العقل  أساس  على  بطلانها  المعلوم  المعتقدات  يجعلان  لا  واللكّم 
بطلانها أكثر وضوحًا؛ بالّنظر إلى أن الصّياح واللكّم غالًبا ما يظهران عندما لا تبقى حجّة 
تُتلََْى عَليَهِْمْ  وَإذَِا  الّلّه تعالى:  ليسترا فقدانها، في حين أنهّما يجعلانه أكثر ظهورًا؛ كما قال 
ينَ يَتلْوُنَ عَليَهِْمْ  ِ

َّ
مُنكَْرَ ۖ يكََادُونَ يسَْطُونَ باِلَّذ

ْ
ينَ كَفَرُوا ال ِ

َّ
آياَتُناَ بيَِّناَتٍ تَعْرفُِ فِِي وجُُوهِ الَّذ

 ،3مَصِيُر
ْ
ال وَبئِسَْ   ۖ ينَ كَفَرُوا  ِ

َّ
الَّذ  ُ اللَّهَّ وعََدَهَا  النَّارُ   ۗ ذَلِكُمُ  مِنْ  بشََِرٍّ  نبَِّئُكُمْ 

ُ
فَأ

َ
أ قُلْ   ۗ  آياَتنَِا 

1 . الأنفال/ ٦
2 . الأنعام/ ١٤٤

3 . الحجّ/ ٧٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام84

في حين أنّ العاقل، بمقتضى عقله، يبحث عن الواقع، ولا ينزعج من إدراكه وإن كان مخالفًا 
وأبلغه  إليه،  أحسن  لأنهّ  لفكرته؛  مخالفته  عن  له  كشف  من  ويشكر  يبتهج  بل  لفكرته، 
مقصده. لذلك، من المؤسف أنّ العديد من المسلمين يتعصّبون لقومهم ومذهبهم وحزبهم، 
ولا صبر لهم على انتقاده، لدرجة أنهّ لا مجال لذكر عيوبه، ويُعتبر إطراؤه ضروريًّا؛ كالذين قال 
 

َ
فَلَا يَفْعَلوُا  لمَْ  بمَِا  يُُحمَْدُوا  نْ 

َ
أ بُّونَ  وَيُُحِ توَْا 

َ
أ بمَِا  يَفْرحَُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ سَْبََنَّ 

َ
 تَح

َ
لَا فيهم:  تعالى  الّلّه 

لِِيم1ٌ، والذين قال فيهم: صُمٌّ بكُْمٌ عُمْْيٌ فَهُمْ 
َ
عَذَابِ ۖ وَلهَُمْ عَذَابٌ أ

ْ
سَْبنََّهُمْ بمَِفَازَةٍ مِنَ ال

َ
تَح

.2َيرَجِْعُون 
َ

لَا

مت الكثير منهم؛ إنهّم لا يرجون خيًرا في غير ما عرفوه، ولا يظنّون وجود حقّ وراء 
ّ
لقد كل

ما بلغوه، في حين أنّ معظم ما عرفوه مبنّي على الظنّ، وكثيًرا ممّا بلغوه غير مقطوع به، وهذا 
يعني أنّ بطلانه محتمل، وبالّتالي ليس من المعقول أن يكونوا جازمين فيه.

أو مذاهب  أقوام  التي تكوّنت من  الوضع أكثر ظهورًا في بعض البلدان الإسلاميّة  هذا 
مختلفة وهي أقلّ تطوّرًا؛ كما هو الوضع في أفغانستان، حيث ترسّخ التعصّب القومّي والمذهبّي 
في ظلّ تنوّع الأقوام والمذاهب لدرجة لا يوجد مجال للصّلح، ومن الصّعب تشكيل حكومة 

واحدة أو حفظها، وهذا ما جعل المسلمين في ذلك البلد بائسين.

 من لا يتعصّب لقومه ومذهبه وحزبه، ولا يتعامل 
ّ

الحاصل أنهّ لا يقدر على معرفة الحقّ إلّا
فيها،  الّنظر  إعادة  القدرة على  ولديه  القطعيّة،  معتقداته  مع  كتعامله  الظنّيّة  معتقداته  مع 

وبالّتالي نبذها إذا كانت غير حقّ.

٦ . التكبّّر

عن  الإستغناء  في  يتجلّّى  وهو  الذات،  استكبار  بمعنى  »التكبّّر«  هو  للمعرفة  آخر  مانع 
نسَْانَ  ِ

ْ
الْإ إِنَّ   

َّ
كَلَّا تعالى:  الّلّه  قال  كما  قبوله؛  عن  الإستنكاف  إلى  ويؤدّي  الحقّ،  معرفة 

نْ رَآهُ اسْتَغْنََى3؛ لأنّ من يحسب نفسه أكبر ممّا هي، لا يدرك حاجته إلى المعرفة، 
َ
أ ۝ َطْغََى لَيَ

يقبله؛  ولا  لكبره  منافياً  غيره  قبل  من  توفيرها  لتوفيرها، ويحسب  إجراء  يتّخذ  لا   وبالّتالي 

1 . آل عمران/ ١٨٨
2 . البقرة/ ١٨

3 . العلق/ ٦-٧



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

85 العودة إلی الإسلام

صْْرفُِ عَنْ 
َ
سَأ ٍ جَبَّار1ٍ، وقال: 

مُتَكَبِّرِّ بِ 
ْ
قَل ُ عََلَىَ كُُلِّ  اللَّهَّ يَطْبَعُ  كَذَلكَِ  الّلّه تعالى:  كما قال 

 يؤُْمِنوُا بهَِا وَإنِْ يرََوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ 
َ

قَِّ وَإنِْ يرََوْا كُُلَّ آيةٍَ لَا
ْ
رضِْ بغَِيْْرِ الْح

َ ْ
ُونَ فِِي الْأ ينَ يَتَكَبَّرَّ ِ

َّ
آياَتِِيَ الَّذ

بوُا بآِياَتنِاَ وَكََانوُا عَنهَْا  هُمْ كَذَّ نَّ
َ
 ۚ ذَلكَِ بأِ

ً
غََيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا

ْ
 وَإنِْ يرََوْا سَبِيلَ ال

ً
 يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا

َ
لَا

 كِبْْرٌ 
َّ

تاَهُمْ ۙ إِنْ فِِي صُدُورهِِمْ إِلَّا
َ
طَانٍ أ

ْ
ِ بغَِيْْرِ سُل ينَ يُُجاَدِلوُنَ فِِي آياَتِ اللَّهَّ ِ

َّ
غََافِلِيَن2، وقال: إِنَّ الَّذ

.3َصِيُر مِيعُ الْبْ ِ ۖ إِنَّهُ هُوَ السَّ
مَا هُمْ ببِاَلِغِيهِ ۚ فَاسْتَعِذْ باِللَّهَّ

]منشأ التكبّّر[

ما يسبّب هذه الحالة في الإنسان هو فضيلة واقعيّة أو خيالّية فيه قد اغتّر بها؛ كما اغتّر 
ناَ خَيْْرٌ مِنهُْ ۖ 

َ
البعض بعنصرهم؛ مثل إبليس الذي كان أوّل متكبّّر، وقال الّلّه تعالى فيه: قَالَ أ

خَلقَْتَنِِي مِنْ ناَرٍ وخََلقَْتَهُ مِنْ طِيٍن4، واغتّر البعض بحكومتهم؛ مثل فرعون الذي قال الّلّه تعالى 
تِِْي ۖ 

َ
رِْي مِنْ تَح

َ
نْهَارُ تَج

َ ْ
كُ مِصْْرَ وهََذِهِ الْأ

ْ
ليَسَْ لِِي مُل

َ
فيه: وَناَدَى فِرعَْوْنُ فِِي قَوْمِهِ قَالَ ياَ قَوْمِ أ

ون5َ، واغتّر البعض بثروتهم؛ مثل قارون الذي قال الّلّه تعالى فيه: إنَِّ قَارُونَ كََانَ   تُبصِِْرُ
َ

فَلَا
َ
أ

ةِ إذِْ قَالَ  قُوَّ
ْ
ولِِي ال

ُ
عُصْبَةِ أ

ْ
َنُوءُ باِل

َ
كُنوُزِ مَا إنَِّ مَفَاتِِحَهُ لَت

ْ
مِنْ قَوْمِ مُوسََى فَبَغََى عَليَهِْمْ ۖ وَآتيَنْاَهُ مِنَ ال

فَرحِِيَن6، واغتّر البعض بقوّتهم العسكريّة؛ مثل حكّّام 
ْ
 يُُحِبُّ ال

َ
َ لَا  تَفْرَحْ ۖ إنَِّ اللَّهَّ

َ
ُ قَوْمُهُ لَا

َ
لَه

كِْ فَانْظُرِي 
َ

مْرُ إلَِي
َ ْ
سٍ شَدِيدٍ وَالْأ

ْ
ولوُ بأَ

ُ
ةٍ وَأ ولوُ قُوَّ

ُ
نُْ أ

َ
سبأ الذين قال الّلّه تعالى فيهم: قَالوُا نَح

ا عََادٌ  مَّ
َ
مُرِين7َ، واغتّر البعض بقوّتهم البدنيّة؛ مثل عاد الذين قال الّلّه تعالى فيهم: فَأ

ْ
مَاذَا تأَ

شَدُّ 
َ
ي خَلقََهُمْ هُوَ أ ِ

َّ
َ الَّذ نَّ اللَّهَّ

َ
وَلمَْ يرََوْا أ

َ
ةً ۖ أ شَدُّ مِنَّا قُوَّ

َ
قَِّ وَقَالوُا مَنْ أ

ْ
رضِْ بغَِيْْرِ الْح

َ ْ
بََرُوا فِِي الْأ

ْ
فاَسْتَك

ةً ۖ وَكََانوُا بآِياَتنَِا يََجحَْدُون8َ، واغتّر البعض بكثرتهم؛ مثل الذين قال الّلّه تعالى فيهم:  مِنهُْمْ قُوَّ
ا  9، واغتّر البعض بعلمهم؛ مثل الذين قال الّلّه تعالى فيهم: فَلمََّ يعٌ مُنتَْصِِرٌ نُْ جََمِ

َ
مْ يَقُولوُنَ نَح

َ
أ

.10َمِ وحََاقَ بهِِمْ مَا كََانوُا بهِِ يسَْتَهْزِئوُن
ْ
عِل

ْ
َيِّناَتِ فَرحُِوا بمَِا عِندَْهُمْ مِنَ ال جَاءَتْهُمْ رسُُلهُُمْ باِلْبْ

1 . غافر/ ٣٥
2 . الأعراف/ ١٤٦

3 . غافر/ ٥٦
4 . ص/ ٧٦

5 . الزّخرف/ ٥١
6 . القصص/ ٧٦

7 . النّمل/ ٣٣
8 . فصّلت/ ١٥

9 . القمر/ ٤٤
10 . غافر/ ٨٣



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام86

]عواقب التكبّّر[

كّل هؤلاء بسبب تكبّّرهم يمُنعون من معرفة الحقّ؛ لأنهّم بسبب تمتّعهم بقوّة يتجاهلون 
عدم تمتّعهم بالقوى الأخرى، وبسبب افتتانهم بشيء يملكونه يتغافلون عن الأشياء التي لا 
ّ الّلّه، وكّل من لديه قوّة فلديه ضعف أيضًا، 

 فمن الواضح أنهّ لا أحد كامل إلّا
ّ

يملكونها؛ وإلّا
وإن كان خالياً من ضعف فهو مبتلى بضعف آخر، والعاقل من يعرف نقاط ضعفه وقوّته. مع 
ذلك، كثير من المسلمين قد أصبحوا متكبّّرين لما نالوه في الحياة الّدنيا، وهم مغرورون بثروتهم 
وسلطتهم وعلمهم أكثر من أيّ شيء آخر؛ فإنّّي رأيت أصنافهم المختلفة، ولم أجد فيهم أشدّ 

تكبّّرًا من أهل الثروة والسّلطة والعلم.

]تكبّّر أهل العلم[

بل إنّ علماءهم أشدّ تكبّّرًا من أثريائهم وأقويائهم؛ لأنّ احترام المسلمين وتملقّهم لهم أكبر، 
وهذا ما لبسّ عليهم الحقيقة في أنفسهم، وقادهم إلى الوهم بأنهّم أفضل من الآخرين، في حين 
رَمَكُمْ عِندَْ 

ْ
ك

َ
أنّ أساس الأفضليّة في الإسلام ليس العلم، بل الّتقوى؛ كما قال الّلّه تعالى: إنَِّ أ

تْقَاكُم1ْ، ومن الواضح أنّ العديد من العلماء ليسوا متّقين؛ كما أنّ بعضهم يحسدون 
َ
ِ أ اللَّهَّ

ُ مِنْ فَضْلِه2ِ، وأنّ بعضهم  مْ يََحسُْدُونَ النَّاسَ عََلَىَ مَا آتاَهُمُ اللَّهَّ
َ
بعضًا، وقد قال الّلّه تعالى: أ

 يرُِيدُونَ عُلوًُّا 
َ

ينَ لَا ِ
َّ

عَْلهَُا للَِّذ
َ

خِرَةُ نَج
ْ

ارُ الْآ كَ الدَّ
ْ
يريدون علوًّا على بعض، وقد قال الّلّه تعالى: تلِ

 ،
ً

مُتَّقِيَن3، وأنّ بعضهم يكتمون الحقّ ويشترون به ثمناً قليلًا
ْ
عَاقِبَةُ للِ

ْ
 فَسَادًا ۚ وَال

َ
رضِْ وَلَا

َ ْ
فِِي الْأ

ِكَ 
َ

ولَئ
ُ
 ۙ أ

ً
كِتاَبِ وَيشَْتََرُونَ بهِِ ثَمَناً قَلِيلًا

ْ
ُ مِنَ ال نزَْلَ اللَّهَّ

َ
ينَ يكَْتُمُونَ مَا أ ِ

َّ
وقد قال الّلّه تعالى: إنَِّ الَّذ

 ،4ٌلِِيم
َ
يهِمْ وَلهَُمْ عَذَابٌ أ

ِّ
 يزَُك

َ
قِياَمَةِ وَلَا

ْ
ُ يوَْمَ ال  يكَُلِّمُهُمُ اللَّهَّ

َ
 النَّارَ وَلَا

َّ
كُلوُنَ فِِي بُطُونهِِمْ إلَِّا

ْ
مَا يأَ

 
َ

وأنّ بعضهم لا ينهون المسلمين عن العقائد الخاطئة والأعمال المحرّمة؛ كما قال الّلّه تعالى: لوَْلَا
ِئسَْ مَا كََانوُا يصَْنَعُون5َ، وأنّ 

َ
حْتَ ۚ لَب لِهِمُ السُّ

ْ
ك

َ
ثْمَ وَأ ِ

ْ
حْبَارُ عَنْ قَوْلهِِمُ الْإ

َ ْ
بَّانِيُّونَ وَالْأ يَنهَْاهُمُ الرَّ

ينَ  ِ
َّ

هَا الَّذ يُّ
َ
بعضهم يأكلون أموال الّناس بالباطل ويصدّون عن سبيل الّلّه؛ كما قال الّلّه تعالى: ياَ أ

 .6ِ ونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهَّ َاطِلِ وَيَصُدُّ
ْ

مْوَالَ النَّاسِ باِلْب
َ
كُلوُنَ أ

ْ
َأ

َ
حْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَي

َ ْ
 آمَنوُا إنَِّ كَثِيًرا مِنَ الْأ

1 . الحجرات/ ١٣
2 . النّساء/ ٥٤

3 . القصص/ ٨٣
4 . البقرة/ ١٧٤
5 . المائدة/ ٦٣

6 . التّوبة/ ٣٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

87 العودة إلی الإسلام

إنّّي  أنّ بعض عوامّ المسلمين أتقى وبالّتالي أكرم من بعض علمائهم. بل  د 
ّ
المؤك لذلك، فمن 

أنّ  حين  في  علماؤهم،  يحبّهما  ما  بقدر  والثناء  التملقّ  يحبّون  المسلمين  من  صنفًا  أجد  لم 
 

َ
فَلَا يَفْعَلوُا  لمَْ  بمَِا  يُُحمَْدُوا  نْ 

َ
أ بُّونَ  وَيُُحِ توَْا 

َ
أ بمَِا  يَفْرحَُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ سَْبََنَّ 

َ
تَح  

َ
لَا قال:  تعالى  الّلّه 

لِِيم1ٌ؛ لدرجة أنّ العديد منهم يجلسون أعلى من 
َ
عَذَابِ ۖ وَلهَُمْ عَذَابٌ أ

ْ
سَْبنََّهُمْ بمَِفَازَةٍ مِنَ ال

َ
تَح

يمنعونهم  ولا  ليقبّلوها،  أيديهم  إليهم  ويقدّمون  أعينهم،  بمؤخّر  إليهم  وينظرون  الآخرين، 
من الإطراء والمبالغة في شأنهم، ويقوم أعوانهم بتنحية المسلمين وطردهم من بين أيديهم! 
به  ما قمت  يعينني على  أن  منه  إلى أحدهم لأتكلمّ معه، فطلبت  بنفسي  أنّّي ذهبت  كما 
الذي  نديمه  وقال  التكبّّر عبس وسكت،  فرط  من  لكنّه  الإسلام،  إلى  المسلمين  إعادة  من 
 بالإجابة عنه في مثل هذه الحالات أنّ حضرته قد كرّس حياته لإعادة المسلمين 

ً
لًا

ّ
كان موك

حضرته  كان  إن  قلت:  حضرته؟!  مكان  لتأخذ  الطريق  من  أنت  جئت  والآن  الإسلام،  إلى 
يعينه  بذلك  قيامي  يسوءه؛ لأنّ  أن  بذلك، لا  قيامي  يسّره  أن  فينبغي  قد كرّس حياته لذلك، 
على  معه  للتعاون  جئت  وإنمّا  مكانه،  لأخذ  أجئ  لم  أنّّي  الواضح  ومن  غرضه،  حصول  على 
إعادة المسلمين إلى الإسلام، ولا شكّ أنّ على كّل مسلم واجبًا في هذا الصّدد. قال: إنّ قبلة 
الأنام ونائب الإمام لا يحتاج إلى تعاونك، وهذا هو واجب العلماء الأعلام والمراجع العظام، 
وليس واجب أمثالك من الرجال المغمورين! قلت: إنّ حضرته قبلة أيّ أنام ونائب أيّ إمام 
فلا يحتاج إلى تعاون المسلمين؟! ومن عيّّن هؤلاء العلماء الأعلام والمراجع العظام فعُلم أنّّي 
لست منهم؟! فنهض حضرته منزعجًا ليغادر، بمعنى أنهّ لم يعد راغباً في الإستماع إلى أقوالي، 
وأنا نهضت معه. فبمقتضى العادة، قدّم إلّي يده لأقبّلها وأخفّف العناء، ولكنّّي خفضت يده 
واكتفيت بالمصافحة وخرجت من عنده، وهو غاضب عّلي أن لماذا لم أقبّل يده2! هذه حالة 
 يمكن مشاهدتها في كثير من العلماء المسلمين، وفيهم حالات أسوأ من هذه ليس هنا مكان ذكرها. 

1 . آل عمران/ ١٨٨
ولا  يده،  تقبّل  ممّن  وكبر  للمقبّل،  ذلّ  لأنّه  اليد؛  تقبيل  ينبغي  لا  أنّه  تعالى  اللّه  حفظه  رأيه  من   .  2
مَ،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ينبغيان؛ كما روي عن ابن عبّاس أنّه قال: »كُنْتُ فِي مَجْلِسٍ فِيهِ رَسُولُ اللَّ
هِ؟ قُلْنَا لَهُ: هَذَا رَسُولُ  فِيكُمْ رَسُولُ اللَّ

َ
مَ، ثُمَّ جَلَسَ، ثُمَّ قَالَ: أ ى جُفَيْنَةَ، فَسَلَّ قْبَلَ رَجُلٌ مِنْ جُهَيْنَةَ يُسَمَّ

َ
فَأ

هَذَا  إِنَّ  قَالَ:  ثُمَّ  مَ،  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولُ  عَنْهُ  فَنَفَضَهَا  يَدَهُ،  لَ  فَقَبَّ مُسْرِعًا،  إِلَيْهِ  فَقَامَ  هِ،  اللَّ
فَدَخَلَ  مَجَالِسِهِمْ  فِي  جَلَسُوا  فَإِذَا  رِهِمْ،  بِتَجَبُّ اسِ  النَّ عَلَى  يَسْتَطِيلُونَ  كَانُوا  عَاجِمِ، 

َ
الْْأ حُمُقَاتِ  مِنْ  حُمُقَةٌ 

هشام  ابن  رواه  الْمُصَافَحَةُ«،  سْلََامِ  الْْإِ ةَ  تَحِيَّ وَإِنَّ  فَتَهُمْ، 
ْ
رَأ يَسْتَجْلِبُ  بِهَذَا  قَهُمْ  تَمَلَّ دُونَهُمْ،  هُوَ  مَنْ  عَلَيْهِمْ 

)ت٢١٣هـ( في »التيجان« )ص١٧٣(.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام88

وأتباعهم  الحقّ،  منهم معرفة  ترجى  فيهم، لا  الروح  مثل هذه  أنهّ مع وجود  الواضح  من 
)ت١٣١٤هـ(  الّدين  جمال  السيّد  كتب  عندما  كما  آثارهم.  على  الظّلمة  يدخلون  أيضًا 
وجه  في  والوقوف  الكفّار  أمام  اليقظة  إلى  ودعاهم  المسلمين  العلماء  بعض  إلى  رسائل 
أنفسهم أعلم منه بما يجب وما لا  الإستعمار، لم يجبه كثير منهم؛ لأنهّم كانوا يحسبون 
معروف!1  وغير  مغمور  رجل  المهمّة  لهم  يحدّد  أن  من  أجلّ  شأنهم  أنّ  ويعتقدون  يجب، 
فتوى  وأصدر  البداية  دعوته في  أجاب  الذي  الشيرازيّ )ت١٣١٢هـ(  الميرزا حسن  حتّّى 
خدعه!2  قد  الّدين  جمال  السيّد  أنّ  ظنّ  لأنهّ  عمله؛  على  ندم  ما  سرعان  التبغ،  بتحريم 
معرفة  إلى  أحوج  هم  المجتمع،  على  الأكبر  تأثيرهم  بسبب  العلم،  أهل  أنّ  حين  في  هذا 
أنّ  الواضح  ومن  أكثر،  خسائر  ويكبّدون  يتكبّدون  فسوف  يعرفوه  لم  وإذا  الحقّ، 
أحد  في  بارعًًا  المرء  يكون  أن  الممكن  من  لأنهّ  مستحيل؛  غير  به  معرفتهم  عدم 
عن  شيئاً  الّلّه  يُُخفي  أن  الغريب  من  وليس  آخر،  بعُد  في  دراية  وأقلّ  الّدين،  أبعاد 
نزول  الكافرين  من  فريق  استغرب  كما  مشهور؛  غير  آخر  لعالم  ويظهره  مشهور،  عالم 
كما  زعمهم؛  منه في  أكبر  رجال  وجود  مع  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  القرآن على محمّد صلّّى 
 ،3ٍعَظِيم قَرْيَتيَْْنِ 

ْ
ال مِنَ  رجَُلٍ  عََلَىَ  قُرْآنُ 

ْ
ال هَذَا  لَ  نزُِّ  

َ
لوَْلَا وَقاَلوُا  فيهم:  تعالى  الّلّه  قال 

يَاَةِ 
ْ
الْح فِِي  مَعِيشَتَهُمْ  بيَنَْهُمْ  قَسَمْنَا  نُْ 

َ
نَح  ۚ رَبِّكَ  رحَْْمَتَ  يَقْسِمُونَ  هُمْ 

َ
أ عليهم:  ا  ردًّ وقال 

وَرحَْْمَتُ   ۗ سُخْرِيًّا  بَعْضًا  بَعْضُهُمْ  لِِيَتَّخِذَ  دَرجََاتٍ  بَعْضٍ  فَوْقَ  بَعْضَهُمْ  وَرَفَعْنَا   ۚ نْيَا  الدُّ
خلقًا  يجعل  أن  يستحيي  لا  الّلّه  فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة   .4َيََجمَْعُون ا  مِمَّ خَيْْرٌ  رَبِّكَ 
بَعُوضَةً  مَا   

ً
مَثَلًا يضَْْرِبَ  نْ 

َ
أ يسَْتَحْيِِي   

َ
لَا  َ اللَّهَّ إِنَّ  قال:  كما  عباده؛  لهداية  سبباً  مغمورًا 

ينَ كَفَرُوا فَيَقُولوُنَ مَاذَا  ِ
َّ

ا الَّذ مَّ
َ
قَُّ مِنْ رَبِّهِمْ ۖ وَأ

ْ
نَّهُ الْح

َ
ينَ آمَنُوا فَيَعْلمَُونَ أ ِ

َّ
ا الَّذ مَّ

َ
فَمَا فَوْقَهَا ۚ فَأ

 .5فَاسِقِيَن
ْ
ال  

َّ
إِلَّا بهِِ  يضُِلُّ  وَمَا   ۚ كَثِيًرا  بهِِ  وَيَهْدِي  كَثِيًرا  بهِِ  يضُِلُّ   ۘ  

ً
مَثَلًا بهَِذَا   ُ اللَّهَّ رَادَ 

َ
 أ

1 . لقراءة رسائله إليهم، راجع: تاريخ الشيخ محمّد عبده لرشيد رضا، ج١، ص٥٦ وما بعدها.
2 . لمعرفة المزيد عن هذا الموضوع، راجع: نقش سيّد جمال الدّين در بيداري مشرق‌زمين ]بالفارسيّة[ 

للطباطبائيّ، ص٦٢ و٦٣.
3 . الزّخرف/ ٣١
4 . الزّخرف/ ٣٢

5 . البقرة/ ٢٦



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

89 العودة إلی الإسلام

الحكمة  من  ليس  ولذلك  مغمورين1،   
ً

رجالًا كانوا  الّلّه  أولياء  أكثر  أنّ  بالتجربة  ثبت  بل 
 أن يمنّ على الذين استضُعفوا في 

ّ
والإحتياط رفض دعوة رجل لأنهّ مغمور. بل يأبى الّلّه إلّا

ينَ اسْتُضْعِفُوا فِِي  ِ
َّ

نْ نَمُنَّ عََلَىَ الَّذ
َ
الأرض ويجعلهم أئمّة ويجعلهم الوارثين؛ كما قال: وَنرُِيدُ أ

وَارِثِيَن2. لذلك، ينبغي لأهل العلم أن يكفّوا عن غرورهم 
ْ
عَْلهَُمُ ال

َ
ةً وَنَج ئمَِّ

َ
عَْلهَُمْ أ

َ
رضِْ وَنَج

َ ْ
الْأ

ءٍ عَلِيمٌ، ويتذكّروا قول الّلّه الذي قال: نرَْفَعُ دَرجََاتٍ  الجاهل، ولا يحسبوا أنهّم بكُِلِّ شََيْ
مٍ عَلِيم3ٌ؛ كما ينبغي لأتباعهم أن لا يقولوا: ليس من الممكن 

ْ
مَنْ نشََاءُ ۗ وَفَوْقَ كُُلِّ ذِي عِل

أن يخفى الحقّ عنهم، ويظهر لشخص آخر؛ لأنّ هذا قول كذب لا أساس له ولا يتوافق مع 
العقل والشّّرع، بل هو مخالف للحسّ والتجربة.

]تكبّّر أهل السّلطة والثروة[

هذه القاعدة تنطبق أيضًا على أصحاب السّلطة والثروة؛ لأنّ معرفة الحقّ لا ملازمة لها مع 
السّلطة والثروة، بل من المشهود أنّ أعظم السّلطة والثروة في أيدي الذين هم أقلّ نصيباً من 
معرفة الحقّ، ولذلك ليس من الحكمة امتناعهم عن معرفة الحقّ بسبب سلطتهم وثروتهم، 
بل ينبغي أن يولوا اهتمامًا أكثر لمعرفة الحقّ بسبب سلطتهم وثروتهم، حتّّى لا يضّروا بأنفسهم 
والمجتمع ضررًا أكبر بسبب عدم معرفتهم بالحقّ أثناء امتلاكهم للسّلطة والثروة، ولا يصبحوا 
أسباب خسارة المسلمين بلا قصد ولا علم. هذا يعني أنّ على أصحاب السّلطة والثروة من 
المسلمين أن يجدّوا في معرفة الحقّ أكثر من غيرهم، ولا يستنكفوا عن قبوله خوفًا من انتقاص 
سلطتهم وثروتهم؛ لأنّ المقصود من سلطتهم وثروتهم توفير سعادتهم في الّدنيا والآخرة، وإذا لم 
 تفعلاه فلا قيمة لهما ولا فائدة، ومن الواضح أنّ سعادة الّدنيا والآخرة منوطة بمعرفة الحقّ وقبوله. 

ذِينَ  خْفِيَاءُ، الَّ
َ
تْقِيَاءُ الْْأ

َ
هِ الْْأ 1 . كما روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »إِنَّ خِيَارَ عِبَادِ اللَّ

مُظْلِمَةٍ«  غَبْرَاءَ  كُلِّ  مِنْ  هُ  اللَّ يهِمُ  يُنَجِّ الْهُدَى،  مَصَابِيحُ  قُلُوبُهُمْ  يُفْتَقَدُوا،  لَمْ  غَابُوا  وَإِنْ  يُعْرَفُوا،  لَمْ  شَهِدُوا  إِنْ 
مُؤْمِنٌ خَفِيفُ الْحَاذِ، ذُو  اسِ عِنْدِي  غْبَطَ النَّ

َ
أ )الزهد للمعافى بن عمران الموصليّ، ص٢١٥(، وقال: »إِنَّ 

لَتْ  صَابِعِ، فَعُجِّ
َ
اسِ، لََا يُشَارُ إِلَيْهِ بِالْْأ ، وَكَانَ غَامِضًا فِي النَّ رِّ حْسَنَ عِبَادَتَهُ فِي السِّ

َ
هُ وَأ طَاعَ رَبَّ

َ
حَظٍّ مِنْ صَلََاةٍ، أ

تْ بَوَاكِيهِ« )الزهد لأحمد بن حنبل، ص١٣؛ سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٧٥(، وروي  تُهُ، وَقَلَّ تُرَاثُهُ، وَقَلَّ مَنِيَّ
ولَئِكَ مَصَابِيحُ 

ُ
هُ مِنْهُ بِرِضْوَانٍ، أ اسَ وَلََا يَعْرِفُونَهُ، يَعْرِفُهُ اللَّ عن عليّ أنّه قال: »طُوبَى لِكُلِّ عَبْدٍ نُوَمَةٍ، يَعْرِفُ النَّ

بِالْمَذَايِيعِ الْبُذُرِ،  ولَئِكَ لَيْسُوا 
ُ
بْوَابَ رَحْمَتِهِ، أ

َ
أ لَهُمْ  هُ  وَيَفْتَحُ اللَّ فِتْنَةٍ غَبْرَاءَ مُظْلِمَةٍ،  الْهُدَى، تُجْلَى عَنْهُمْ كُلُّ 

وَلََا الْجُفَاةِ الْمُرَائِينَ« )الزهد للمعافى بن عمران الموصلي، ص٢١٦؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص١٠٠؛ 
هُ فِي عِبَادِهِ، فَلََا تَسْتَصْغِرَنَّ عَبْدًا مِنْ  خْفَى وَلِيَّ

َ
هَ أ التواضع والخمول لابن أبي الدّنيا، ص٣٤(، وقال: »إِنَّ اللَّ

نْتَ لََا تَعْلَمُ« )الخصال لابن بابويه، ص٢٠٩(.
َ
هُ وَأ مَا يَكُونُ وَلِيَّ عِبَادِهِ، فَرُبَّ

2 . القصص/ ٥
3 . يوسف/ ٧٦



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام90

كما أنّ مصدر السّلطة والثروة في العالم هو الّلّه، ومن اتصّل بالّلّه فقد اتصّل بمصدر السّلطة 
العالم، وهذا عكس ما  السّلطة والثروة في  العالم، ومن فارقه فقد فارق مصدر  والثروة في 
يبَتَْغُونَ 

َ
يعًا1، وقال: أ ةُ جََمِ عِزَّ

ْ
ةَ فَللَِّهِ ال عِزَّ

ْ
يتُصوّر غالًبا؛ كما قال الّلّه تعالى: مَنْ كََانَ يرُِيدُ ال

وَلكَِنَّ  رضِْ 
َ ْ
وَالْأ مَاوَاتِ  السَّ خَزَائنُِ   ِ وَلِِلَّهَّ وقال:   ،2يعًا جََمِ  ِ لِِلَّهَّ ةَ  عِزَّ

ْ
ال إِنَّ 

فَ ةَ  عِزَّ
ْ
ال عِندَْهُمُ 

 ،4ٍبقَِدَرٍ مَعْلوُم 
َّ

ُ إِلَّا
ُ

لُه  عِندَْناَ خَزَائنُِهُ وَمَا نُنََزِّ
َّ

ءٍ إِلَّا  يَفْقَهُون3َ، وقال: وَإنِْ مِنْ شََيْ
َ

مُناَفِقِيَن لَا
ْ
ال

.6ُفُقَرَاء
ْ
نْتُمُ ال

َ
غَنِِيُّ وَأ

ْ
ُ ال ِ باَق5ٍ، وقال: وَاللَّهَّ وقال: مَا عِندَْكُمْ يَنفَْدُ ۖ وَمَا عِندَْ اللَّهَّ

إليه،  محتاجين  أنفسهم  يرون  الذين   
ّ

إلّا به  والإلتزام  الحقّ  بمعرفة  يفوز  لن  أنهّ  الحاصل 
ما 

ّ
ويكفّون عن التكبّّر أمامه بسبب ما لديهم من الّدنيا؛ لأنهّ، على عكس ما قد يبدو، كل

ما كانوا 
ّ
ازداد ما لديهم من الّدنيا ازدادت حاجتهم إلى معرفة الحقّ والإلتزام به، وبالطبع كل

أحوج إليه كان عليهم أن يكونوا أشدّ خضوعًًا وطلباً له.

٧ . النّّزعة الخرافيّة

مانع آخر للمعرفة هو »النّّزعة الخرافيّة«. المراد بالخرافة اعتقاد مخالف للعادة ليس له أساس 
الحقّ؛ لأنّ  المرء من معرفة  يمنع  المبنّي عليها  التفكير  أنّ  الواضح  والشّّرع، ومن  العقل  في 
 من 

ً
الخرافة، على الرغّم من أنهّا أوهن الإعتقادات، هي في بعض الأحيان أكثر رواجًا وتغلغلًا

الإعتقادات العقليّة والشّّرعيّة، وتلوثّ الإعتقادات العقليّة والشّّرعيّة وتضعفها. هذا في حين 
أنّ أكثر المسلمين، الذين ليست لديهم معلومات كافية، هم مبتلون بمثل هذه الإعتقادات؛ 
لأنّ جميع المذاهب الإسلاميّة، قد تلوّثت بشكل أو بآخر بالخرافات، وابتعدت عن العقلانيّة 

والواقعيّة الإسلاميّة بالتحوّل إلى الأوهام والأمانّي في الإعتقادات الّدينيّة.

]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين الصّوفيّين[

للعديد  الذوق  غير  أساس  لديهم  ليس  الصّوفيّين  المسلمين  أكثر  المثال،  سبيل  على 
في  كبيًرا  دورًا  للعقل  يرون  لا  بالتحديد،  السّبب  ولهذا  الّدينيّة،  اعتقاداتهم  من 
كثيًرا؛  شعرًا  مذمّته  في  ويقولون  حجّة،  يعتبرونه  لا  السّلفيّين،  ومثل   المعرفة، 

1 . فاطر/ ١٠
2 . النّساء/ ١٣٩
3 . المنافقون/ ٧

4 . الحجر/ ٢١
5 . النّحل/ ٩٦
6 . محمّد/ ٣٨



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

91 العودة إلی الإسلام

بي‌تمكين  سخت  پاي چوبين  بود/  استدلاليان چوبين  »پاي  المثال:  سبيل  يقولون على  كما 
ا، ومرادهم  بود«1، أي أنّ أرجل أهل الإستدلال خشبيّة، والأرجل الخشبيّة غير مستقرّة جدًّ
بالإستدلال الإستدلال العقلّي! مع أنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه تعالى قد استدلّ في كتابه، وأخبر 
عن استدلالات أنبيائه، وأمر نبيّه بالإستدلال، وسأل الكافرين أن يأتوا باستدلالهم إن كان 
لديهم استدلال، وأساس الإستدلال في جميع هذه الحالات هو العقل. لذلك، ليس من المعلوم 
العقل هو  أهل الإستدلال خشبيّة؛ لأنّ  أرجل  إذا كانت  أرجل الآخرين  أنهّ كيف تكون 
يعُتبر أساس معرفة  أقوى أساس للمعرفة، والأسس الأخرى أضعف منه، والكشف الذي 
مع  يتعارض  الطبيعة، لا  وراء  من  الحقّ  بمعنى مشاهدة  إذا كان  التصوفّ،  أهل  الحقّ عند 
التصوفّ  أهل  وجهود  البصر،  حاسّة  مثل  تخدمه  التي  العقل  أدوات  إحدى  هو  بل  العقل، 
متعارض  الشّّرع  أنّ  إظهار  في  الحديث  أهل  جهود  تشبه  العقل  مع  متعارض  أنهّ  إظهار  في 
الذوق  بالكشف  المراد  يكون  أن   

ّ
إلّا وهمًا؛   

ّ
إلّا وليس  له  حقيقة  لا  ما  وهو  العقل،  مع 

البشريّ الّناقص والمتغيّّر، الذي بسبب نقصه وتغيّّره في ذاته يمكن أن يتعارض مع العقل، 
أنّ أذواق  بالّنظر إلى  بالضبط، لا يمكن أن يكون معيار المعرفة؛ لا سيّما  السّبب  ولهذا 
الّناس، إذا لم يكن لها أساس في العقل، ستكون متعدّدة بعددهم، واتبّاعها، بالإضافة إلى 
أنّ  القول  يمكن  بل  فيه.  مرغوب  غير  أمر  وهو  اختلافهم،  إلى  سيؤدّي  له،  أساس  لا  أنهّ 
المعرفة؛  موانع  أحد  وتعُتبر  صى 

ُ
تُح لا  التي  الّنفسانيّة  الأهواء  نفس  هو  المعنى،  بهذا  الذوق 

قَوْمَ 
ْ
 يَهْدِي ال

َ
َ لَا ۚ إِنَّ اللَّهَّ  ِ

بَعَ هَوَاهُ بغَِيْْرِ هُدًى مِنَ اللَّهَّ نِ اتَّ ضَلُّ مِمَّ
َ
كما قال الّلّه تعالى: وَمَنْ أ

متعارضًا  يعتبرونه  حيث  القلبّي،  بالكشف  الصّوفيّين  مراد  أنّ  يعلم  هنا  من   .2المِِيَن الظَّ
مع العقل، هو الذوق البشريّ؛ كما يطلقون عليه أحياناً »العشق«، ويعتبرونه في صراع مع 
العقل بكلّ تأكيد، ويقولون في مدحه وذمّ العقل كّل ما في وسعهم؛ كما يقولون على سبيل 
المثال: »دور بادا عاقلان از عاشقان/ دور بادا بوي گلخن از صبا/ گر درآيد عاقلي گو راه 
نيست/ ور درآيد عاشقي صد مرحبا«3، أي بَعُد العقلاء من العشّاق، وبَعُدت رائحة القمامة 
من النسيم العليل! إذا دخل عليك عاقل فقل لا سبيل لك، وإذا دخل عليك عاشق فقل 
 مرحباً مائة مرّة! أو يقولون: »من كان له عشق فالمجلس مثواه/ من كان له عقل فإياّه وإياّنا«4، 

1 . المثنوي المعنوي لجلال الدّين الرّوميّ، الدّفتر الأوّل، الجزء ١٠٥
2 . القصص/ ٥٠

3 . ديوان الشمس لجلال الدّين الرّوميّ، الغزل ١٧٢
4 . نفس المصدر، الغزل ٢٦٧



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام92

أو يقولون: »در صرصر عشق عقل پشه‌ست/ آنجا چه مجال عقل‌ها بود«1، أي أنّ العقل في 
زانكه  نبود  انديشه  را  »عشق  يقولون:  أو  للعقول؟!  فيه  أيّ مجال  بعوضة!  العشق  صرصر 
تفكير؛  للعشق  ليس  أي  اعماستم«2،  يعني كه من  باشد عصا  را  انديشه عصاست/ عقل 
قاعده‌ي  »بر  يقولون:  أو  أعمى!  أننّي  يعني  العصا  يتّخذ  والعقل  العصا،  يشبه  التفكير  لأنّ 
رأس  أي كن  تبّرا كن«3،  گويد كز عقل  مجنون سرفتنه‌ي غوغا شو/ كاين عشق همي 
فتنة الغوغاء على سنّة المجنون؛ لأنّ هذا العشق يقول لك: تبّرأ من العقل! أو يقولون: »عقل 
گويد گوهرم گوهر شكستن شرط نيست/ عشق گويد سنگ ما بستان وبر گوهر بزن«4، 
أي يقول العقل: أنا جوهرة، وليس من الصّواب كسر الجوهرة، ولكنّ العشق يقول: خذ 
حجرنا وارم به الجوهرة! أو يقولون: »عشق را با عقل اگر جمع آورند/ سال‌ها با هم نكوبد 
هاونش«5، أي لو حاولوا الجمع بين العشق والعقل، لن يجمعهما الّدقّ في الهاون لسنوات! أو 
يقولون: »هزيمت همان روز شد شاه عقل/ كه در شهر تن خيمه زد مير عشق«6، أي انهزم 
»عقل  يقولون:  أو  الجسد!  مدينة  في  العشق  أمير  خيّم  الذي  اليوم  نفس  في  العقل  سلطان 
شكست«7،  خواهد  گدا  چندين  سر  سلطان  در  بر  باك/  چه  مي‌لافد  عشق  بارگاه  در  اگر 
رؤوس  السّلطان  باب  على  ستكُسر  ا،  مهمًّ ليس  العشق  بلاط  في  يفتخر  العقل  أنّ  لو  أي 
عديد من المتسوّلين! أو يقولون: »قياس كردم وتدبير عقل در ره عشق/ چو شبنمي است 
كه بر بحر مي‌كشد رقمي«8، أي قست فوجدت تدبير العقل في طريق العشق كندى يرقم 
على البحر! أو يقولون: »ما را ز منع عقل مترسان ومي بيار/ كان شحنه در ولايت ما هيچ 
بالشّّراب؛ لأنّ ذلك الشرطّي لا منصب  العقل وجئنا  كاره نيست«9، أي لا تخوّفنا من منع 
پنجه  كي  آهو  ژيان  با شير  نياميزد/  با عشق  ناداني  از سر  »عقل  يقولون:  أو  ولايتنا!  له في 
 دراندازد«10، أي أنّ العقل بجهله لا يخالط العشق، متى يقوم الغزال بمصارعة الأسد المفترس؟! 

1 . نفس المصدر، الغزل ٧٢٤
2 . نفس المصدر، الغزل ١٥٩٩

3 . نفس المصدر، غزل ١٨٧٦
4 . نفس المصدر، الغزل ١٩٥٩

5 . ديوان الأشعار للأوحديّ، الغزل ٤٣٥
6 . نفس المصدر، الغزل ٤٤٧

7 . ديوان الأشعار لبيدل الدّهلويّ، الغزل ٥١٧
8 . ديوان الأشعار للحافظ الشيرازيّ، الغزل ٤٧١

9 . نفس المصدر، الغزل ٧٢
10 . ديوان الأشعار لخواجو الكرمانيّ، الغزل ٢٩٩



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

93 العودة إلی الإسلام

أو يقولون: »هر كه را عقل در اين راه مربّّي باشد/ لاجرم در حرم عشق نباشد بارش«1، أي 
من كان العقل مدرّبه في هذا السّبيل، لا جرم ليس له إذن لدخول حرم العشق! أو يقولون: 
»عقل را ره نبود بر در خلوتگه عشق/ عام را بار نباشد به سراپرده‌ي خاص«2، أي لا سبيل 
للعقل إلى خدر العشق، كما أنّ العامّّيّ لا إذن له في دخول خيمة الخاصّ! أو يقولون: »بر اهل 
عشق فضيلت به عقل نتوان جست/ كه عقل وفضل در اين ره عقيله است وفضول«3، أي 
 لا يمكن التفوّق على أهل العشق بالعقل؛ لأنّ العقل والفضل في هذا السّبيل مانع وفضولّي! 
أو يقولون: »سّر عشق از عقل پرسيدن خطاست/ روح قدسي را چه داند اهرمن«4، أي من 
الخطأ أن تسأل العقل عن سّر العشق، ماذا يعرف الشيطان عن روح القدس؟! أو يقولون: 
»شوق را بر صبر قوّت غالبست/ عقل را با عشق دعوي باطل است«5، أي أنّ قوّة الشوق 
غالبة على الصّبر، ودعوى العقل باطلة مع العشق! أو يقولون: »دانند جهانيان كه در عشق/ 
انديشه‌ي عقل معتبر نيست«6، أي يعلم أهل العالم أنّ تدبير العقل غير معتبر في العشق! 
أي  نيست«7،  وفرمانيش  معزولست  گفت  عشق/  ز  پرسيدم  عقل  »ماجراي  يقولون:  أو 
»اي عقل  يقولون:  أو  أمر!  إليه  وليس  إنهّ مخلوع  فقال  العقل،  قضيّة  العشق عن  سألت 
نگفتم كه تو در عشق نگنجي/ در دولت خاقان نتوان كرد خلافت«8، أي يا عقل! ألم أقل 
أنهّ لا مكان لك في العشق؛ لأنهّ لا يمكن الخلافة في دولة الخاقان؟! أو يقولون: »چو شور 
عشق درآمد قرار عقل نماند/ درون مملكتي چون دو پادشا گنجد«9، أي عندما جاء شغف 
العشق لم يبق قرار للعقل، كيف يجتمع ملكان في مملكة واحدة؟! أو يقولون: »عقل را گر 
هزار حجّت هست/ عشق دعوي كند به بطلانش«10، أي لو كان للعقل ألف حجّة، لحكم 
 العشق ببطلانها! أو يقولون: »عشق آمد وعقل همچو بادي/ رفت از بر من هزار فرسنگ«11، 

1 . نفس المصدر، الغزل ٥٤٦
2 . نفس المصدر، الغزل ٥٧١
3 . نفس المصدر، الغزل ٦٠٩
4 . نفس المصدر، الغزل ٧٥١

5 . الغزليات للسعديّ الشيرازيّ، الغزل ٧٢
6 . نفس المصدر، الغزل ١١٦
7 . نفس المصدر، الغزل ١١٨
8 . نفس المصدر، الغزل ١٣٦
9 . نفس المصدر، الغزل ١٥٩

10 . نفس المصدر، الغزل ٣٣١
11 . نفس المصدر، الغزل ٣٤٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام94

أي جاء العشق وذهب العقل من عندي ألف فرسخ كريح! أو يقولون: »حديث عقل در ايام 
پادشاهي عشق/ چنان شدست كه فرمان عامل معزول«1، أي قد أصبح حديث العقل في أياّم 
مُلك العشق كأمر عامل معزول! أو يقولون: »زان گه كه عشق دست تطاول دراز كرد/ معلوم 
شد كه عقل ندارد كفايتي«2، أي منذ بسط العشق يد التطاول، تبيّّن أنّ العقل ليس له كفاءة! 
أو يقولون: »رها كن عقل را با حق همي باش/ كه تاب خور ندارد چشم خفاش«3، أي دع 
العقل وكن مع الحقّ؛ لأنّ عين الخفّاش لا طاقة لها بالشمس! أو يقولون: »عشق را با عقل 
نسبت كي توان/ شاه فرمان ده كجا دربان كجا«4، أي متى يمكن مقارنة العشق مع العقل؟! 
أين الملك الآمر وأين البوّاب؟! أو يقولون: »عقل را در عشق ويران كن كه در درگاه دوست/ 
عاشقان را بار هست وعاقلان را بار نيست«5، أي اهدم العقل في العشق؛ لأنّ عند الحبيب 
يؤذن بدخول العاشقين ولا يؤذن بدخول العاقلين، وما شابه هذه من المزخرفات التي ذكرها 
مملّ وغير ضروريّ. من الواضح أنهّ ليس وراء هذه الألفاظ الجميلة معنى محصّل؛ لأنّ العشق، 
إذا كان بمعنى حبّ الحقّ، فإنهّ لا يتعارض مع العقل، بل على العكس يقوم على العقل؛ نظرًا لأنهّ 
لا يعُرف بدون العقل حقّ حتّّى يكون حبّه ممكناً، والحبّ الذي لا يقوم على المعرفة هو هوى.

]دور المسلمين الصّوفيّين في نشر النفور من العقل[

من هنا يمكن القول أنّ أهل التصوفّ المسلمين، إلى جانب أهل الحديث المسلمين، قد 
لعبوا دورًا بارزًا في نشر النفور من العقل بين المسلمين؛ مع فارق أنّ أهل الحديث المسلمين 
الشّعريّ! في  كانوا مروجّين للتدينّ الخبريّ، وأهل التصوفّ المسلمين كانوا مروجّين للتدينّ 
مغالطة  مجرّد  الغالب  في  هو  بل   ، الظنّّيّ الخبر  من  بكثير  اعتبارًا  أقلّ  هو  الشعر  أنّ  حين 
ومداعبة بالألفاظ تسُكت العقل بسبب جَرسْها دون أن تقنعه؛ إذ من الواضح أنهّ ليس كّل 
الّلّه مثل  كلام موزون صحيحًا، ولا يمكن معرفة الحقّ بمثل هذه المزخرفات؛ كما سمّّى 
هذه الأقوال المزيّنة والخاطئة »زخرف القول«، واعتبرها ما يلفّقه الشياطين لخداع بعضهم 
يوُحِِي  نِّ  ِ

ْ
وَالْج نسِْ  ِ

ْ
الْإ شَيَاطِيَن  ا  عَدُوًّ نبَِِيٍّ  لِكُُلِّ  نَا 

ْ
جَعَل وَكَذَلكَِ  فقال:  للأنبياء،  بعضًا عداوة 

 ،6َيَفْتََرُون وَمَا  فَذَرهُْمْ   ۖ فَعَلوُهُ  مَا  رَبُّكَ  شَاءَ  وَلوَْ   ۚ غُرُورًا  قَوْلِ 
ْ
ال زخُْرُفَ  بَعْضٍ   

َ
إِلَى  بَعْضُهُمْ 

1 . نفس المصدر، الغزل ٣٥١
2 . نفس المصدر، الغزل ٥٣١

3 . گلشن راز للشبستريّ، الجزء ٧ الجواب
4 . ديوان الأشعار للفيض الكاشانيّ، الغزليات، الغزل ٥

5 . نفس المصدر، الغزل ١٦٧
6 . الأنعام/ ١١٢



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

95 العودة إلی الإسلام

بل أطلق على مثل هذه الألعاب اللُّغويّة المغوية »لهو الحديث«، واعتبرها مؤدّية إلى الضلال 
دَِيثِ لِِيُضِلَّ عَنْ 

ْ
اذه هزوًا، فقال: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يشَْتََرِي لهَْوَ الْح

ّ
عن سبيل الّلّه بغير علم واتّخ

.1ِكَ لهَُمْ عَذَابٌ مُهِيٌن
َ

ولَئ
ُ
مٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ۚ أ

ْ
ِ بغَِيْْرِ عِل سَبِيلِ اللَّهَّ

ه، فقد تأثرّ الكثير من المسلمين بالشعراء كما تأثرّوا بالأنبياء، بل يستندون 
ّ
مع ذلك كل

الثقّافة  تشكيل  في  أشعارهم  ودور  القرآن،  آيات  إلى  يستندون  كما  أحياناً  أشعارهم  إلى 
الشعراء،  اتبّاع  من  بصراحة  حذّر  قد  الّلّه  أنّ  مع  إنكاره،  يمكن  لا  للمسلمين  الحالّية 
مَا  يَقُولوُنَ  هُمْ  نَّ

َ
وَأ ۝ يهَِيمُونَ وَادٍ  كُُلِّ  فِِي  هُمْ  نَّ

َ
أ ترََ  لمَْ 

َ
أ ۝ غَاوُونَ

ْ
ال يتََّبِعُهُمُ  عَرَاءُ  وَالشُّ فقال: 

عَلَّمْنَاهُ  وَمَا  فقال:  به،  يليق  لا  ممّا  واعتبره  الشعر،  نبيّه  يعلمّ  لم  أنهّ  كما  يَفْعَلوُن2َ؛   
َ

لَا
شأن  ينافي  ما  إلى  له  ونسبة  له  إهانة  شاعر  بأنهّ  الإعتقاد  اعتبر  بل   ،3 ُ

َ
لَه ينَبَْغِِي  وَمَا  عْرَ  الشِّ

 مَا تؤُْمِنوُن4َ. لذلك، ليس من المبالغة القول بأنّ 
ً

نبوّته، فقال: وَمَا هُوَ بقَِوْلِ شَاعِرٍ ۚ قَلِيلًا
الشعراء، مثل السّحرة، مزاحمون للأنبياء، وقد دخلوا في معارضتهم بعلم أو بغير علم؛ لأنهّم 
من خلال كلماتهم العذبة والمتناغمة، قد تولوّا تعليم الّناس عن قصد أو عن غير قصد، في 
حين أنّ تعليم الّناس ليس من شأنهم، لكنّه من شأن الأنبياء، ولا حقّ للشعراء في تغطية 
تعاليمهم بأوهامهم. على سبيل المثال، أليس هذا معارضة مع الأنبياء أن يقول شاعر ماهر 
كساحر خفيف اليد: »هش دار كه گر وسوسه‌ي عقل كني گوش/ آدم‌صفت از روضه‌ي 
رضوان به در آيي«5، أي كن على حذر أنكّ إن تستمع إلى وسوسة العقل تخرج من روضة 
الرضوان كما خرج آدم؟! في حين أنّ الأنبياء اعتبروا العقل معيارًا للمعرفة ووسيلة للوصول 
إلى روضة الرضوان، ودعوا بصراحة إلى اتبّاعه، ومن الواضح أنّ آدم عليه السّلام لم يعص الّلّه 
تعالى اتبّاعًًا للعقل، بل فعل ذلك اتبّاعًًا لهواه، وادّعاء الشاعر عنه مجرّد بهتان، ومع ذلك فهو 
جميل وفتّان لدرجة أنهّ لا ينتبه أحد لعدم صحّته ولا يسلم من نفوذه إلى ضميره غالًبا! هذا يعني 
أنّ الشعراء يضخّون في أذهان المسلمين تعاليم خاطئة تحت غطاء تعابير موزونة وممتعة، وبقوّة 
ثرثرتهم وإملاحهم يحملونهم على قبول أوهام واهية وسخيفة كنكات حكيمة ولطيفة، في حين 
 أنّ جوهر كلامهم، إذا حُوّل إلى النثر وجُرّد من الزخارف المتلوّنة، إنمّا يشبه هذياناً لا معنى له! 

1 . لقمان/ ٦
2 . الشّعراء/ ٢٢٤-٢٢٦

3 . يس/ ٦٩
4 . الحاقّة/ ٤١

5 . ديوان الأشعار للحافظ الشيرازيّ، الغزل ٤٩٤



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام96

الشعر  يحبّون  الوقت  نفس  وفي  العقل،  عن  التخلّّي  يرضون  لا  الذين  المسلمين  فإنّ  لذلك، 
مفاهيم  منظوماتهم  لأسخف  وينسجون  أشعارهم،  تأويل  يحاولون  للشّعراء،  ويتعصّبون 
والمجامعة على  والمعانقة  القُبلة  أقوالهم في  المثال، يحملون  معقولة ومقبولة! كما على سبيل 
أنّ  الّلّه تعالى، مع  الرّقص والسّكر والغناء إلى عبادة  أقوالهم في  التقرّب إلى الحقّ، ويؤوّلون 

بعض تأويلاتهم باردة للغاية، وبعض تيبرراتهم حمل على ما لا يحتمل!

الثرثارين شعراء معدودون  الشعراء  أوساط هؤلاء  أنهّ كان في  القول  الإنصاف  نعم، من 
قالوا الشعر على أساس العقل، وكيّفوه على تعاليم الأنبياء، ومن الواضح أنّ عتابي لا يتوجّه 
إليهم؛ لأنّ كلام الإنسان، إذا كان له مفهوم صحيح ومنطوق جميل، فهو كامل، والكامل حسن 
ينَ  ِ

َّ
 الَّذ

َّ
وجدير بالحبّ؛ كما أنّ الّلّه تعالى استثنى أصحابه من الشعراء المهذارين وقال: إِلَّا

ينَ ظَلمَُوا  ِ
َّ

وا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواۗ  وسََيَعْلمَُ الَّذ َ كَثِيًرا وَانْتَصََرُ الِِحاَتِ وذََكَرُوا اللَّهَّ آمَنوُا وعََمِلوُا الصَّ
لم  القول الذين  الهذّائين وهؤلاء المحترسين في  يَنقَْلِبوُن1َ. شتّان ما بين هؤلاء  مُنقَْلبٍَ  يَّ 

َ
أ

يلوّثوا ألسنتهم بهجو العقل، وقد أسّسوا أذواقهم عليه، وقالوا الشعر متّبعين للأنبياء؛ كما 
قالوا على سبيل المثال: »عقل همي گويدم: موكّّل كرد/ بر تن وبر جانت كردگار مرا/ نيست ز 
بهر تو با سپاه هوا/ كار مگر حرب وكارزار مرا!/ سر ز كمند خرد چگونه كشم؟/ فضل، خرد 
داد بر حمار مرا/ ديو همي بست بر قطار سرم/ عقل برون كرد از آن قطار مرا/ غار جهان 
گرچه تنگ وتار شده‌است/ عقل بسنده است يار غار مرا/ دل ز خرد گشت پر ز نور مرا/ سر 
ز خرد گشت بي‌خمار مرا/ پيش‌روم عقل بود تا به جهان/ كرد به حكمت چنين مشار مرا/ 
بر سر من تاج دين نهاد خرد/ دين هنري كرد وبردبار مرا/ از خطر آتش وعذاب ابد/ دين 
وخرد كرد در حصار مرا«2، أي يقول لي العقل: قد وكّّلني الّلّه بنفسك وبدنك، وليس لديّ ما 
أفعله سوى محاربة الهوى من أجلك. فكيف أطلق نفسي من عقال العقل؟! والعقل فضّلني 
على الحمار. ربط الشيطان رأسي بالقطار، فأخرجني العقل من ذلك القطار. غار العالم وإن 
أصبح ضيّقًا ومظلمًا، كفى بالعقل صاحب غار. بالعقل امتلأ قلبي من النور، بالعقل تخلصّ 
وار. العقل كان قائدي حتّّى أشهرني بالحكمة في العالم. العقل وضع على رأسي  رأسي من الدُّ
 تاج الّدين، والّدين جعلني فنّاناً حليمًا، ووقاني الّدين والعقل من خطر الّنار والعذاب المؤبّد! 

1 . الشّعراء/ ٢٢٧
2 . ديوان الأشعار لناصرخسرو، القصائد، ٥



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

97 العودة إلی الإسلام

أو قالوا: »چون وچرا نتيجه‌ي عقل است بي‌گمان/ چون وچرا ز جانوران جز تو را كراست؟/ 
جز عقل چيست آنكه بدو نيك وبد ز خلق/ آن مستحق لعنت وين در خور ثناست/ قدر 
وبهاي مرد نه از جسم وفربهي است/ بل مردم از نكو سخن وعقل پر بهاست/ بر جانور 
بجمله سخن گوي جانور/ زان است پادشا كه برو عقل پادشاست/ چون تو خداي خر شدي 
از قوتّ خرد/ پس عقل بهره‌اي ز خداي است قول راست/ ملك وبقاست كام تو وين هر دو 
كام را/ اندر دو عالم اي بخرد عقل كيمياست/ گر تو به دست عقل اسيري خنك تو را/ واي تو 
گر خردت به دست تو مبتلاست/ تخم وفاست عقل، به تو مبتلا شده‌است/ گر مر تو را ز تخم 
وفا برگ وبر جفاست/ عدل است وراستي همه آثار عقل پاك/ عقل است آفتاب دل وعدل ازو 
ضياست«1، أي لا شكّ أنّ السّؤال هو نتيجة العقل، أيّ حيوان غيرك يسأل؟ هل هناك شيء غير 
العقل يستحقّ به المحسن الأجر والمسيء اللعنة؟! قيمة الإنسان ليست بجسده وسمنه، ولكن 
ه لأنّ العقل يملكه. بما أنكّ أصبحت 

ّ
بعقله وكلامه الطيّب. الحيوان الناطق يملك الحيوان كل

ا. بغيتك السّلطة والبقاء، والعقل مُنشئهما في  ربّ الحمار بقوّة العقل، فالعقل حباء من الّلّه حقًّ
الّدارين يا حكيم! هنيئًا لك إذا كنت أسيًرا في يدي العقل، وويل لك إذا كان عقلك أسيًرا في 
يديك! العقل بذر الوفاء، وقد ابتلي بك إن كنت لا تحصل منه على غير الجفاء. آثار العقل السّليم 
ها عدل وصدق، العقل شمس القلب ومنه ضياء العدل! أو قالوا: »بپرس راه ز علم، اين نه 

ّ
كل

جاي گمراهيست/ بخواه چاره ز عقل، اين نه روز ناچاريست/ به چشم عقل ببين پرتو حقيقت 
را/ مگوي نور تجلّّي فسون وطراريست/ بخر ز دكه‌ي عقل آنچه روح مي‌طلبد/ هزار سود نهان 
اندرين خريداريست«2، أي سل العلم عن السّبيل، فليس هذا مكان الضلال، واطلب الحيلة من 
العقل، فليس هذا يوم لا حيلة فيه. انظر إلى ضوء الحقيقة بعين العقل، ولا تقل أنّ نور التجلّّي 
 دجل وخدعة. اشتر من دكّّان العقل ما تطلب الرّوح، هناك ألف فائدة خفيّة في هذا الشراء! 
أو قالوا: »سر بي‌چراغ عقل گرفتار تيرگي است/ تن بي‌وجود روح پراكنده چون هباست«3، أي 
أنّ الرأس بدون سراج العقل محصور في الظّلمة، كما أنّ الجسم بدون الروح منثور كالهباء! أو 
قالوا: »رهنماي راه معنى جز چراغ عقل نيست/ كوش پروين تا به تاريكي نباشي رهسپار«4، 
 سراج العقل، فاجهدي يا بروين أن لا تسلكي في الظّلمات، وما 

ّ
أي ليس دليل طريق المعنى إلّا

شابه هذه من التنبيهات التي تبُهج القلب وتقُنع العقل.

1 . نفس المصدر، القصيدة ٤٠
2 . ديوان الأشعار لبروين الإعتصاميّ، القصائد، القصيدة ١٢

3 . نفس المصدر، القصيدة ٩
4 . نفس المصدر، القصيدة ٢١



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام98

]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين الشّيعة[

الحاصل أنّ أكثر الصّوفيّين، خاصّة باستخدام سلاح الشعر، جنباً إلى جنب مع السّلفيّين، 
المسلمين،  بين  الخيالّي  والتدينّ  الخرافيّة  للنّّزعة  الطريق  ومهّدوا  العقلانيّة،  شنّوا حربًا ضدّ 
من  العديد  على  تأثيرهم  أنّ  لدرجة  للغاية؛  مضللّة  هي  للإسلام  واقعيّة  غير  صورة  وقدّموا 
العديد  في  أقدامهم  آثار  تتبّع  ويمكن  أجسادها،  على  كجُرح  ظاهر  الإسلاميّة  الجماعات 
من مذاهب المسلمين؛ كما على سبيل المثال، كثير من المسلمين الشّيعة، تحت تأثير حكم 
الصّوفيّين في القرن العاشر الهجريّ، ومن خلال الإبتعاد عن العقلانيّة والواقعيّة الإسلاميّة، 
عن  بعيدة  كانت  المسلمين  لأئمّة  خيالّية  صورًا  وقدّموا  لتدينّهم،  أساسًا  العواطف  ذوا 

ّ
اتّخ

الحاكمة،  الطبقة  عن  الإستقلال  في  البداية  منذ  تكوّنوا  الذين  أولئك  الواقع،  في  الحقيقة. 
ولهذا السّبب حصلوا على خلوص أكثر بالنسبة إلى الفِرَق التابعة للطبقة الحاكمة، كانوا دائمًا 
معروفين بالعقلانيّة الإسلاميّة على غرار أئمّتهم العقلانييّن، حتّّى سيطرت عليهم طائفة من 
العقلانيّة، وبهذه  الصّوفيّة في معتقداتهم  الصّوفيّين ذات ميول شيعيّة، فأدخلت معتقداتها 
الطريقة لوّثت التشيّع بالتصوفّ. على الرغّم من أنهّ كانت قبلها أيضًا فِرَق أخرى ذات ميل 
إلى التشيّع، تتفوّه بالخرافات وتغلو بشكل خاصّ في الأئمّة المسلمين بالإعراض عن العقلانيّة 
والواقعيّة الإسلاميّة، لكنّهم كانوا دائمًا يلقون إعراضًا ومخالفة من قبل علماء الشّيعة، وما 
كانوا يعُتبرون أبدًا ممثّلين لهذا المذهب، حتّّى وصل فريق منهم مع خلفيّة صوفيّة إلى السّلطة، 
وأضفوا الطابع الرسمّي على معتقداتهم الخرافيّة، وخلال أكثر من قرنين من الملك الذي كان 
أطول من ملك الأمويّين مع آثاره المروعّة، جعلوا علماء الشّيعة يسايرونهم إلى حدّ كبير، وبدّلوا 
الطريقة التي ينظرون بها إلى أئمّة أهل البيت. طبعًا الإعتقاد بخلافة أئمّة أهل البيت له تاريخ 
واقعيّة 

ّ
كتاريخ الإسلام ولم ينشأ من ملك الصّوفيّين، لكنّ الطريقة المليئة بالخرافات واللّا

الصّوفيّين هم  الصّوفيّين دون أدنى شكّ؛ لأنّ  تأثرّت بملك  الشّيعة إليهم، قد  بها  ينظر  التي 
الذين قد وضعوا مرشديهم في موضع فوق طاقة البشر، ووصفوا لهم حالات غير عاديةّ يندهش 
العقل من تصوّرها! لا شكّ أنّ الشّيعة، تحت تأثير أوهام هؤلاء، قد تصوّروا أئمّتهم أنصاف آلهة 
حول رؤوسهم هالة من نور، ويحيون الموتى، ويشفون المرضى، ويقضون الحوائج، ويعلمون ما في 
القلوب، وبالّتالي من الطبيعّي أنهّم يرونهم بعيدين منهم، لدرجة أنهّم لا يفكّرون في متابعتهم، 
ولا يلتفتون إلى نصرتهم، ويكتفون مثل الصّبيان والعجائز بذكر مصائبهم والبكاء عليهم، 
وإن يجدوا أحدهم كما هو لا يعرفوه؛ لأنهّم يزعمون أنّ أئمّة أهل البيت يختلفون عن غيرهم في 

ءٍ قَدِيرٌ مثل الّلّه! ءٍ عَلِيمٌ وعََلَىَ كُُلِّ شََيْ مظهرهم، بالإضافة إلى أنهّم بكُِلِّ شََيْ



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

99 العودة إلی الإسلام

فيها  المبالغ  التصوّرات  لأنّ  الصّدد؛  هذا  في  عامّتهم  مع  علمائهم  أكثر  يتمشّّى  للأسف، 
الوليد  بن  الحسن  بن  مثل محمّد  واقعيّين  علماء  بعد  من  الأقلّ  البيت، على  أهل  أئمّة  عن 
القمّّيّ )ت٣٤٣هـ(، وعلماء عقلانييّن مثل محمّد بن محمّد بن نعمان المعروف بالشيخ المفيد 
الطوسّي  جعفر  وأبي  )ت٤٣٦هـ(  المرتضى  الشريف  مثل  المخلصين  وتلاميذه  )ت٤١٣هـ( 
)ت٤٦٠هـ(، تغلغلت في أذهانهم تدريجيًّا، ومن بعد استيلاء الصّفويّين الصّوفيّين تحوّلت إلى 
للتشيّع سوى  الشّيعة اليوم ليس لديهم فهم  أنّ أكثر  الرّسميّة والشائعة؛ لدرجة  معتقداتهم 
الشعر  إنشاد  الّدين سوى  يهتمّون بشيء في  أئمّة أهل البيت، ولا  المشاعر تجاه  التعبير عن 
والمبالغة في مدحهم، ومنهم من يفعل في الحداد عليهم ما يوهن الإسلام ويخجل المسلمين. في 
 علماء أتقياء، لا يختلفون 

ً
حين أنّ أئمّة أهل البيت، بحسب ما ثبت من التاريخ، كانوا رجالًا

الغلاة فيهم، كما  الغيب1، ويتبّرؤون من  عن غيرهم في المظهر، ولا يدّعون المعجزة وعلم 
يبغضون أعداءهم والمنكرين لفضلهم2.

إذا دعاهم  أنهّ  الشيعة مؤسّسيّة، لدرجة  أيّ حال، فقد أصبحت الخيالّية الآن بين  على 
النّّزعة  تأصّلت  قد  بل  بالّنصب!  يتّهمونه  فإنهّم  الإسلام،  أئمّة  حول  الواقعيّة  إلى  مسلم 
يطلبون  فإنهّم  أو عمل،  إلى إصلاح عقيدة  إذا دعاهم مصلح  أنهّ  فيهم، لدرجة  الخرافيّة 
القول  من   

ً
بدلًا كرامة  منه  ويتوقّعون  والشّّرعيّة،  العقليّة  ة 

ّ
الأدل من   

ً
بدلًا معجزة  منه 

 الأحسن، والغريب كونها بحيث يمكن صدورها من كّل عرّاف متجوّل أو ساحر مبتدئ! 
الإسلام،  إلى  العودة  في  مرافقتي  إلى  ودعوتهم  بعضهم،  إلى  رسائل  كتبت  أننّي  كما 
كتبوا  لكنّهم  المبارك،  العمل  هذا  ضرورة  على  والشّّرعيّة  العقليّة  تي 

ّ
أدل لهم  وذكرت 

المخفيّة،  أفعالهم  أو  أفكارهم  عن  أخبرت  إذا  فقطّ  سيرافقونني  أنهّم  عّلي  الردّ  في 
دين  إلى  أدعُهم  ولم  نبوّة،  أدّعِ  لم  لأننّي  هذا؛  لردّهم  أبكي  أم  أضحك  هل  أدرِ  فلم 
بالخرافات؛  ومليء  متبلبل  ذهن  في   

ّ
إلّا ينشأ  لا  منّّي  المعجزة  توقّع  فإنّ  ولذلك   جديد، 

بِي 
َ
يُّ فِي مَجْلِسِ أ قِّ ازُ وَدَاوُدُ بْنُ كَثِيرٍ الرِّ بُو بَصِيرٍ وَيَحْيَى الْبَزَّ

َ
نَا وَأ

َ
1 . كما روى سدير الصيرفيّ، قال: »كُنْتُ أ

خَذَ مَجْلِسَهُ قَالَ: يَا عَجَبًا 
َ
ا أ لََامُ، إِذْ خَرَجَ إِلَيْنَا وَهُوَ مُغْضَبٌ، فَلَمَّ ادِقِ عَلَيْهِ السَّ دٍ الصَّ ِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ عَبْدِ اللَّهَّ

، لَقَدْ هَمَمْتُ بِضَرْبِ جَارِيَتِي فُلََانَةَ، فَهَرَبَتْ  ُ عَزَّ وَجَلَّ ا نَعْلَمُ الْغَيْبَ! مَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ إِلَّاَّ اللَّهَّ نَّ
َ
قْوَامٍ يَزْعُمُونَ أ

َ
لِِأ

ارِ هِيَ«، رواه الصفّار )ت٢٩٠هـ( في »بصائر الدّرجات« )ص٢٥٠(. يِّ بُيُوتِ الدَّ
َ
ي، فَمَا عَلِمْتُ فِي أ مِنِّ

طٌ« )الجامع  2 . الشاهد على ذلك ما تواتر عن عليّ أنّه قال: »يَهْلِكُ فِيَّ رَجُلََانِ: مُحِبٌّ مُفْرِطٌ، وَمُبْغِضٌ مُفَرِّ
لمعمر بن راشد، ج١١، ص٣١٨؛ مسند ابن الجعد، ص٣٥؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٤؛ فضائل 
الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٥٦٥؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٢، ص١٢١؛ الأمالي لابن بابويه، 

ص٧٠٩؛ الأمالي للطوسيّ، ص٢٥٦(.



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام100

الفراسة  المخفيّة قد يمكن لأهل  بالأفكار والأفعال  أنّ الإخبار  الّنظر عن حقيقة  بصرف 
والكهانة أيضًا، ولذلك لا يدلّ بمفرده على حقّانيّة أحد! كما أنّ بعض الّدجّالين، من خلال 
استغلال هذا التوقّع الذي لا أساس له واستخدام الشعوذة والأفعال غير العاديةّ، قد جمعوا 
وأنفسهم  أموالهم  وبدّدوا  أفعال غير معقولة،  اتبّاعهم في  كثيًرا منهم حولهم، وحملوهم على 

وأعراضهم على ادّعاءاتهم الباطلة.

]النّّزعة الخرافيّة في المسلمين السّلفيّين[

على أيّ حال، هذا مرض مهلك استحوذ على قلوب أهل التشيّع، وجعل معرفة الحقّ صعبًا 
اهات العامّيّة 

ّ
 النّّزعة الخرافيّة، لكنّ هذه الإتّج

ّ
عليهم للغاية، ومن الواضح أنّ أصله ليس إلّا

لا تختصّ بهم، وقد لوّثت فِرَقاً أخرى من المسلمين أكثر أو أقلّ؛ لدرجة أنهّ حتّّى بين السّلفيّين، 
مع كّل ما لديهم من التجمّد والصرامة، توجد خرافات عديدة، وبعض الفتاوى التي تصدر 
عن مفتيهم أحياناً تشبه الهذيان؛ لأنهّ قد دخلت في رواياتهم خرافات كثيرة، وإعراضهم عن 
العقلانيّة أصل كّل بليّة؛ بصرف الّنظر عن أنّ بعض فتاواهم تصدر بأمر من الظالمين ولأجل 
منافقون ومرتزقة  بعضهم  أنّ  إلى  بالّنظر  رواياتهم؛  أساس لها حتّّى في  توهين الإسلام، ولا 

الظالمين، ويتعمّدون الكذب على الّلّه ورسوله.

]ملخّص موانع المعرفة[

الحاصل أنّ النّّزعة الخرافيّة هي من أكبر موانع معرفة الحقّ والعودة إلى الإسلام، وقد لعبت 
ا للغاية في ظهور مشاكل المسلمين وتفاقمها. على الرغّم من  إلى جانب الموانع السّابقة دورًا مهمًّ
أنّ موانع المعرفة لا تنحصر في هذه السبعة، وهناك موانع أخرى يمكن ذكرها، ولكن يبدو 
أنهّا أكثر ثانويّة من هذه السبعة، ويمكن تصنيفها تحتها بسهولة؛ كما على سبيل المثال، يعُتبر 
الإنحطاط الأخلاقّي من أكبر العوامل التي تمنع المسلمين من المعرفة والعودة إلى الإسلام، 

ولكنّه ينشأ من الجهل والّدنيويّة والأهواء الّنفسانيّة بشكل واضح.

أجل  من  الموانع  هذه  محاربة  سوى  خيار  لديهم  ليس  المسلمين  أنّ  د 
ّ
المؤك حال،  أيّ  على 

التعرّف على »القول الأحسن« والعودة إلى الّدين الخالص، ومن الضروريّ لهم أن يبدؤوا حركة 
ثقافيّة واسعة النطاق لمكافحة الجهل والتقليد والأهواء الّنفسانيّة والّدنيويّة والتعصّب والتكبّّر 
والّدعائيّة  والإقتصاديةّ  السّياسيّة  برامجهم  جميع  ويركزوا  مظاهرها،  بكلّ  الخرافيّة  والنّّزعة 
الأعلى للإسلام.  المثل  الأمّة وتحقيق  الأرضيّة لإصلاح  تتهيّأ  بينهم، حتّّى  متعاونين  عليها، 



ت
ما

قدّ
لم

؛ ا
ل

لأوّ
ل ا

ص
لف

ا

101 العودة إلی الإسلام

نعم، القيام بذلك اجتماعيًّا يتطلبّ مساعدة الحكّّام المسلمين، في حين أنّ أكثرهم في الوقت 
الحاضر خونة، ولا يقدّمون مثل هذه المساعدة، ولذلك من الأكثر عمليًّا أن تبدأ هذه الحركة 
الإصلاحيّة بشكل فرديّ، وذلك بأن يزيل كّل مسلم هذه الموانع عن نفسه منفردًا أو مع أهله 
وأصدقائه، حتّّى تصبح هدايته إلى الحقّ في الظروف الحالّية ممكنة؛ كما قال الّلّه تعالى: قُلْ 
ينَ آمَنُوا  ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
رُوا1، وقال: ياَ أ ِ مَثنََْى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّ نْ تَقُومُوا لِِلَّهَّ

َ
عِظُكُمْ بوَِاحِدَةٍ ۖ أ

َ
مَا أ إِنَّ

الّلّه تضيء  ِجَارَة2ُ؛ نظرًا لأنّ الهداية من 
ْ
وَالْح النَّاسُ  وَقُودُهَا  ناَرًا  هْلِيكُمْ 

َ
وَأ نْفُسَكُمْ 

َ
أ قوُا 

 الذين لهم أعين مبصرة ومفتوحة، وقد أزالوا 
ّ

لجميع البشر كالشمس، ولكن لا ينتفع بها إلّا
الحجب من أمامها.

1 . سبأ/ ٤٦
2 . التّحريم/ ٦





الفصل الثاني

العودة إلى الإسلام؛ 

الضرورة والإمكان





ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

105 العودة إلی الإسلام

ضرورة العودة إلى الإسلام

إقامة الإسلام،  ناحية، ضرورة  تتّضح، من  إلى الإسلام عندما  العودة  تتّضح ضرورة  إنمّا 
هاتان  تتّضح  لم  إذا  لأنهّ  الحاضر؛  الوقت  في  إیاّه  المسلمين  إقامة  عدم  أخرى،  ناحية  ومن 
المقدّمتان، فلا معنى للحديث عن العودة إلى الإسلام؛ بالّنظر إلى أنّ العودة إلى الإسلام تعُتبر 
ضروريّة عندما يعُتبر الإسلام، بمعنى عقائد وأحكام معيّنة، مصدر سعادة المسلمين في الّدنيا 
والإنفعال  الثقافّي  الإنحطاط  والروحيّة، لا مصدر  المادّيةّ  من مشاكلهم  والآخرة وخلاصهم 
الحالة، يكون  الكفّار؛ لأنّ في هذه  يزعم  للمسلمين كما  الإقتصاديّ  والتخلفّ  السّياسّي 
التخلصّ منه، ولو مع حفظ احترامه في الظاهر، كما تطلبه بعض الّدول المسلمة، متعيّنًا، 
ويكون نداء العودة إليه غير مرغوب فيه ومعارضًا من قبل النافرين من الإسلام؛ كما أنهّا 
تكون ذات معنى إذا سلمّنا بأنّ الإسلام، كسبب لسعادة المسلمين وخلاصهم من مشاكلهم 
المادّيةّ والروحيّة، لم يتحقّق بينهم بعد؛ لأنهّ لو كان قد تحقّق بينهم، لكان قد تحقّق لهم السّعادة 
والخلاص المنشودان كثمرته الذاتيّة والحتميّة، مع أنهّما لم يتحقّقا لهم بالتأكيد، ومشاكلهم 
مشهودة في مجالات مختلفة؛ لدرجة أنّ محاولة تبرئتهم من هذا الإتهّام والّدفاع عن عقائدهم 
مشاكل  هناك  أنّ  المحسوس  من  إذ  محسوس؛  شيء  في  ومكابرة  تجاهل  مجرّد  هي  وأعمالهم، 
واسعة وعميقة بين المسلمين، وطبعًا وجودها إمّا بسبب عدم كفاءة الإسلام لحلهّا، أو بسبب 

عدم تحقّق الإسلام!

في هذه الأثناء، يزعم الذين لا يؤمنون بالإسلام أنهّ لا يملك الكفاءة اللازمة لحلّ مشاكل 
المسلمين؛ بمعنى أنّ المسلمين قد حقّقوه، ولكنّه غير قادر على حلّ مشاكلهم، بل هو نفسه 
سبب ظهور مشاكلهم أو تفاقمها، ولذلك لا بدّ من التخلّّي عنه والتحوّل إلى مبادئ أخرى، 
المجتمع  في  الإسلامويّة  ويعتبرون  الّدنيا،  عن  الّدين  فصل  إلى  بصراحة  يدعون  ثمّ  ومن 
 عقبة أمام تطوّره وتقدّمه، ويسعون لاستبدال العقائد والأحكام البشريّة بعقائده وأحكامه. 



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام106

في المقابل، يعلم الذين يؤمنون بالإسلام أنهّ دين كامل ومُسعد، ولديه القدرة على حلّ المشاكل 
المادّيةّ والروحيّة للمسلمين، وإن لم يحلّ هذه المشاكل حتّّى الآن، فقد كان ذلك بسبب أنهّ لم 
ه بجميع أجزائه. لذلك، لا بدّ لهم من أن يجعلوا 

ّ
تتمّ حتّّى الآن إقامة عينه كما هي، أو إقامة كل

ه هدفهم، ويبذلوا لذلك جهدهم، وهذا هو معنى العودة إلى الإسلام.
ّ
إقامة عين الإسلام وكل

ضرورة إقامة الإسلام

لا شكّ أنّ الحقّ مع الذين يؤمنون بالإسلام ويرون إقامته ضروريّة للحصول على السّعادة 
قُوا  تَتَفَرَّ  

َ
وَلَا ينَ  الدِّ قِيمُوا 

َ
أ نْ 

َ
أ فقال:  بذلك  تعالى  الّلّه  أمر  كما  المشاكل؛  من  والخلاص 

كََلوُا مِنْ فَوْقِهِمْ 
َ َ
هِْمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأ

َ
نزِْلَ إِلَي

ُ
يلَ وَمَا أ ِ

ْ
نْج ِ

ْ
قَامُوا التَّوْرَاةَ وَالْإ

َ
هُمْ أ نَّ

َ
فِيه1ِ، وقال: وَلوَْ أ

رجُْلِهِم2ْ، ولكنّ إقامة الإسلام، كما تبيّّن، تكون كافية ووافية بالغرض إذا 
َ
تِْ أ

َ
وَمِنْ تَح

تمّت بطريقتين:

١ . إقامة عين الإسلام

إقامة عينه  تمّت  إذا  المشاكل  السّعادة والخلاص من  إلى تحقّق  إقامة الإسلام  تؤدّي  إنمّا 
خالصة؛ بالّنظر إلى أنهّ ليس من الإسلام كّل اعتقاد أو حكم ينُسب إليه؛ لأنّ الإسلام هو 
واقع خارجّي مستقلّ ينشأ من إرادة الّلّه تعالى، وإرادة الّلّه تعالى تتناسب مع كماله، وبالّتالي 
لا تلازم إرادة الآخرين الذين هم غير كاملين، ولذلك لا يمكن أن تكون إرادة الآخرين 
، ولهذا 

ً
منشأ اعتقاد أو حكم كإرادته، وكّل اعتقاد أو حكم لم ينشأ من إرادته فليس كاملًا

ا أن تقام في  السّبب لا يمكن أن يضمن سعادة الإنسان وخلاصه. بناء على هذا، من المهمّ جدًّ
العالم عين الإسلام، بعيدة عن العقائد والأحكام الناشئة من إرادة الآخرين؛ لأنّ إقامة العقائد 
والأحكام الناشئة من إرادة الآخرين، حتّّى لو كانت بحسن نيّة ومع عقائد الإسلام وأحكامه، 
ليست إقامة الإسلام، وبالّتالي ليس لها ثمارها ونتائجها الحسنة، بل على العكس من ذلك، 
لها تبعات وعواقب سيئّة يقتضيها النقص البشريّ، وبسبب انتسابها إلى الإسلام يمكن أن 
ينُ  الدِّ  ِ لِِلَّهَّ  

َ
لَا

َ
أ دًا: 

ّ
الّلّه قال مؤك أنّ  السّبب في  أنهّ غير فعّال. هذا هو  تعُتبر للإسلام وتخيّل 

اَلص3ُِ؛ بمعنى أنّ الّدين غير الخالص ليس لّلّه ولا ينُسب إليه، ولو كان قد صدر منه بعضه؛ 
ْ
 الْخ

1 . الشّورى/ ١٣
2 . المائدة/ ٦٦

3 . الزّمر/ ٣



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

107 العودة إلی الإسلام

لأنّ ما صدر من الّلّه هو في الواقع مجموعة نقيّة، والمجموعة المشوبة التي حصلت من تلوثّ 
إرادة الّلّه بإرادة غيره لم تصدر منه، ولذلك فإنّ وجود بعض العناصر الأصليّة فيها غير كافٍ 
فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة  ونّزيه عن كّل شيء غير طاهر.  الّلّه طاهر،  الّلّه؛ لأنّ  لإسنادها إلى 
تلك العناصر الأصليّة تعتمد على عناصر أخرى، وتشكّّل معها مجموعة واحدة، وبسبب هذا 
الإندماج والإرتباط الوثيق، لا تحقّق النتائج التي يريدها الّلّه، كما لو كانت في الواقع العملّي 
ه له، لا أجزاء 

ّ
ليست عناصر أصليّة، ولذلك قد اعتبر الّلّه مرام الإسلام أن يكون الّدين كل

.1ِ هُ لِِلَّهَّ
ُّ
ينُ كُُل  تكَُونَ فِتنَْةٌ وَيَكُونَ الدِّ

َ
منه فقطّ، وقال: وَقاَتلِوُهُمْ حَتَّىَّ لَا

بالّلّه  بعقائد وأحكام غير أصليّة، لا علاقة له  إذا كان مختلطًا  أنّ الإسلام،  يعلم  من هنا 
والعناصر غير  العناصر الإسلاميّة  تمازج  ما تكوّن من  به غير مجزٍ؛ لأنّ  والعمل  عمومًا، 
وبالّتالي  تسامحاً،  الإسلام  يسمّّى  جديد  مختَرع  هو  بل  الحقيقة،  في  الإسلام  ليس  الإسلاميّة 
يأذن  لم  إقامة الإسلام. لذلك،  العرف  اعُتبرت عند  وإن  إقامة الإسلام،  ليست  إقامته  فإنّ 
الّلّه حتّّى لنبيّه المعصوم أن يخلطّ العقائد أو الأحكام الناشئة من إرادة الّلّه باعتقاد أو حكم 
سيحبط  كإنسان،  جانبه  من  تدخّل  أدنى  حدث  إذا  بأنهّ  وهدّد  البشريّة،  إرادته  من  ناشئ 
كَْ 

َ
وحَْينَْا إلَِي

َ
ي أ ِ

َّ
َفْتِنوُنكََ عَنِ الَّذ ه ويعاقبه بأشدّ طريقة ممكنة؛ كما قال: وَإنِْ كََادُوا لَيَ

ّ
تبليغه كل

هِْمْ شَيئًْا 
َ

نْ ثبََّتنْاَكَ لقََدْ كِدْتَ ترَْكَنُ إلَِي
َ
 أ

َ
وَلوَْلَا ۝

ً
َذُوكَ خَلِيلًا تَّخَّ

َ
لِِتَفْتََرِيَ عَليَنَْا غَيْْرَهُ ۖ وَإذًِا لَا

دُ لكََ عَليَنَْا نصَِيًرا2، وقال أيضًا:  ِ
َ

 تَج
َ

مَمَاتِ ثُمَّ لَا
ْ
يَاَةِ وضَِعْفَ ال

ْ
ذَقْناَكَ ضِعْفَ الْح

َ َ
إذًِا لَأ ۝

ً
قَلِيلًا

فَمَا  ۝ وَتِيَن
ْ
ال مِنهُْ  لقََطَعْنَا  ثُمَّ  ۝ َمِيِن باِلْيْ مِنهُْ  خَذْناَ 

َ َ
لَأ ۝ قَاوِيلِ

َ ْ
الْأ بَعْضَ  عَليَنْاَ  لَ  تَقَوَّ وَلوَْ 

أشدّ  نبيّه  الّلّه لغير  حَاجِزِين3َ. ليس من البعيد أن تكون معاملة  عَنهُْ  حَدٍ 
َ
أ مِنْ  مِنكُْمْ 

إذا فعلوا ذلك! كما أكّد مرارًا على ضرورة »إخلاص الّدين« بمعنى إقامته بشكل خالص، بل 
هُوَ  وقال:   ،4َكََافِرُون

ْ
ال كَرِهَ  وَلوَْ  ينَ  الدِّ  ُ

َ
لَه مُُخلِْصِيَن   َ اللَّهَّ فاَدْعُوا  وقال:  بذلك  عبادته  قيّد 

مِرُوا 
ُ
أ وَمَا  عَالمَِيَن5، وقال: 

ْ
ال ربَِّ   ِ لِِلَّهَّ مَْدُ 

ْ
الْح  ۗ ينَ  الدِّ  ُ

َ
لَه مُُخلِْصِيَن  فَادْعُوهُ  هُوَ   

َّ
إلَِّا  َ

َ
إلَِه  

َ
حََيُّ لَا

ْ
ال

 .6ِقَيِّمَة
ْ
كََاةَ ۚ وذََلكَِ دِينُ ال ةَ وَيُؤْتوُا الزَّ

َ
لَا ينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّ ُ الدِّ

َ
َ مُُخلِْصِيَن لَه  لِِيَعْبُدُوا اللَّهَّ

َّ
 إلَِّا

1 . الأنفال/ ٣٩
2 . الإسراء/ ٧٣-٧٥
3 . الحاقّة/ ٤٤-٤٧

4 . غافر/ ١٤
5 . غافر/ ٦٥
6 . البيّنة/ ٥



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام108

هذا يدلّ بوضوح على أنّ عبادة الّلّه بدين لم يُُخلص له وقد خُلطّ بالعقائد والأحكام الناشئة 
من غيره، ليست ممّا تعلقّ به أمره ولا تجزي، ومن هنا يعلم فساد الأعمال العباديةّ المبنيّة 
على الظنّ أو المختلطة بالبدعة، أو عدم قبولها؛ لأنّ الظنّيّات ليست من الإسلام، وبدعة 

ها.
ّ
واحدة في العبادة تبطل كل

٢ . إقامة كّل الإسلام

بالإضافة إلى إقامة عين الإسلام خالصة وبعيدة عن العقائد والأحكام غير الحقيقيّة، من 
ه كاملة وبعيدة عن التبعيض والإختيار؛ لأنّ الإسلام هو مجموعة مترابطة 

ّ
الضروريّ إقامة كل

ومتشابكة مثل نظام دقيق وسلسلة متّصلة الحلقات، قد تمّ تشريع كّل جزء منها اعتبارًا 
 للتشريع، وربما كان تشريعه 

ً
لأجزائها الأخرى، بحيث أنهّ لولا الأجزاء الأخرى لما كان قابلًا

وليس  الكّل،  من  جزء  أنهّا  على  مصنوعة  منها  كّل  التي  المسبحة،  كحبّات  للغرض؛  ناقضًا 
ها، 

ّ
 في ضمن الكّل، ولذلك يعتمد وجود أجزائها على وجود كل

ّ
لها قيمة بمفردها، ولا تنفع إلّا

ه، وهي غير 
ّ
ها تزول أجزاؤها أيضًا. هكذا قد تمّ تشريع أجزاء الإسلام بالّنظر إلى كل

ّ
وبزوال كل

ه ضارّة؛ 
ّ
ه، بل قد تكون إقامة بعضها بمفردها من دون إقامة كل

ّ
 في حالة إقامة كل

ّ
نافعة إلّا

كأدوية وصفها الطبيب بالّنظر إلى مجموعها معًا، ومن الخطير تناول بعضها بشكل منفصل 
 ۙ مُؤْمِنِيَن 

ْ
للِ وَرحَْْمَةٌ  شِفَاءٌ  هُوَ  مَا  قُرْآنِ 

ْ
ال مِنَ  لُ  وَنُنََزِّ تعالى:  الّلّه  قال  الآخر؛ كما  بعضها  عن 

الشفاء  يقتضي  أنهّ  من  الرغم  على  القرآن،  أنّ  يعني  هذا   .1خَسَارًا  
َّ

إِلَّا المِِيَن  الظَّ يزَِيدُ   
َ

وَلَا
حذّر  ولذلك  أو جزئيًّا،  يًّا 

ّ
كل يقيمونه  لا  الذين  الظالمين  يضّر  أنهّ   

ّ
إلّا طبيعّي،  بشكل  والرحمة 

عَنْ  يَفْتِنوُكَ  نْ 
َ
أ وَاحْذَرهُْمْ  وقال:  الظالمين  لرغبة  الإسلام  أحكام  بعض  ترك  من  نبيّه  الّلّه 

آخر عمر  أنزل حكمًا من أحكام الإسلام في  أن  بعد  أنهّ  ك2َْ؛ كما 
َ

إِلَي  ُ اللَّهَّ نزَْلَ 
َ
أ مَا  بَعْضِ 

ياَ  ها، فقال: 
ّ
نبيّه، أمره بتبليغه، وهدّده في ظاهر الأمر بأنهّ إن لم يبلغّه فما بلغّ رسالته كل

يَعْصِمُكَ   ُ وَاللَّهَّ  ۚ َهُ  رسَِالَتَ بلََّغْتَ  فَمَا  تَفْعَلْ  لمَْ  وَإنِْ   ۖ رَبِّكَ  مِنْ  كَْ 
َ

إِلَي نزِْلَ 
ُ
أ مَا  بلَِّغْ  الرَّسُولُ  هَا  يُّ

َ
أ

كََافِرِين3َ. فلمّا بلغّ نبيّه ذلك الحكم في آخر عمره، 
ْ
ال قَوْمَ 

ْ
ال يَهْدِي   

َ
َ لَا اللَّهَّ إِنَّ   ۗ مِنَ النَّاسِ 

مَ دِينًا4؛ 
َ

سِْلَا
ْ

تْمَمْتُ عَليَكُْمْ نعِْمَتِِي وَرضَِيتُ لكَُمُ الْإ
َ
تُ لكَُمْ دِينَكُمْ وَأ

ْ
مَل

ْ
ك

َ
َوْمَ أ  قال: الْيْ

1 . الإسراء/ ٨٢
2 . المائدة/ ٤٩
3 . المائدة/ ٦٧

4 . المائدة/ ٣



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

109 العودة إلی الإسلام

بمعنى أنهّ قبل ذلك اليوم وتبليغ ذلك الحكم الذي كان آخر حكم في الإسلام، لم يكن 
 للمسلمين، ولم تكن النعمة تامّة عليهم، ولم يكن الّلّه قد رضي لهم الإسلام 

ً
الّدين كاملًا

ديناً؛ لأنهّ كامل، وبالّتالي يرضى الّدين الكامل، ولا يرضى للمسلمين الإسلام الّناقص الذي 
بعض أجزائه مفقودة؛ لأنّ مثل هذا الإسلام، بسبب نقصه لا يستطيع أن يكمّل أتباعه، 
بل بسبب عدم التماسك والتناسق بين أجزائه يسبّب التضادّ والفساد، ولذلك فإنّ الإلتزام 
بالإسلام الّناقص لا يقلّ خطورة من عدم الإلتزام بالإسلام، إن لم يكن أكثر خطورة منه؛ 
التزامهم  إلى  نواحٍ عديدة، وهذا يرجع  المسلمين لديهم مشاكل أكبر من غيرهم في  أنّ  كما 
يعني  العكس من ذلك  نبذ الإسلام، بل على  الّناقص. طبعًا هذا لا يعني ضرورة  بالإسلام 
الّلّه بمقتضى كماله قد أكمله وأخبر عن كماله، وإن كان  إقامته بشكل كامل؛ لأنّ  ضرورة 
قد ظهر فيه نقص تسبّب في عدم تكامل المسلمين، فذلك لم يكن من عند الّلّه، ولكن 
يقيموا  ولم  منه  أجزاء  وتركوا  الإسلام  من  أجزاء  أخذوا  قد  لأنهّم  أنفسهم؛  عند  من  كان 
كِتاَبِ 

ْ
فَتُؤْمِنوُنَ ببَِعْضِ ال

َ
ه بالكامل، في حين أنّ الّلّه قد حذّر من ذلك بصراحة وقال: أ

ّ
كل

قِيَامَةِ 
ْ
نْيَا ۖ وَيَوْمَ ال يَاَةِ الدُّ

ْ
 خِزْيٌ فِِي الْح

َّ
وَتكَْفُرُونَ ببَِعْضٍ ۚ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلكَِ مِنكُْمْ إِلَّا

ا تَعْمَلوُن1َ. من الواضح أنّ خزي المسلمين في  ُ بغَِافِلٍ عَمَّ وَمَا اللَّهَّ عَذَابِ ۗ 
ْ
شَدِّ ال

َ
 أ

َ
يرَُدُّونَ إِلَى

العذاب  أشدّ  إلى  ردّهم  فإنّ  ولذلك  بالإسلام،  الإنتقائّي  العمل  هذا  نتيجة  هو  الّدنيا  الحياة 
في  تميييزًّا  نهجًا  ذ 

ّ
اتّخ من  بصراحة  الّلّه  هدّد  كما  الّلّه.  وعد  حسبما  محتوم  أمر  الآخرة  في 

الأخرى،  بعضها  دون  القرآن  أجزاء  ببعض  العمل  الجائز  من غير  أنهّ  واعتبر  الّدين،  مجال 
َّهُمْ  لَنَ

َ
لنَسَْأ فَوَرَبِّكَ  ۝ عِضِيَن قُرْآنَ 

ْ
ال جَعَلوُا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ ۝ مُقْتسَِمِيَن

ْ
ال عََلَىَ  َا 

ْ
نزَْلْن

َ
أ كَمَا  فقال: 

ه 
ّ
ا كََانوُا يَعْمَلوُن2َ، بل اعتبر نبيّه بريئاً من الذين فرّقوا دينهم ولم يقيموا كل عَمَّ ۝ جْْمَعِيَن

َ
أ

 
َ

مْرُهُمْ إِلَى
َ
مَا أ ءٍ ۚ إِنَّ قوُا دِينَهُمْ وَكََانوُا شِيَعًا لسَْتَ مِنهُْمْ فِِي شََيْ ينَ فَرَّ ِ

َّ
كواحد بسيط، فقال: إِنَّ الَّذ

.3َثُمَّ ينُبَِّئُهُمْ بمَِا كََانوُا يَفْعَلوُن ِ اللَّهَّ
ه كحكم 

ّ
الحاصل أنّ الإسلام يؤدّي إلى تحقّق السّعادة والخلاص من المشاكل إذا أقيم كل

واحد؛ نظرًا لأنّ الإسلام هو في الحقيقة حكم واحد، والأجزاء الموجودة فيه تشبه أجزاء 
موجودة في جهاز تشكّّل على تعدّدها جهازًا واحدًا، وعدم عمل كّل منها يؤثرّ على عمل سائر 

ه من العمل.
ّ
الأجزاء ويمنع الجهاز كل

1 . البقرة/ ٨٥
2 . الحجر/ ٩٠-٩٣

3 . الأنعام/ ١٥٩



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام110

]إمكان إقامة كّل الإسلام[

قد يتُوهّم أنّ العمل بكلّ الإسلام غير ممكن، ولذلك لا بدّ من العمل ببعضه، وإذا كان 
العمل ببعضه غير مجزٍ فتنعدم الحيلة، وذلك غير ممكن، لكن من الواضح أنّ هذا وهم لا 
أساس له؛ لأنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه، بمقتضى حكمته ورحمته، لم يجعل في الإسلام شيئاً لا 
يمكن العمل به، بل كان جعل كّل شيء في الإسلام لأجل العمل به، ومن الواضح أنّ جعل 
شيء في الإسلام لا يمكن العمل به عبث، والعبث لا يصدر من الّلّه. بالإضافة إلى ذلك، 
بالمحال  أمره  أنّ  الواضح  ومن  فقطّ،  منه  بجزء  لا  الإسلام،  بكلّ  أمر  قد  الّلّه  أنّ  شكّ  لا 
محال؛ لأنهّ يناقض حكمته. علاوة على ذلك، لا يوجد في الإسلام شيء يدُّعى أنّ الإعتقاد أو 
العمل به مستحيل في ذاته. مع ذلك، فإنّ الوجه الوحيد الذي يمكن ذكره لاستحالة العمل 
بكلّ الإسلام، هو استحالة العلم بكلهّ؛ بالّنظر إلى أنّ العلم بكلّ الإسلام ضروريّ للعمل 
بكلهّ، في حين أنهّ ممكن فقطّ لمن شرعه، ولذا فإنّ علم المسلمين بكلهّ وتبعًا لذلك عملهم 
بكلهّ غير ممكن. لكنّ الحقّ أنّ هذا الوجه أيضًا مرفوض؛ لأنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه قد 
أوجب على المسلمين العمل بكلّ الإسلام، وعلى هذا فيلزم من توقّف ذلك على العلم بكلّ 
الإسلام وجوب تعليم كّل الإسلام على الّلّه، لا رفع وجوب العمل بكلّ الإسلام؛ بمعنى أنهّ 
نظرًا لضرورة العمل بكلّ الإسلام وتوقّف ذلك على العلم بكلهّ وانفراد الّلّه بهذا العلم 
ذاتيًّا، لا بدّ أن يجعل الّلّه هذا العلم ممكناً للمسلمين بطريقة ما، لكي لا تكون لهم حجّة 
عليه في تركهم العمل بكلّ الإسلام وتبعًا لذلك وقوعهم في الشقاء والمشاكل. من الواضح أنّ 
ه لجميع 

ّ
هذا التعليم أمر حتمّي لا مردّ له، وهو ممكن بطريقتين: إمّا أن يعلمّ الّلّه الإسلام كل

المسلمين بشكل مباشر، أو يختار لذلك بعضهم ليتلقّّى الآخرون العلم بكلّ الإسلام منهم 
ه لجميع المسلمين 

ّ
بشكل غير مباشر، ولكن بما أنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه لم يعلمّ الإسلام كل

بشكل مباشر، يتبيّّن أنهّ قد علمّه لبعضهم، وبالّتالي يجب على الآخرين معرفتهم والتعلمّ منهم، 
وبما أنّ العلم بكلّ الإسلام عند الّلّه وحده، فهم لا محالة إمّا أنبياء تلقّوا العلم بكلّ الإسلام 
من الّلّه مباشرة، أو مرتبطون بالأنبياء تلقّوا العلم بكلّ الإسلام من الّلّه بواسطة الأنبياء؛ 
ه، يعُتبرون خلفاء الّلّه بين المسلمين1. 

ّ
 كما أنهّم باعتبار نيابتهم عن الّلّه في تعليم الإسلام كل

1 . زعم بعض المنسوبين للعلم أنّه لا يجوز أن يقال لبشر: »خليفة اللّه«؛ لأنّما يستخلف من يغيب أو يموت، 
واللّه لا يغيب ولا يموت )انظر: الأحكام السلطانية للماورديّ، ص٣٩(، وهذا جهل عظيم؛ كما بيّن ذلك 
هِ هِيَ نِسْبَةُ تَمْلِيكٍ وَتَعْظِيمٍ،  المنصور حفظه اللّه تعالى في بعض دروسه فقال: »إِنَّ نِسْبَةَ الْخَلِيفَةِ إِلَى اللَّ
مِنَ  الْمَغْرِبِ  كَبُعْدِ  بَعِيدٌ  الْعِلْمِ  مِنَ  فَهُوَ  هَذَا  يَفْقَهُ  لََا  وَمَنْ   ،رْضِي

َ
وَأ  ،بَيْتِيَو  ،رُوحِي تَعَالَى:  كَقَوْلِهِ 

الْمَشْرِقِ« )تنبيه الغافلين على أنّ في الأرض خليفة للّه ربّ العالمين للسيّد العلامة، ص١٣٠(.



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

111 العودة إلی الإسلام

إِنِّيِّ  الّلّه قد جعل في الأرض خليفة؛ كما أخبر عن ذلك كسنّة له فقال:  من هنا يعلم أنّ 
الإسلام  بكلّ  عالمًا  كان  إذا  الخليفة،  هذا  أنّ  الواضح  ومن   ،1ًخَلِيفَة رضِْ 

َ ْ
الْأ فِِي  جَاعِلٌ 

 للعمل به، ومن الواضح 
ً

ه قابلًا
ّ
ه ويجعل لهم كل

ّ
فًا بتعليمه، يمكنه أن يعلمّ المسلمين كل

ّ
ومكل

أنهّ في هذه الحالة سيكون التعلمّ منه واجباً عليهم. يلزم من هذا المبدأ أن لا تخلو الأرض 
أبدًا من خليفة بهذه الصّفة؛ لأنّ خلوّها منه، وإن كان لفترة وجيزة، يستلزم استحالة العلم 
وتبعًا لذلك استحالة العمل بكلّ الإسلام في تلك الفترة، وبما أنّ هذه الإستحالة مسندة إلى 
الّلّه ومسببّة لخسران المسلمين، فهو غير ممكن، ونّزيه الّلّه عنه2. نعم، إذا جُعل بين المسلمين 
لهم  لن تكون  بتقصيرهم،  التعليم  من  يمكّنوه  ولم  يعرفوه  لم  لكنّهم  الصّفة،  بهذه  خليفة 
انعدام  الّلّه، وفي هذه الحالة سيكون من الممكن أن لا تكون لهم حيلة؛ لأنّ  حجّة على 
الحيلة، إذا كان متسببّاً عن فعل المسلمين لا عن فعل الّلّه، فهو ممكن، وصورته أن يكون 
العمل ببعض أجزاء الإسلام غير ممكن بسبب تقصيرهم في توفير مقدّماتها، ويكون العمل 
بسائر أجزائه غير مجزٍ ما لم يعملوا بتلك الأجزاء. مع ذلك، يمكن علاج هذه الحالة بالّنظر 
يْنَ مَا 

َ
ةُ أ

َّ
ل بَتْ عَليَهِْمُ الذِّ إلى إمكان ترك التقصير من قبل المسلمين؛ كما قال الّلّه تعالى: ضُُرِ

 ،3ُمَسْكَنَة
ْ
بَتْ عَليَهِْمُ ال ِ وَضُُرِ ِ وحََبلٍْ مِنَ النَّاسِ وَبَاءُوا بغَِضَبٍ مِنَ اللَّهَّ  بِِحَبلٍْ مِنَ اللَّهَّ

َّ
ثقُِفُوا إِلَّا

.4ْنْفُسِهِم
َ
ُوا مَا بأِ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّىَّ يُغَيِّرِّ  يُغَيِّرِّ

َ
َ لَا وقال: إِنَّ اللَّهَّ

 أنهّا تتوقّف على العلم بكلهّ، 
ّ

بالجملة إنّ إقامة كّل الإسلام ممكنة بقدر ما هي ضروريّة؛ إلّا
أهل  إمّا قد أعطاه لجميع  لشارعه وحده، ويؤخذ عنه لا محالة، وهو  والعلم بكلهّ ممكن 
هذا؛  فعل  قد  أنهّ  الآخرون، ولا شكّ  أعطاه لبعضهم ليأخذ عنهم  أو  يفعل،  ولم  الإسلام، 
لأنهّ لم يفعل الآخر، ولذلك فمعرفة هؤلاء ضروريّة للعلم بكلّ الإسلام، ولهذا السّبب فهي 
ممكنة؛ بمعنى أنّ الوسائل اللازمة لمعرفتهم موجودة من عند الّلّه ويمكن تتبّعها لا محالة؛ 
كما أنّ الطرق اللازمة للوصول إليهم مجعولة من قبل الّلّه ويمكن اتبّاعها، وهذا ما أتحدّث 

عنه إن شاء الّلّه.

1 . البقرة/ ٣٠
2 . لمعرفة المزيد عن هذا، راجع: كتاب »تنبيه الغافلين على أنّ في الأرض خليفة للّه ربّ العالمين؛ تقرير 

لدروس العلامة المنصور الهاشميّ الخراسانيّ حفظه اللّه تعالى«.
3 . آل عمران/ ١١٢

4 . الرّعد/ ١١

https://www.alkhorasani.com/ar/books/%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D8%AA%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%A7%D9%81%D9%84%D9%8A%D9%86-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D8%A3%D9%86-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D8%B6-%D8%AE%D9%84%D9%8A%D9%81%D8%A9-%D9%84%D9%84%D9%87-%D8%B1%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%8A%D9%86/
https://www.alkhorasani.com/ar/books/%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D8%AA%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%A7%D9%81%D9%84%D9%8A%D9%86-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D8%A3%D9%86-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D8%B6-%D8%AE%D9%84%D9%8A%D9%81%D8%A9-%D9%84%D9%84%D9%87-%D8%B1%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%8A%D9%86/
https://www.alkhorasani.com/ar/books/%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D8%AA%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D8%A7%D9%84%D8%BA%D8%A7%D9%81%D9%84%D9%8A%D9%86-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D8%A3%D9%86-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D8%B6-%D8%AE%D9%84%D9%8A%D9%81%D8%A9-%D9%84%D9%84%D9%87-%D8%B1%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%8A%D9%86/


ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام112

ه[
ّ
]اشتراط إقامة بعض أجزاء الإسلام بإقامة كل

من هنا يعلم أنّ إقامة جزء من الإسلام وحده، عندما لا تتمّ إقامة أجزائه الأخرى، هي 
ه ومتناسباً مع أجزائه 

ّ
محلّ إشكال؛ لأنّ كّل جزء من الإسلام قد تمّ تشريعه اعتبارًا لإقامة كل

الأخرى، وبالّتالي يكون نافعًا وصالحاً للإقامة إذا تمّت إقامة الأجزاء ذات الصّلة به؛ بالّنظر 
إلى أنّ أجزاء الإسلام يلازم بعضها بعضًا، ويؤثرّ بعضها على بعض، ويتأثرّ بعضها ببعض، 
وربّما ضارّة. كما على  نافعة،  الآخر غير  بعضها  إقامة  فستكون  بعضها،  إقامة  تتمّ  لم  وإذا 
سبيل المثال، قد تمّ جعل الأحكام الجزائيّة للإسلام اعتبارًا للتحقّق الكامل للإسلام ومتناسبًا 
ومع  رادعة،  كعوامل  الإسلام  أحكام  سائر  تطبيق  فيهما  تمّ  قد  ين 

ّ
اللّذ والمكان  الزّمان  مع 

تطبيقها لا يوجد موجب لارتكاب الجرائم، وبالّتالي فإنّ ارتكابها في هذه الحالة أمر غير 
طبيعّي ومستلزم للجزاء المقرّر. كما على سبيل المثال، قد تمّ جعل حكم قطع يد السّارق 
إقامة  فيهما  تمّ  قد  ين 

ّ
اللّذ والمكان  الزّمان  مع  ومتناسباً  للإسلام  الكامل  للتحقّق  اعتبارًا 

الأحكام الإقتصاديةّ والإجراءات الوقائيّة للإسلام، مثل التوزيع العادل للثروة وإيتاء الزكاة 
إقامة أحكام الإسلام الإقتصاديةّ، وتوزيع  يتمّ فيهما  لم  ين 

ّ
اللّذ الزّمان والمكان  والخمس، لا 

المقتضي للسرقة  فإنّ  الزكاة والخمس كما يجب، وبالّتالي  فيهما  فيهما ظالم، ولا يؤتى  الثروة 
موجود والمانع منها مفقود. هذا يعني أنّ المرء إذا سرق في زمان لا يحكم فيه الإسلام، وفي 
مكان لا يتمّ فيه تطبيق أحكامه العينيّة والعامّة، فلا يستحقّ جزاء السرقة المقرّر، وتطبيقه 
منوط  الأخرى  الجزائيّة  الأحكام  تطبيق  أنّ  كما  الشارع.  لمقصد  ومخالف  عادل  غير  عليه 
ها، وقبل ذلك لا يكون نافعًا 

ّ
بتحقّق الحكومة الإسلاميّة وتطبيق عين أحكام الإسلام وكل

ولا مناسباً؛ لأنّ الّلّه قد شرع هذه الأحكام لُتنفذ في حكومته، ومتناسباً مع الزّمان والمكان 
 زمام الأمور فيهما شخص من جانبه مع المعرفة الكاملة بكلهّا والإستطاعة 

ّ
ين يتولّى

ّ
اللّذ

المزيّتين يحقّق حكمه ويجلّّي عدله1؛   الكاملة لتطبيقها على مصاديقها، وبالإستناد إلى هاتين 

1 . يمكن الإستشهاد على هذا بما روي عن النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، وعن عليّ وعمر وحذيفة 
« )الخراج لأبي يوسف،  رْضِ الْعَدُوِّ

َ
وأبي الدرداء وزيد بن ثابت وغيرهم، أنّهم قالوا: »لََا تُقَامُ الْحُدُودُ فِي أ

ص١٩٤؛ سنن سعيد بن منصور الفرائض إلى الجهاد، ج٢، ص٢٣٤ و٢٣٥؛ الخلافيات للبيهقيّ، ج٧، 
يشمل  كما  المنافقين  يشمل  »العدوّ«  لأنّ  نظرًا  ص٤٠(؛  ج١٠،  للطوسيّ،  الأحكام  تهذيب  ص٢٦٢؛ 
وروي  المنافقين،  من  الجور  وأئمّة   ،)٤ )المنافقون/   ْفَاحْذَرْهُم الْعَدُوُّ  هُمُ  تعالى:  اللّه  لقول  الكفّار، 
فَلََا  جَائِرٍ  إِمَامٍ  عَلَى  خَرَجُوا  وَإِنْ  فَقَاتِلُوهُمْ،  عَادِلٍ  إِمَامٍ  عَلَى  خَرَجُوا  »إِنْ  الخوارج:  في  قال  أنّه  عليّ  عن 
الكوفيّ،  سليمان  بن  لمحمّد  المؤمنين  أمير  مناقب  ص٥٥٩؛  ج٧،  شيبة،  أبي  ابن  )مصنّف  تُقَاتِلُوهُمْ« 
ص١٤٥(،  ج٦،  للطوسيّ،  الأحكام  تهذيب  ص٦٠٣؛  ج٢،  بابويه،  لابن  الشرائع  علل  ص٣٣٢؛   ج٢، 



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

113 العودة إلی الإسلام

ومراعًًى  مؤثرًّا  الواقع  هذا  وكان  الّنبّي،  نزولها  وقت  الرئيسّي لأحكامه في  المنفّذ  كما كان 
غير  أو  غيره  على  الأحكام  هذه  نزلت  لو  أنهّ  البعيد  من  ليس  أنهّ  لدرجة  تشريعها،  في 
لا  للذين  الإسلاميّة  الحدود  إقامة  تجوز  أنهّ لا  يعني  هذا  مختلفة.  ماهيّة  لها  لكانت  مثله، 
إقامة  ترك  أن يكون  دون  تطبيقها كاملة،  يستطيعون  ولا  ها 

ّ
كل الإسلام  أحكام  يعرفون 

إقامة  ضمن  عليهم  واجبة  الإسلاميّة  الحدود  إقامة  لأنّ  لهم؛  جائزًا  الإسلاميّة  الحدود 
وهذا  بكلهّ،  عالم  شخص  اتبّاع  خلال  من  لهم  ممكنة  الإسلام  كّل  وإقامة  الإسلام،  كّل 
الّلّه العلم بكلّ الإسلام، وهو  الّلّه في الأرض الذي آتاه  الشّخص، كما تبيّّن، هو خليفة 

واسطته في ممارسة حكمه.

واقع عدم إقامة الإسلام

يعلم ممّا تقدّم أنهّ لم يتمّ إقامة الإسلام من بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى 
ه لأسباب مختلفة، وبالّتالي ما 

ّ
الآن، وهذا واقع محقّق مشهود؛ لأنهّ لم تتيسّّر إقامة عينه وكل

المشاكل.  السعادة والخلاص من  للمسلمين الحصول على  قائمًا فلا يمكن  الوضع  دام هذا 
ه مفيدة للعودة 

ّ
لذلك، فإنّ معرفة أسباب هذا الوضع ودواعي الإنحراف عن عين الإسلام وكل

المسلمين،  أنّ  الواضح  من  لأنهّ  إضاعته؛  بعد  إقامته  بمعنى  والكامل  الخالص  الإسلام  إلى 
من  كانوا  بالإسلام،  اهتمامهم  عن   

ً
فضلًا الإنسانيّة،  وطبيعتهم  الإلهيّة  فطرتهم  بمقتضى 

ه، ومع هذا الوصف لم يكن من الممكن أن 
ّ
حيث المبدأ مريدين لإقامة عين الإسلام وكل

 بسبب الموانع التي عرضت لهم بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ. 
ّ

 يفشلوا فيها إلّا

ارِقُ مِنَ الْبَيْدَرِ مِنْ إِمَامٍ جَائِرٍ فَلََا قَطْعَ  وروي عن جعفر بن محمّد وأبيه وابنه موسى أنّهم قالوا: »إِذَا سَرَقَ السَّ
هُ، فَإِذَا كَانَ مَعَ إِمَامٍ عَادِلٍ فَعَلَيْهِ الْقَطْعُ« )تهذيب الأحكام للطوسيّ، ج١٠، ص١٢٨(،  خَذَ حَقَّ

َ
مَا أ عَلَيْهِ، إِنَّ

وْ نَائِبُ إِمَامٍ« )حلية العلماء في 
َ
نْ يَكُونَ مَعَهُمْ إِمَامٌ، أ

َ
وقال أبو حنيفة: »لََا يَجِبُ الْحُدُودُ فِي دَارِ الْحَرْبِ، إِلَّاَّ أ

وْ 
َ
معرفة مذاهب الفقهاء للشاشيّ، ج٧، ص٦٧١(، بل أطلق، فقال: »لَوْ شَرِبَ مُسْلِمٌ خَمْرًا فِي دَارِ الْحَرْبِ أ

« )اختلاف الفقهاء لابن جرير، ص٨٢(،  سْلََامِ، لَمْ يُقَمْ عَلَيْهِ الْحَدُّ زَنَى، ثُمَّ رُفِعَ إِلَيْنَا بَعْدَمَا خَرَجَ إِلَى دَارِ الْْإِ
الْمُسْلِمِينَ«  حْكَامُ 

َ
أ عَلَيْهِ  يَجْرِي  لََا  حَيْثُ  ذَلِكَ  فَعَلَ  هُ  نَّ

َ
»لِِأ وقال:  الرأي،  أصحاب  إلى  المنذر  ابن  ونسبه 

)الخلافيات  العراقيّين  إلى  البيهقيّ  ونسبه  ص١٤٤(،  ج٤،  المنذر،  لابن  العلماء  مذاهب  على  )الإشراف 
فسرق  الحرب،  دار  دخلوا  تجّار  قوم  في  يوسف  أبي  عن  الوليد  بن  بشر  وروى  ص٢٦٠(،  ج٧،  للبيهقيّ، 
فكان من  للطحاويّ، ج٣، ص٤٧٣(،  العلماء  )اختلاف  أبي حنيفة  قول  تقطع في  لم  بعض،  بعضهم من 
شرطه إتيان ما يوجب الحدّ في أرض يحكمها الإسلام ويجري عليها أحكامه، وهذا هو شرط المنصور حفظه 

اللّه تعالى بعينه؛ إلّّا أنّه يشترط الإسلام الحقيقيّ.



ن
كا

لإم
وا

ة 
ور

ضر
 ال

ي؛
ان

لث
ل ا

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام114

نعم، كان موت رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ وفقدانه مأساة عظيمة، وكانت لها نتائج 
نتَْ فِيهِم1ْ، وقال: 

َ
بَهُمْ وَأ ُ لِِيُعَذِّ مروعّة؛ كما كان الّلّه قد أخبر عن ذلك وقال: وَمَا كََانَ اللَّهَّ

 ۗ شَيئًْا   َ اللَّهَّ يضَُُرَّ  فَلنَْ  عَقِبَيهِْ  عََلَىَ  يَنقَْلِبْ  وَمَنْ   ۚ عْقَابكُِمْ 
َ
أ عََلَىَ  انْقَلبَتُْمْ  قُتِلَ  وْ 

َ
أ مَاتَ  إِنْ 

فَ
َ
أ

.2َاكِرِين ُ الشَّ وسََيَجْزِي اللَّهَّ

1 . الأنفال/ ٣٣
2 . آل عمران/ ١٤٤



الفصل الثالث

العودة إلى الإسلام؛ 

الموانع





117 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

ممّا لا شكّ فيه أنّ ما يمنع المسلمين من العودة إلى الإسلام الآن، هو نفس ما منعهم من 
إقامته في الماضي؛ لأنهّم، بسبب عادتهم، يأبون العودة إلى ما أعرضوا عنه من قبل؛ كما قال 
بصَْارهَُمْ 

َ
فئِْدَتَهُمْ وَأ

َ
بوُا بهِِ مِنْ قَبل1ُْ، وقال: وَنُقَلِّبُ أ الّلّه تعالى: فَمَا كََانوُا لِِيُؤْمِنُوا بمَِا كَذَّ

ةٍ وَنذََرهُُمْ فِِي طُغْياَنهِِمْ يَعْمَهُون2َ؛ كما أنّ هذا الإعراض عن إقامة  لَ مَرَّ وَّ
َ
كَمَا لمَْ يؤُْمِنوُا بهِِ أ

الإسلام هو ميراث مشؤوم من آبائهم الأوّلين؛ لأنهّم لم يقيموا الإسلام في زمانهم، وجعلوا 
طريق إقامته ضيّقًا ومظلمًا على الذين جاؤوا من بعدهم، والآن هؤلاء الذين هم خلف من 
وْ تَقُولوُا 

َ
بعدهم، يجدون أنفسهم في وسط الّنار التي هم أوقدوها لهم؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

مُبطِْلوُن3َ. في حين أنهّ 
ْ
فَتُهْلِكُناَ بمَِا فَعَلَ ال

َ
يَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ ۖ أ كَ آباَؤُناَ مِنْ قَبلُْ وَكُنَّا ذُرِّ شْْرَ

َ
مَا أ إِنَّ

لا شكّ أنّ لهم اختيارًا وتكليفًا، كما كان لآبائهم اختيار وتكليف، وهم في نفس الوضع 
نْ 

َ
مْ حَسِبتُْمْ أ

َ
؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

ً
الذي كان آباؤهم فيه، ليعُلم بذلك أيهّم أحسن عملًا

 مِثلَْ 
َّ

ينَ خَلوَْا مِنْ قَبلِْكُم4ْ، وقال: فَهَلْ ينَتَْظِرُونَ إِلَّا ِ
َّ

تكُِمْ مَثَلُ الَّذ
ْ
ا يأَ نََّةَ وَلمََّ

ْ
تدَْخُلوُا الْج

رضِْ مِنْ بَعْدِهِمْ لِِنَنظُْرَ 
َ ْ
ئفَِ فِِي الْأ

َ
نَاكُمْ خَلَا

ْ
ينَ خَلوَْا مِنْ قَبلِْهِم5ْ، وقال: ثُمَّ جَعَل ِ

َّ
يَّامِ الَّذ

َ
أ

7. لذلك، 
ً

حْسَنُ عَمَلًا
َ
يُّكُمْ أ

َ
يَاَةَ لِِيَبلْوَُكُمْ أ

ْ
مَوتَْ وَالْح

ْ
ي خَلقََ ال ِ

َّ
كَيفَْ تَعْمَلوُن6َ، وقال: الَّذ

يجب عليهم أن ينظروا في أحوال آبائهم من بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى 
ليقيموا  زمانهم،  في  الإسلام  إقامة  عليهم  فوّتت  التي  وأخطائهم  بغفلاتهم  ويعتبروا  الآن، 
أمدها؛  طال  فترة  بعد  إليه  ويعودوا  الآن،  حتّّى  إقامته  تتيسّّر  لم  ما  الطريقة  بهذه   منه 

1 . يونس/ ٧٤
2 . الأنعام/ ١١٠

3 . الأعراف/ ١٧٣
4 . البقرة/ ٢١٤
5 . يونس/ ١٠٢

6 . يونس/ ١٤
7 . الملك/ ٢



118

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

 ،1ُْينَ مِنْ قَبل ِ
َّ

رضِْ فَانْظُرُوا كَيفَْ كََانَ عََاقِبَةُ الَّذ
َ ْ
كما أمر الّلّه بذلك فقال: قُلْ سِيُروا فِِي الْأ

ينَ مِنْ قَبلِْهِم2ْ؛ على رغم الذين  ِ
َّ

رضِْ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ كََانَ عََاقِبَةُ الَّذ
َ ْ
فَلمَْ يسَِيُروا فِِي الْأ

َ
وقال: أ

يعتبرون بسفاهة وتعسّف أنّ الّنظر في أحوال الماضين غير حسن، ويحسبونه داعياً لانتهاك 
حرمتهم وضلال المسلمين، ليصدّوهم عن معرفة الحقّ ويبقوهم في الوهم والجهل بمكرهم 
هذا، في حين أنهّم يتظاهرون رياءً بأنهّم ناصحون لهم؛ كالذين قال الّلّه تعالى فيهم: بلَْ زُيِّنَ 
ُ مِنْ هَاد3ٍ، وقال: وَإنَِّهُمْ 

َ
ُ فَمَا لَه بِيلِ ۗ وَمَنْ يضُْلِلِ اللَّهَّ وا عَنِ السَّ رُهُمْ وصَُدُّ

ْ
ينَ كَفَرُوا مَك ِ

َّ
للَِّذ

.4َهُمْ مُهْتَدُون نَّ
َ
بِيلِ وَيََحسَْبوُنَ أ ونَهُمْ عَنِ السَّ َصُدُّ لَيَ

أسباب عدم إقامة الإسلام

الّلّه عليه وآله  الّلّه صلّّى  بعد رسول  إقامة الإسلام من  لعدم  والّدواعي  أهمّ الأسباب  أمّا 
وسلمّ حتّّى الآن فهي ما يلي:

١ . اختلاف المسلمين

اختلاف  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  رسول  بعد  الإسلام  إقامة  لعدم  الأوّل  السّبب 
المسلمين من بعده؛ لأنهّم من بعده، سرعان ما فقدوا وحدتهم، ومثل الذين كانوا من قبلهم، 
أصبحوا شيعًا، وتعلقّت كّل شيعة منهم بعقائدها وأعمالها، مع أنّ الّلّه كان قد حذّرهم من 
َيِّناَتُۚ  قوُا وَاخْتَلفَُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبْ ينَ تَفَرَّ ِ

َّ
 تكَُونوُا كََالَّذ

َ
ذلك مرارًا وصراحة، فقال: وَلَا

قوُا دِينَهُمْ  ينَ فَرَّ ِ
َّ

مِنَ الَّذ ۝ كِيَن مُشْْرِ
ْ
 تكَُونوُا مِنَ ال

َ
ِكَ لهَُمْ عَذَابٌ عَظِيم5ٌ، وقال: وَلَا

َ
ولَئ

ُ
وَأ

يهِْمْ فَرحُِون6َ، لكنّهم نسوا تحذير الّلّه وعصوا نهيه، واختلفوا  َ وَكََانوُا شِيَعًا ۖ كُُلُّ حِزْبٍ بمَِا لَدَ
بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في الخلافة عنه وهو لم يدفن بعد، وكان هذا أصل 
جميع اختلافاتهم بعده، التي لا تزال تستمرّ حتّّى الآن على نحو متزايد، ولذلك فهو مهمّ وجدير 

بالّدراسة للغاية، على الرغّم من كراهية بعضهم للنظر فيه.

1 . الرّوم/ ٤٢
2 . غافر/ ٨٢

3 . الرّعد/ ٣٣
4 . الزّخرف/ ٣٧

5 . آل عمران/ ١٠٥
6 . الرّوم/ ٣١-٣٢



119 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

تاريخيًّا، بحسب الرّوايات المتواترة، من المسلمّ به أنّ أصحاب رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله 
وسلمّ اختلفوا في من يكون له الحكم من بعده؛ فرأى فريق منهم أنهّ يكون لأهل بيته، 
ورأى الفريق الآخر أنهّ يكون لغيرهم، في حين أنّ مثل هذا الإختلاف بين المسلمين غريب 
وغير متوقّع للغاية؛ إذ لا شكّ أنّ الحكم في الإسلام لّلّه دون غيره، وهذا من المبادئ الواضحة 
 ،2ُكُْم

ْ
ُ الْح

َ
 لَه

َ
لَا

َ
أ 1ِ، وقال:  لِِلَّهَّ  

َّ
إلَِّا كُْمُ 

ْ
إنِِ الْح دًا: 

ّ
الّلّه مؤك والضّّروريّة للإسلام؛ كما قال 

كَبِيِر4، وقال: 
ْ
عَلِِيِّ ال

ْ
ِ ال كُْمُ لِِلَّهَّ

ْ
كُْم3ُ، وقال: فَالْح

ْ
ُ الْح

َ
خِرَةِ ۖ وَلَه

ْ
 وَالْآ

َ
ولَى

ُ ْ
مَْدُ فِِي الْأ

ْ
ُ الْح

َ
وقال: لَه

 َ
َ

 إلَِه
َ

كُ ۖ لَا
ْ
مُل

ْ
ُ ال

َ
ُ رَبُّكُمْ لَه ءٍ قَدِير5ٌ، وقال: ذَلِكُمُ اللَّهَّ مَْدُ ۖ وهَُوَ عََلَىَ كُُلِّ شََيْ

ْ
ُ الْح

َ
كُ وَلَه

ْ
مُل

ْ
ُ ال

َ
لَه

د أنّ حقّ الحاكميّة حصريّ له، ولا يشاركه 
ّ
فوُن6َ. بناء على هذا، فمن المؤك  تصُْْرَ

َّ
نَّى

َ
 هُوَ ۖ فَأ

َّ
إلَِّا

 ُ
َ

ِي لَه
َّ

حَدًا7، وقال: الَّذ
َ
مِهِ أ

ْ
 يشُْْرِكُ فِِي حُك

َ
فيه أحد؛ كما قال: مَا لهَُمْ مِنْ دُونهِِ مِنْ وَلِِيٍّ وَلَا

ذَلِكُمُ  ك8ِ، وقال: 
ْ
مُل

ْ
ال فِِي  يكٌ  ُ شََرِ

َ
يكَُنْ لَه وَلمَْ  ا  ً وَلَدَ يَتَّخِذْ  وَلمَْ  رضِْ 

َ ْ
وَالْأ مَاوَاتِ  السَّ كُ 

ْ
مُل

ينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيٍر9. هذا يعني أنّ الّناس  ِ
َّ

كُ ۚ وَالَّذ
ْ
مُل

ْ
ُ ال

َ
ُ رَبُّكُمْ لَه اللَّهَّ

 
َ

كِ فَإذًِا لَا
ْ
مُل

ْ
مْ لهَُمْ نصَِيبٌ مِنَ ال

َ
ليس لهم أدنى نصيب من الحاكميّة؛ كما قال الّلّه مستبعدًا: أ

يؤُْتوُنَ النَّاسَ نقَِيًرا10. بل إنّ الحاكميّة كلها لله خاصّة؛ لأنهّ الوحيد الذي خلق العالم، ويعلم 
احتياجاته، ويقدر على توفيرها، ومن الواضح أنهّ يمارس حاكميّته، لا من خلال الجبر التكوينّي 
رضِْ 

َ ْ
أو إرسال الملائكة، ولكن من خلال جعل خليفة في الأرض؛ كما قال: إنِِّيِّ جَاعِلٌ فِِي الْأ

خَلِيفَة11ً، وعلى سبيل المثال جعل داوود عليه السّلام خليفة في الأرض وقال: ياَ دَاوُودُ إنَِّا 
 .12ِ هَوىَ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهَّ

ْ
 تتََّبِعِ ال

َ
قَِّ وَلَا

ْ
رضِْ فَاحْكُمْ بَيْْنَ النَّاسِ باِلْح

َ ْ
ناَكَ خَلِيفَةً فِِي الْأ

ْ
 جَعَل

1 . الأنعام/ ٥٧
2 . الأنعام/ ٦٢

3 . القصص/ ٧٠
4 . غافر/ ١٢

5 . التّغابن/ ١
6 . الزّمر/ ٦

7 . الكهف/ ٢٦
8 . الفرقان/ ٢
9 . فاطر/ ١٣

10 . النّساء/ ٥٣
11 . البقرة/ ٣٠

12 . ص/ ٢٦

ّ ّ



120

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

الّلّه، بصفته حاكم الكون، في فعل معقول تمامًا، يمارس حكمه من خلال  أنّ  هذا يعني 
تعيين نائب له؛ كما يفعل جميع العقلاء نفس الشيء لممارسة حكمهم، ومن الواضح أنهّ تعالى 
ُ وَاسِعٌ عَلِيم1ٌ، وقال: قُلِ  كَهُ مَنْ يشََاءُ ۚ وَاللَّهَّ

ْ
ُ يؤُْتِِي مُل خالق العقلاء ورئيسهم؛ كما قال: وَاللَّهَّ

نْ تشََاء2ُ؛ كما على سبيل المثال، آتى  كَ مِمَّ
ْ
مُل

ْ
كَ مَنْ تشََاءُ وَتَنْْزِعُ ال

ْ
مُل

ْ
كِ تؤُْتِِي ال

ْ
مُل

ْ
اللَّهُمَّ مَالكَِ ال

حكومته طالوت عليه السّلام، بينما كان أصحاب نبيّه غير راضين بحكومته، ويحسبون أنهّم 
 

َّ
نَّى

َ
َ قَدْ بَعَثَ لكَُمْ طَالوُتَ مَلِكًًا ۚ قَالوُا أ أحقّ بالحكومة منه؛ كما قال: وَقَالَ لهَُمْ نبَِيُّهُمْ إنَِّ اللَّهَّ

َ اصْطَفَاهُ  مَالِ ۚ قَالَ إنَِّ اللَّهَّ
ْ
كِ مِنهُْ وَلمَْ يؤُتَْ سَعَةً مِنَ ال

ْ
مُل

ْ
حَقُّ باِل

َ
نُْ أ

َ
كُ عَليَنَْا وَنَح

ْ
مُل

ْ
ُ ال

َ
يكَُونُ لَه

.3ٌوَاسِعٌ عَلِيم ُ كَهُ مَنْ يشََاءُ ۚ وَاللَّهَّ
ْ
ُ يؤُْتِِي مُل سْمِ ۖ وَاللَّهَّ ِ

ْ
مِ وَالْج

ْ
عِل

ْ
عَليَكُْمْ وَزَادَهُ بسَْطَةً فِِي ال

بيده؛  الحاكم  اختيار  إذا كان  تتحقّق  الّلّه  أنّ حكومة  تمامًا  والمفهوم  الطبيعّي  من  هذا 
لأنهّ مادام اختيار الحاكم بيد الآخرين وليس بيده، فلا يمكن اعتبار الحكومة له، وهذا 
وقال:   ،4ٌقَدِير ءٍ  شََيْ كُُلِّ  عََلَىَ  وَهُوَ  كُ 

ْ
مُل

ْ
ال بِيَدِهِ  ي  ِ

َّ
الَّذ تَبَاركََ  قال:  إذ  بنفسه  إليه  أشار  ما 

هِْ ترُجَْعُون5َ، وقال: قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلكَُوتُ كُُلِّ 
َ

ءٍ وَإلَِي ي بِيَدِهِ مَلكَُوتُ كُُلِّ شََيْ ِ
َّ

فَسُبحَْانَ الَّذ
 يُُجَارُ عَليَهِْ إِنْ كُنتُْمْ تَعْلمَُون6َ. لذلك، فإنّ كون الحاكميّة لّلّه لا معنى له في 

َ
يُر وَلَا ءٍ وَهُوَ يُُجِ شََيْ

 أنهّا مبنيّة على اختياره بغضّ النظر عن اختيار الآخرين؛ كما قال: وَرَبُّكَ 
ّ

الواقع العملّي إلّا
.7َكُون ا يشُْْرِ  عَمَّ

َ
ِ وَتَعَالَى ةُ ۚ سُبحَْانَ اللَّهَّ ِيََرَ

ْ
يََخْلقُُ مَا يشََاءُ وَيََخْتَارُ ۗ مَا كََانَ لهَُمُ الْخ

من  لأمر  شرعيّة  لا  بل  الّلّه،  إذن  إلى  الإسلام  في  الحاكميّة  مرجع  إنّ  أخرى،  بعبارة 
قال  كما  الإسلام؛  في  الأساسيّة  القواعد  أهمّ  من  وهذا  إذنه،  إلى  بانتهائه   

ّ
إلّا  الأمور 

وقال:   ،9ُمُور
ُ ْ
الْأ ترُجَْعُ   ِ اللَّهَّ  

َ
وَإلَِى وقال:   ،8ُمُور

ُ ْ
الْأ تصَِيُر   ِ اللَّهَّ  

َ
إِلَى  

َ
لَا

َ
أ وتأكيدًا:  مرارًا 

 .11ُالمَْصِير الله  وَإِلىَ  رضِْ ۖ 
َ
وَالأْ مَاوَاتِ  السَّ مُلكُْ  وَلِِله  وقال:   ،10ِمُور

ُ ْ
الْأ عََاقِبَةُ   ِ اللَّهَّ  َ

وَإلَِى

1 . البقرة/ ٢٤٧
2 . آل عمران/ ٢٦

3 . البقرة/ ٢٤٧
4 . الملك/ ١
5 . يس/ ٨٣

6 . المؤمنون/ ٨٨
7 . القصص/ ٦٨
8 . الشّورى/ ٥٣

9 . آل عمران/ ١٠٩
10 . لقمان/ ٢٢

11 . النّور/ ٤٢

ّّ َََ َ



121 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

الّلّه لا  إذن  إلى  يرجع  وكّل عمل لا  الّلّه،  إذن  الشّّرعيّة في الإسلام هو  أساس  أنّ  يعني  هذا 
نََّةِ 

ْ
 الْج

َ
ُ يدَْعُو إِلَى يعتبر إسلاميًّا، وبالّتالي لا يؤدّي إلى جنّته ومغفرته؛ كما قال بصراحة: وَاللَّهَّ

مَغْفِرَةِ بإِِذْنه1ِِ؛ بمعنى أنهّ يستخدم إذنه كوسيلة لإضفاء الشّّرعيّة على الأعمال، وتبعًا لذلك 
ْ
وَال

الحصول على رضاه من خلال القيام بها. بناء على هذا، فإنّ كّل عمل يحتاج إلى إذن الحاكم 
عند العقلاء، فهو يحتاج إلى إذن الّلّه في الواقع؛ لأنهّ حاكم كّل شيء.

من هنا يعلم أنّ الحكومة في الإسلام شرعيّة فقطّ لمن اختاره الّلّه وعيّنه كنائب له فيها، 
وهذا ليس شيئاً غريباً أو جديدًا، بل هو سنّة من سننه التي جرت في الأمم السّالفة، ولا تزال 
 ِ دَ لسُِنَّةِ اللَّهَّ ِ

َ
ينَ خَلوَْا مِنْ قَبلُْ ۖ وَلنَْ تَج ِ

َّ
ِ فِِي الَّذ جارية ما دامت الّدنيا قائمة؛ كما قال: سُنَّةَ اللَّهَّ

2. نعم، لقد كانت ضرورة كون الحاكم معيّناً من عند الّلّه ومعرّفاً عن طريق نبيّه أو 
ً

تَبدِْيلًا
آية بينّة من واضحات جميع الأديان الإلهيّة وضروريّاتها، ولم تكن موضع شكّ ولا خلاف 
في أيّ أمّة من الأمم السّابقة، وقد تمّ التشّكيك والخلاف فيها في هذه الأمّة فقطّ؛ كما على 
سبيل المثال، كان بنو إسرائيل من بعد موسى عليه السّلام يعلمون بداهة أنهّم للجهاد في 
سبيل الّلّه من أجل إقامة الّدين يحتاجون إلى حاكم من الّلّه، ولذلك سألوا نبيّهم أن يقدّم 
لهم حاكمًا من الّلّه ليجاهدوا معه، وأجابهم نبيّهم إلى سؤالهم، ولم يقل لهم أنهّ لا حاجة إلى 
لمَْ 

َ
حاكم من الّلّه للجهاد في سبيله وإقامة الّدين؛ كما ذكرهم الّلّه لتعليم المسلمين فقال: أ

نُقَاتلِْ فِي  مَلِكًا  لنَاَ  ابْعَثْ  لهَُمُ  لِنَبِيّ  إِذْ قاَلوُا  بَعْدِ مُوسَى  مِنْ  إِسْرَائِيلَ  ِ مِنْ بنَِي 
َ

مَلَإ
ْ
ال إِلىَ  ترََ 

 نُقَاتلَِ فِي 
ّ

لّا
َ
 تُقَاتلِوُا ۖ قاَلوُا وَمَا لنَاَ أ

ّ
لّا

َ
قِتَالُ أ

ْ
ِ ۖ قَالَ هَلْ عَسَيتُْمْ إِنْ كُتِبَ عَليَكُْمُ ال سَبِيلِ الّلَّهَ

 ُ  مِنهُْمْ ۗ وَالّلَّهَ
ً

 قَلِيلًا
ّ

قِتَالُ توََلوّْا إِلّا
ْ
بْنَائنَِا ۖ فَلمَّا كُتِبَ عَليَهِْمُ ال

َ
خْرجِْناَ مِنْ دِياَرِناَ وَأ

ُ
ِ وَقَدْ أ سَبِيلِ الّلَّهَ

عَلِيمٌ باِلظّالمِِين3َ، وتقدّم أن الّلّه اختار لهم طالوت.

القاعدة  هذه  عن  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  أصحاب  غفلة  فإنّ  هذا،  على  بناء 
على  مبنيًّا  كان  بعده  من  الحكومة  على  خلافهم  لأنّ  غريبة؛  تبدو  والضّّروريّة  الواضحة 
وفقًا  أنهّ،  لدرجة  يختارونه؛  من  إلى  تسليمها  لهم  يحقّ  وبالّتالي  لهم،  الحكومة  أنّ  افتراض 
للأخبار المتواترة والمشهورة، اجتمع كثير منهم في مكان يسمّّى سقيفة بني ساعدة، وحاول كّل 
 فريق منهم أن يجرّ الحكومة إلى نفسه، حتّّى كادوا يقتتلون ويطؤون بعضهم بعضًا لأجلها! 

1 . البقرة/ ٢٢١
2 . الأحزاب/ ٦٢
3 . البقرة/ ٢٤٦

ً

َ
َ َ

ََ
َ



122

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

مع ذلك، كان الخلاف الرئيسّي بينهم حول مسألة هل ينبغي إبقاء حكومة رسول الّلّه صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ في بيته أم إخراجها منه. فقال الذين غلبوا في نزاعهم أنهّ ينبغي إخراج 
واحد1،  بيت  في  والخلافة  الّنبوّة  باجتماع  يرضوا  لن  العرب  أنّ  بحجّة  بيته،  من   حكومته 

ا لَنَسْرِي  سْفَارِهِ، فَإِنَّ
َ
ابِ فِي بَعْضِ أ 1 . كما روي عن عبد اللّه بن عبّاس، أنّه قال: »خَرَجْتُ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّ

ا نُطَاعِنْ  حْمَدُ ... وَلَمَّ
َ
هِ يُقْتَلُ أ لَيْلَةً، وَقَدْ دَنَوْتُ مِنْهُ، إِذْ ضَرَبَ مَقْدِمَ رَحْلِهِ بِسَوْطِهِ، وَقَالَ: >كَذَبْتُمْ وَبَيْتِ اللَّ

هَ، وَسَارَ  سْتَغْفِرُ اللَّ
َ
بْنَائِنَا وَالْحَلََائِلِ<، ثُمَّ قَالَ: أ

َ
عَ حَوْلَهُ ... وَنَذْهَلَ عَنْ أ ى نُصَرَّ مُهُ حَتَّ دُونَهُ وَنُنَاضِلِ ... وَنُسَلِّ

كْسَى لِبَرْدِ 
َ
دِ ... وَأ ةً مِنْ مُحَمَّ وْفَى ذِمَّ

َ
بَرَّ وَأ

َ
مْ إِلَّاَّ قَلِيلًًا، ثُمَّ قَالَ: >وَمَا حَمَلَتْ مِنْ نَاقَةٍ فَوْقَ رَحْلِهَا ... أ فَلَمْ يَتَكَلَّ

بُوكَ عَمُّ رَسُولِ 
َ
اسٍ، أ هَ، يَا ابْنَ عَبَّ سْتَغْفِرُ اللَّ

َ
دِ<، ثُمَّ قَالَ: أ ابِقِ الْمُتَجَرِّ سِ السَّ

ْ
عْطَى لِرَأ

َ
الْخَالِ قَبْلَ ابْتِذَالِهِ ... وَأ

نْ تَجْتَمِعَ 
َ
دْرِي، يَكْرَهُونَ أ

َ
ي أ دْرِي، قَالَ: لَكِنِّ

َ
هِ، فَمَا مَنَعَ قَوْمَكُمْ مِنْكُمْ؟! قَالَ: قُلْتُ: لََا أ نْتَ ابْنُ عَمِّ

َ
هِ، وَأ اللَّ

ةُ وَالْخِلََافَةُ« )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١٠، ص٣٧٨؛ تاريخ الطبريّ، ج٤، ص٢٢٢(، وفي  بُوَّ فِيكُمُ النُّ
نْ 

َ
أ فَكَرِهْتُ  دٍ؟  بَعْدَ مُحَمَّ مِنْكُمْ  قَوْمَكُمْ  مَنَعَ  مَا  تَدْرِي 

َ
أ اسٍ،  عَبَّ ابْنَ  يَا  عُمَرُ:  أنّه قال: »قَالَ لِي  رواية أخرى، 

ةَ وَالْخِلََافَةَ،  بُوَّ نْ يَجْمَعُوا لَكُمُ النُّ
َ
مِيرُ الْمُؤْمِنِينَ يُدْرِينِي، فَقَالَ عُمَرُ: كَرِهُوا أ

َ
دْرِي فَأ

َ
كُنْ أ

َ
جِيبَهُ، فَقُلْتُ: إِنْ لَمْ أ

ُ
أ

الْمُؤْمِنِينَ،  مِيرَ 
َ
أ يَا  فَقُلْتُ:  قَتْ،  وَوُفِّ صَابَتْ 

َ
فَأ نُفْسِهَا 

َ
لِِأ قُرَيْشٌ  فَاخْتَارَتْ  بَجَحًا،  بَجَحًا  قَوْمِكُمْ  عَلَى  حُوا  فَتَبَجَّ

مِيرَ 
َ
أ يَا  قَوْلُكَ  ا  مَّ

َ
أ فَقُلْتُ:  اسٍ،  عَبَّ ابْنَ  يَا  مْ  تَكَلَّ فَقَالَ:  مْتُ،  تَكَلَّ الْغَضَبَ  ي  عَنِّ وَتُمِطْ  الْكَلََامِ،  ذَنْ لِي فِي 

ْ
تَأ إِنْ 

لَهَا  هُ  اللَّ اخْتَارَ  حَيْثُ  نْفُسِهَا 
َ
لِِأ اخْتَارَتْ  قُرَيْشًا  نَّ 

َ
أ فَلَوْ  قَتْ،  وَوُفِّ صَابَتْ 

َ
فَأ نْفُسِهَا 

َ
لِِأ قُرَيْشٌ  اخْتَارَتْ  الْمُؤْمِنِينَ: 

هَ  ةُ وَالْخِلََافَةُ، فَإِنَّ اللَّ بُوَّ نْ تَكُونَ لَنَا النُّ
َ
هُمْ كَرِهُوا أ ا قَوْلُكَ: إِنَّ مَّ

َ
وَابُ بِيَدِهَا غَيْرَ مَرْدُودٍ وَلََا مَحْسُودٍ، وَأ لَكَانَ الصَّ

عْمَالَهُمْ ]محمّد/ ٩[« )تاريخ الطبريّ، 
َ
حْبَطَ أ

َ
هُ فَأ نْزَلَ اللَّ

َ
هُمْ كَرِهُوا مَا أ نَّ

َ
وَصَفَ قَوْمًا بِالْكَرَاهِيَةِ فَقَالَ: ذَلِكَ بِأ

ج٤، ص٢٢٣؛ الكامل في التاريخ لابن الأثير، ج٢، ص٤٣٩؛ تاريخ ابن خلدون، ج٣، ص٢١٥(، وفي رواية 
بِي 

َ
أ بْنِ  فَ عَلِيِّ  تَخَلُّ تَيْتُهُ، فَشَكَى 

َ
فَأ اسٍ؟  ابْنُ عَبَّ يْنَ 

َ
أ الْجَابِيَةِ:  إِلَى  لَيْلَةَ مَسِيرِهِ  عُمَرُ  أنّه قال: »قَالَ  أخرى، 

بُو 
َ
مْرِ أ

َ
ثَكُمْ عَنْ هَذَا الْْأ لُ مَنْ رَيَّ وَّ

َ
وَلَمْ يَعْتَذِرْ إِلَيْكَ؟ قَالَ: بَلَى، قُلْتُ: فَهُوَ مَا اعْتَذَرَ بِهِ، ثُمَّ قَالَ: أ

َ
طَالِبٍ، فَقُلْتُ: أ

هُمْ  لَمْ تَكُنْ خَيْرًا لَهُمْ؟! قَالَ: بَلَى، لَكِنَّ
َ
ةَ، فَقُلْتُ: لِمَ؟! أ بُوَّ نْ يَجْمَعُوا لَكُمُ الْخِلََافَةَ وَالنُّ

َ
بَكْرٍ، إِنَّ قَوْمَكُمْ كَرِهُوا أ

الفرج الأصبهانيّ،  الفخر والبذخ والتطاول )الأغاني لأبي  عَلَيْهِمْ جَخَفًا جَخَفًا جَخَفًا«، وهو  كُنْتُمْ  فَعَلُوا  لَوْ 
سِيرُ مَعَ عُمَرَ فِي لَيْلَةٍ، وَهُوَ 

َ
ج١٠، ص٤٤٣؛ المذاكرة للإربليّ، ص٥٥(، وفي رواية أخرى، أنّه قال: »كُنْتُ أ

لِبِ، لَقَدْ كَانَ  هِ يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّ مَا وَاللَّ
َ
بِي طَالِبٍ، فَقَالَ: أ

َ
 آيَةً فِيهَا ذِكْرُ عَلِيِّ بْنِ أ

َ
نَا عَلَى فَرَسٍ، فَقَرَأ

َ
عَلَى بَغَلٍ وَأ

قَلْتُهُ، فَقُلْتُ: 
َ
هُ إِنْ أ قَالَنِيَ اللَّ

َ
ا، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لََا أ بِي بَكْرٍ، يَعْنِي عَلِيًّ

َ
ي وَمِنْ أ مْرِ مِنِّ

َ
وْلَى بِهَذَا الْْأ

َ
صَاحِبُكُمْ أ

اسِ! فَقَالَ: إِلَيْكُمْ يَا  ا دُونَ النَّ مْرَ مِنَّ
َ
نْتَ وَصَاحِبُكَ وَثَبْتُمَا وَانْتَزَعْتُمَا الْْأ

َ
مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ؟! وَأ

َ
نْتَ تَقُولُ ذَلِكَ يَا أ

َ
أ

مَ هُنَيْهَةً، فَقَالَ: سِرْ لََا سِرْتَ! وَقَالَ:  رْتُ وَتَقَدَّ خَّ
َ
ابِ؟! فَتَأ صْحَابُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّ

َ
كُمْ أ نَّ

َ
مَا أ

َ
لِبِ، أ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّ

هِ مَا فَعَلْنَا  ا وَاللَّ مَا ذَكَرْتَ شَيْئًا فَرَدَدْتُ عَلَيْكَ جَوَابَهُ، وَلَوْ سَكَتَّ سَكَتْنَا، فَقَالَ: إِنَّ عِدْ عَلَيَّ كَلََامَكَ، فَقُلْتُ: إِنَّ
َ
أ

قَالَ:  وَتَرَهَا،  قَدْ  لِمَا  وَقُرَيْشٌ  الْعَرَبُ  عَلَيْهِ  تَجْتَمِعَ  لََا  نْ 
َ
أ وَخَشِينَا  اسْتَصْغَرْنَاهُ،  وَلَكِنِ  عَدَاوَةٍ،  فَعَلْنَا عَنْ  ذِي  الَّ

مَ يَبْعَثُهُ فِي الْكَتِيبَةِ فَيَنْطَحُ كَبَشَهَا فَلَمْ يَسْتَصْغِرْهُ،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ قُولَ: كَانَ رَسُولُ اللَّ
َ
نْ أ

َ
رَدْتُ أ

َ
فَأ

ى  حَتَّ شَيْئًا  نَعْمَلُ  وَلََا  دُونَهُ،  مْرًا 
َ
أ نَقْطَعُ  مَا  هِ  وَاللَّ تَرَى؟  فَكَيْفَ  جَرَمَ،  لََا  فَقَالَ:  وَصَاحِبُكَ؟!  نْتَ 

َ
أ فَتَسْتَصْغِرُهُ 

َ
أ

ذِنَهُ« )مناقب عليّ لابن مردويه، ص١٢٦؛ محاضرات الأدباء للراغب الأصفهانيّ، ج٢، ص٤٩٥(.
ْ
نَسْتَأ



123 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

الخليفة  وتعيين  طبعًا،  الخليفة  بتعيين  لم يكن له دخل  العجم  أو  العرب  أنّ رضى  في حين 
طالوت،  قضيّة  عُلم في  كما  نبيّه،  بواسطة  يعُلم لا محالة  ورضاه  الّلّه،  برضى  منوط  تبيّّن  كما 
الّلّه  قدّمه كحاكم من عند  كّل من  نبيّه، وتمكين  إلى نصوص  الرجّوع  ولذلك كان عليهم 
يفعلوا ذلك؛ لأنهّم،  لم  الحاكميّة عليهم، لكنّهم رغم ما كان لديهم من التعلقّ بالإسلام  من 
ومن  القبليّة،  التنافسات  بعض  بينهم  زالت  ما  بالجاهليّة،  عهدهم  قرب  بسبب  ناحية،  من 
وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بصلاحيّات  الكاملة  معرفتهم  عدم  بسبب  أخرى،  ناحية 
السّبب،  ولهذا  الأخرى،  نصوصه  بخلاف  ملزمة  غير  السّياسيّة  نصوصه  يعتبرون  كانوا 
بيته1؛  أهل  إلى  عاطفة  كانت  فيما  خاصّة  هذه،  نصوصه  يعارضون  كانوا  زمانه،  في   حتّّى 

بْوَابٌ 
َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ صْحَابِ رَسُولِ اللَّ

َ
1 . مثال ذلك ما روي عن زيد بن أرقم، قال: »كَانَ لِنَفَرٍ مِنْ أ

ى  هِ صَلَّ نَاسٌ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّ
ُ
مَ فِي ذَلِكَ أ <، فَتَكَلَّ بْوَابَ إِلَّاَّ بَابَ عَلِيٍّ

َ
وا هَذِهِ الْْأ شَارِعَةٌ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَالَ يَوْمًا: >سُدُّ

، فَقَالَ  بْوَابِ غَيْرَ بَابِ عَلِيٍّ
َ
مَرْتُ بِسَدِّ هَذِهِ الْْأ

َ
ي أ ا بَعْدُ، فَإِنِّ مَّ

َ
ثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: >أ

َ
هَ وَأ مَ فَحَمِدَ اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ

بَعْتُهُ<« )فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل،  مِرْتُ بِشَيْءٍ فَاتَّ
ُ
ي أ ي مَا سَدَدْتُ شَيْئًا وَلََا فَتَحْتُهُ، وَلَكِنِّ فِيهِ قَائِلُكُمْ، وَإِنِّ

بْوَابِ، إِلَّاَّ 
َ
مَ بِسَدِّ الْْأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ مَرَ رَسُولُ اللَّ

َ
ج٢، ص٥٨١(، وروي عن سعد بن أبي وقّاص، قال: »أ

هَا«  هَ سَدَّ بُوابَكُمْ، وَلَكِنَّ اللَّ
َ
نَا سَدَدْتُ أ

َ
؟! قَالَ: مَا أ هَا، إِلَّاَّ بَابَ عَلِيٍّ بْوَابَ كُلَّ

َ
هِ، سَدَدْتَ الْْأ ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّ بَابَ عَلِيٍّ

مَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ا مَعَ رَسُولِ اللَّ )المعجم الأوسط للطبرانيّ، ج٤، ص١٨٦(، وروي عن سعد، قال: »كُنَّ
 ،> مَ وَآلَ عَلِيٍّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ فِي الْمَسْجِدِ، فَنُودِيَ فِينَا لَيْلًًا: >لِيَخْرُجْ مِنَ الْمَسْجِدِ إِلَّاَّ آلَ رَسُولِ اللَّ
سْكَنْتَ هَذَا الْغُلََامَ؟! 

َ
عْمَامَكَ، وَأ

َ
صْحَابَكَ وَأ

َ
خْرَجْتَ أ

َ
هِ، أ تَاهُ عُمَرُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّ

َ
صْبَحَ أ

َ
ا أ قَالَ: فَخَرَجْنَا، فَلَمَّ

مَرَ بِهِ<« 
َ
هَ هُوَ أ مَرْتُ بِإِخْرَاجِكُمْ وَلََا بِإِسْكَانِ هَذَا الْغُلََامِ، إِنَّ اللَّ

َ
نَا أ

َ
مَ: >مَا أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ فَقَالَ رَسُولُ اللَّ

اسُ: تُخْرِجُنَا وَنَحْنُ عَصَبَتُكَ وَعُمُومَتُكَ،  )السنن الكبرى للنسائيّ، ج٧، ص٤٢٤(، وفي رواية أخرى: »قَالَ لَهُ الْعَبَّ
سْكَنَهُ<« )المستدرك على الصحيحين 

َ
خْرَجَكُمْ وَأ

َ
هَ أ سْكَنْتُهُ، وَلَكِنَّ اللَّ

َ
خْرَجْتُكُمْ وَأ

َ
نَا أ

َ
ا؟! فَقَالَ: >مَا أ وَتُسْكِنُ عَلِيًّ

اسُ فِي ذَلِكَ،  ، قَالَ النَّ هْلُ الْمَسْجِدِ وَتُرِكَ عَلِيٌّ
َ
خْرِجَ أ

ُ
ا أ للحاكم، ج٣، ص١٢٦(، وروي عن ابن عبّاس، قال: »لَمَّ

خْرَجَكُمْ 
َ
هَ أ نَا تَرَكْتُهُ، وَلَكِنَّ اللَّ

َ
خَرَجْتُكُمْ مِنْ قِبَلِ نَفْسِي، وَلََا أ

َ
نَا أ

َ
مَ، فَقَالَ: >مَا أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ فَبَلَغَ النَّ

 ]الأنعام/ ٥٠[<« )المعجم الكبير للطبرانيّ،  بِعُ إِلَّاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ تَّ
َ
مِرْتُ بِهِ فَعَلْتُ إِنْ أ

ُ
مُورٌ مَا أ

ْ
نَا عَبْدٌ مَأ

َ
مَا أ وَتَرَكَهُ، إِنَّ

هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ ائِفِ، نَاجَى رَسُولُ اللَّ ا كَانَ يَوْمُ الطَّ ج١٢، ص١٤٧(، وروي عن جابر بن عبد اللّه، قال: »لَمَّ
نَا انْتَجَيْتُهُ، بَلِ 

َ
هِ! فَبَلَغَهُ ذَلِكَ فَقَالَ: >مَا أ طَالَ نَجْوَى ابْنِ عَمِّ

َ
صْحَابِهِ: لَقَدْ أ

َ
طَالَ نَجْوَاهُ، فَقَالَ بَعْضُ أ

َ
ا، فَأ مَ عَلِيًّ وَسَلَّ

هُ  ى اللَّ بِيُّ صَلَّ ائِفِ، قَامَ النَّ ا كَانَ يَوْمُ الطَّ هُ انْتَجَاهُ<« )مسند أبي يعلى، ج٤، ص١١٨(، وفي رواية أخرى: »لَمَّ اللَّ
نَا نَاجَيْتُهُ، 

َ
طَلْتَ مُنَاجَاتَهُ! قَالَ: >مَا أ

َ
هِ، لَقَدْ أ بُو بَكْرٍ: يَا رَسُولَ اللَّ

َ
هَارِ، فَقَالَ لَهُ أ ا مِنَ النَّ مَ مَعَ عَلِيٍّ مَلِيًّ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ

هَ نَاجَاهُ<« )معرفة الصحابة لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج٢، ص٥٣٤(، وقال الثعلبيّ في »تفسيره« )ج١٠،  وَلَكِنَّ اللَّ
هُ  ى اللَّ هِ صَلَّ ا كَانَ رَسُولُ اللَّ دٍ، عَنْ آبَائِهِ، فَقَالَ: لَمَّ بِي، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ

َ
ثَنِي أ ص٣٥(: »قَالَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ: حَدَّ

، فَقَالَ: >مَنْ كُنْتُ مَوْلََاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلََاهُ<، فَشَاعَ  خَذَ بِيَدِ عَلِيٍّ
َ
اسِ، فَاجْتَمَعُوا، فَأ ، نَادَى بِالنَّ مَ بِغَدِيرِ خُمٍّ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ

مَ وَهُوَ فِي  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ تَى رَسُولَ اللَّ
َ
، فَأ عْمَانِ الْفَهْرِيَّ ذَلِكَ وَطَارَ فِي الْبِلََادِ، فَبَلَغَ ذَلِكَ الْحَارِثَ بْنَ النُّ

مَرْتَنَا 
َ
هِ، فَقَبِلْنَاهُ مِنْكَ، وَأ كَ رَسُولُ اللَّ نَّ

َ
هُ وَأ نْ لََا إِلَهَ إِلَّاَّ اللَّ

َ
نْ نَشْهَدَ أ

َ
هِ أ مَرْتَنَا عَنِ اللَّ

َ
دُ، أ صْحَابِهِ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّ

َ
مَلََإٍ مِنْ أ

نْ نَصُومَ شَهْرًا، فَقَبِلْنَا، ثُمَّ لَمْ 
َ
مَرْتَنَا أ

َ
، فَقَبِلْنَا، وَأ مَرْتَنَا بِالْحَجِّ

َ
كَاةِ، فَقَبِلْنَا، وَأ مَرْتَنَا بِالزَّ

َ
يَ خَمْسًا، فَقَبِلْنَاهُ مِنْكَ، وَأ نْ نُصَلِّ

َ
أ

مْ 
َ
لْتَهُ عَلَيْنَا، وَقُلْتَ: مَنْ كُنْتُ مَوْلََاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلََاهُ؟! فَهَذَا شَيْءٌ مِنْكَ، أ كَ، فَفَضَّ ى رَفَعْتَ بِضِبْعَيِ ابْنِ عَمِّ تَرْضِ بِهَذَا حَتَّ

هِ<«. ذِي لََا إِلَهَ إِلَّاَّ هُوَ هَذَا مِنَ اللَّ مَ: >وَالَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ هِ؟! فَقَالَ رَسُولُ اللَّ مِنَ اللَّ



124

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

والبخاريّ  )ت٢٤١هـ(2،  حنبل  وابن  )ت٢٣٠هـ(1،  الجعد  كابن  المحدّثين  من  كثير  روى  كما 
)ت٢٥٦هـ(3، ومسلم )ت٢٦١هـ(4، وأبي داوود )ت٢٧٥هـ(5، والترمذيّ )ت٢٧٩هـ(6، وغيرهم7، أنهّ 
لمّا بدأ الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ يتحدّث عن الخلفاء الإثني عشر من بعده، رفع فريق من 
أصحابه أصواتهم بين يديه وأضجّوا، بحيث لم يسمحوا بأن تسُمع تتمّة حديثه في هذا الصّدد!8 
صْوَاتكَُمْ 

َ
 ترَْفَعُوا أ

َ
ينَ آمَنوُا لَا ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
مع أنّ الّلّه كان قد نهاهم عن ذلك بصراحة وقال: ياَ أ

 
َ

نْتُمْ لَا
َ
عْمَالكُُمْ وَأ

َ
بَْطَ أ

َ
نْ تَح

َ
قَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِِبَعْضٍ أ

ْ
ُ باِل

َ
هَْرُوا لَه

َ
 تَج

َ
فَوْقَ صَوتِْ النَّبِِيِّ وَلَا

بّي صلّّى الله عليه 
ّ

تشَْعُرُون9َ؛ كما هو مستفيض ومتّفق عليه بين المسلمين10 أنهّ لمّا أراد الن
وآله وسلمّ في يوم الخميس الأخير من حياته أن يوصي بشيء لما بعده حتّّى لا يضلّ المسلمون 
ولا يختلفوا بينهم أبدًا، منعه فريق من أصحابه ورفعوا أصواتهم وقالوا أنهّ يهجر ولا حاجة لهم 
بوصيّته مع وجود القرآن!11 مع أنّ الله كان قد اعتبر كلامه بمنزلة الوحي وقال: وَمَا يَنطِْقُ عَنِ 

 وَحْْيٌ يوُحََى12، ومن المسلمّ به أنّ القرآن ما كان يغنيهم عن سنتّه.
َّ

إنِْ هُوَ إلَِّا ۝ هَوىَ
ْ
ال

1 . مسند ابن الجعد، ص٣٩٠
2 . مسند أحمد، ج٣٤، ص٤٤٩، ٤٧١ و٤٧٢

3 . صحيح البخاريّ، ج٩، ص٨١
4 . صحيح مسلم، ج٦، ص٣ و٤

5 . سنن أبي داود، ج٤، ص١٠٦
6 . سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٠١

7 . على سبيل المثال، انظر: الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم، ج٣، ص١٢٦ و١٢٧؛ مستخرج أبي عوانة، 
ص٧١٥؛  ج٣،  للحاكم،  الصحيحين  على  المستدرك  ص١٣؛  ج٦،  حبان،  ابن  صحيح  ص٨٠؛  ج١٥، 

الكفاية في علم الرّواية للخطيب البغداديّ، ص٧٣.
اسُ«، وفي بعض الرّوايات: »ثُمَّ قَالَ كَلِمَةً  فْهَمْهَا، وَضَجَّ النَّ

َ
مَ بِكَلِمَةٍ لَمْ أ 8 . جاء في بعض الرّوايات: »ثُمَّ تَكَلَّ

الرّوايات:  بعض  وفي  ةً«،  خَفِيَّ كَلِمَةً  وَقَالَ  وا،  وَضَجُّ اسُ  النَّ رَ  »فَكَبَّ الرّوايات:  بعض  وفي  اسُ«،  النَّ نِيهَا  صَمَّ
َ
أ

صْوَاتُ«!
َ
»فَارْتَفَعَتِ الْْأ

9 . الحجرات/ ٢
10 . فقد أخرجه البخاريّ ومسلم في صحيحيهما، وأخرجه الجوزقيّ في الصحيح من الأخبار المجتمع 

على صحّته.
ةِ«،  زِيَّ ةَ كُلَّ الرَّ زِيَّ 11 . لمعلومات عن هذه الخسارة الكبيرة التي كانت حسب تعبير عبد اللّه بن عبّاس »الرَّ
انظر: مصنّف عبد الرزاق، ج٥، ص٤٣٨ و٤٣٩، ج٦، ص٥٧، ج١٠، ص٣٦١؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، 
ج٢، ص٢١٣ و٢١٥؛ مسند أحمد، ج٤، ص٤١٥، ج٥، ص١٣٥ و٢٢٢؛ صحيح البخاريّ، ج١، ص٣٤، ج٤، 
ص٦٩، ج٧، ص١٢٠؛ صحيح مسلم، ج٥، ص٧٦؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، ص٣٦٦، ج٧، ص٦٣؛ 
للمقدسيّ، ج٥،  والتاريخ  البدء  ابن حبان، ج٧، ص٧٤٨؛  عوانة، ج١٢، ص٥٨٩؛ صحيح  أبي  مستخرج 

ص٥٩؛ الصحيح من الأخبار المجتمع على صحّته للجوزقيّ، ص١٣٥؛ والعديد من المصادر الأخرى.
12 . النّجم/ ٣-٤

ّ

ّ



125 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

على أيّ حال، كان هذا الفريق من أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ يرون أنّ تعيين 
الحكّّام من بعده لا يحتاج إلى نصّ منه، وإن صدر منه نصّ في ذلك، خاصّة إذا كان لصالح 
أهل بيته، فإنهّ ليس ملزمًا ولا ينافي خيرتهم في تعيين الحاكم. من الواضح أنّ هذا الرأي 
 ُ

ُ
ُ وَرسَُولُه  مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضََى اللَّهَّ

َ
لم يكن صحيحًا؛ لأنّ الّلّه قال بصراحة: وَمَا كََانَ لمُِؤْمِنٍ وَلَا

 ،1مُبِينًا  
ً

لًا
َ

ضَلَّ ضَلَا فَقَدْ   ُ
َ

وَرسَُولَه  َ اللَّهَّ يَعْصِ  وَمَنْ   ۗ مْرِهِمْ 
َ
أ مِنْ  ةُ  ِيََرَ

ْ
الْخ لهَُمُ  يكَُونَ  نْ 

َ
أ مْرًا 

َ
أ

ومن الواضح أنّ خيرة الّلّه ورسوله كانت مبنيّة على الحكمة والمصلحة، ولم تكن مبنيّة على 
العصبيّة والأهواء الّنفسانيّة. مع ذلك، فإنّ رأي هذا الفريق، بسبب استيلائهم على السّلطة 
بعد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، أصبح الرأي السائد بين المسلمين، خاصّة في القرون 
التالية؛ لأنّ المسلمين في القرون التالية لم يكونوا قد أدركوا الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، 
وكانوا قد تعلمّوا الإسلام عن طريق هذا الفريق وأتباعهم الذين يحكمونهم، وبالّتالي لم يكن 

لهم بدّ من التفاؤل والوثوق الكامل بهم لتصحيح معتقداتهم وأعمالهم الّدينيّة2.

هذا هو السّبب في أنّ أكثر المسلمين الآن، بانفعال تامّ وتقليد أعمى للتيّار السائد بعد رسول 
الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، يعتقدون أنّ الّلّه لم يختر أحدًا لحكومته وقد وكلهم إلى أنفسهم في 
هذا الصّدد، ولكن من الواضح أنّ هذه إساءة الظنّ به بسبب حسن الظنّ بأصحاب رسول الّلّه 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ بمعنى أنّ هؤلاء بسبب حسن ظنّهم بأصحاب رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه 
وآله وسلمّ، قد ظنّوا بالّلّه ظنّ السّوء، وحسبوا أنهّ قد بدّل سنتّه وأهمل حكومته، وهذا من أسوء 
وءِْۖ وغََضِبَ  وءِْ ۚ عَليَهِْمْ دَائرَِةُ السَّ ِ ظَنَّ السَّ انِّيَن باِللَّهَّ الظنون به؛ كما قال سبحانه في أهل ذلك: الظَّ
ِي ظَنَنتُْمْ 

َّ
عَدَّ لهَُمْ جَهَنَّمَ ۖ وسََاءَتْ مَصِيًرا3، وقال: وذََلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذ

َ
ُ عَليَهِْمْ وَلعََنَهُمْ وَأ اللَّهَّ

 ،5ِاَهِلِيَّة
ْ
قَِّ ظَنَّ الْج

ْ
ِ غَيْْرَ الْح ين4َ، وقال: يَظُنُّونَ باِللَّهَّ اَسِِرِ

ْ
صْبَحْتُمْ مِنَ الْخ

َ
ردَْاكُمْ فَأ

َ
 برَِبِّكُمْ أ

1 . الأحزاب/ ٣٦
اسَ عَلَى دِينِ مُلُوكِهِمْ«، ويصدّق ذلك قول النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم لكسرى  2 . كما يقال: »إِنَّ النَّ
بَيْتَ فَعَلَيْكَ إِثْمُ الْمَجُوسِ«، وقوله لهرقل ملك الروم بعد دعوته 

َ
ملك فارس بعد دعوته إلى الإسلام: »فَإِنْ أ

ج٤،  أحمد،  مسند  )انظر:  قومه  من  النصارى  يعني  يِنَ«  رِيسِيِّ
َ
الْْأ إِثْمُ  فَعَلَيْكَ  يْتَ  تَوَلَّ »فَإِنْ  الإسلام:  إلى 

بكر:  أبا  سألت  امرأة  أنّ  وروي  ص٦٥٤(،  ج٢،  الطبريّ،  تاريخ  ص٤٥؛  ج٤،  البخاريّ،  صحيح  ص٢٠٢؛ 
ةِ؟« فقال: »بَقَاؤُكُمْ عَلَيْهِ مَا اسْتَقَامَتْ بِكُمْ  بَعْدَ الْجَاهِلِيَّ بِهِ  هُ  ذِي جَاءَ اللَّ الِحِ الَّ مْرِ الصَّ

َ
بَقَاؤُنَا عَلَى هَذَا الْْأ »مَا 

مُرُونَهُمْ فَيُطِيعُونَهُمْ؟« قالت: »بَلَى«، 
ْ
شْرَافٌ يَأ

َ
مَا كَانَ لِقَوْمِكِ رُؤَسَاءُ وَأ

َ
ةُ؟« قال: »أ ئِمَّ

َ
تُكُمْ«، قالت: »وَمَا الْْأ ئِمَّ

َ
أ

اسِ« )انظر: مسند الدارميّ، ج١، ص٢٩٣؛ صحيح البخاريّ، ج٥، ص٤٢(. ولَئِكَ عَلَى النَّ
ُ
قال: »فَهُمْ مِثْلُ أ

3 . الفتح/ ٦
4 . فصّلت/ ٢٣

5 . آل عمران/ ١٥٤



126

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

يظنّون  لأنهّم  به؛  الظنون  أسوء  من  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  برسول  ظنّهم  وكذلك 
أن  دون  تركهم  والغائط،  البول  من  يستنجون  كيف  علمّهم  أنهّ  من  الرغّم  على  أنهّ، 
دمويّة  لخلافات  وعرّضهم  الّلّه،  من  حاكم  إلى  الحاجة  وهي  احتياجاتهم،  أهمّ  يلبّّي 
أن  دون  صغاره  يترك  حكيم  يوجد  لا  أنهّ  الإنصاف  أنّ  مع  بعده!  من  الحكومة  على 
من  وهذا  الذئاب،  ليأكلها  الصّحراء  في  غنمه  يترك  راعٍ  يوجد  لا  بل  قيّمًا،  عليهم  يقيم 
والّدناءة1.  بالسّفاهة  العقلاء  عند  يُتّهم  له  التارك  أنّ  لدرجة  العاديةّ،  العقلائيّة   الأعمال 

بني  إلى  لبيد  بن  زياد  جاء  لمّا  أنّه  )ص١٧٦(  الردّة«  »كتاب  في  )ت٢٠٧هـ(  الواقديّ  روى  كما   .  1
الحارث  له  قال  بكر،  أبي  بيعة  إلى  يدعوهم  وسلّم  وآله  عليه  اللّه  صلّى  النبيّ  وفاة  بعد  معاوية  بن  ذهل 
فِيهِ  إِلَيْكُمْ  وَلََا  إِلَيْنَا  يُعْهَدْ  لَمْ  لِرَجُلٍ  اعَةِ  الطَّ إِلَى  لَتَدْعُو  كَ  إِنَّ زِيَادُ،  »يَا  القوم:  سادات  من  وهو  معاوية  بن 
فقال  مْرِ«، 

َ
الْْأ لِهَذَا  اخْتَرْنَاهُ  وَلَكِنِ  عَهْدٌ،  فِيهِ  إِلَيْكُمْ  وَلََا  إِلَيْنَا  يُعْهَدْ  لَمْ  هُ  فَإِنَّ »صَدَقْتَ،  زياد:  له  فقال  عَهْدٌ«، 

ولُوا 
ُ
هَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: وَأ نَّ اللَّ

َ
اسِ بِهَا، لِِأ حَقُّ النَّ

َ
هْلَ بَيْتِهِ؟! وَهُمْ أ

َ
يْتُمْ عَنْهَا أ خْبِرْنِي فَلِمَ نَحَّ

َ
له الحارث: »أ

نْصَارَ 
َ
وَالْْأ الْمُهَاجِرِينَ  »إِنَّ  زياد:  له  فقال   ،»]٦ ]الأحزاب/   ِه اللَّ كِتَابِ  فِي  بِبَعْضٍ  وْلَى 

َ
أ بَعْضُهُمْ  رْحَامِ 

َ
الْْأ

هْلِهَا إِلَّاَّ حَسَدًا مِنْكُمْ لَهُمْ، وَمَا يَسْتَقِرُّ 
َ
أ زَلْتُمُوهَا عَنْ 

َ
أ هِ، مَا  نْفُسِهِمْ مِنْكَ«، فقال له الحارث: »لََا وَاللَّ

َ
نْظَرُ لِِأ

َ
أ

بِعُونَهُ،  يَتَّ عَلَمًا  اسِ  لِلنَّ يَنْصِبْ  وَلَمْ  نْيَا  الدُّ مِنَ  خَرَجَ  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولَ  نَّ 
َ
أ قَلْبِي  فِي 

ثمّ أنشأ الحارث يقول:  غَيْرِ رِضًا«،  إِلَى  تَدْعُو  كَ  فَإِنَّ جُلُ،  الرَّ هَا  يُّ
َ
أ ا  عَنَّ فَارْحَلْ 

هُ لَمْ يَسْتَخْلِفِ؟! ى عَلَيْهِ اللَّ سُولُ هُوَ الْمُطَاعُ فَقَدْ مَضَى ... صَلَّ »كَانَ الرَّ
تَيْتَ بِقَوْلِ سُوءٍ مُخْلِفِ

َ
نْ قَدْ أ

َ
رَى ... أ

َ
هَذَا مَقَالُكَ يَا زِيَادُ فَقَدْ أ

فِ هُ غَيْرُ مُكَلِّ ى عَلَيْهِ اللَّ دًا ... صَلَّ بِيَّ مُحَمَّ نَّ النَّ
َ
وَمَقَالُنَا أ

تَرَكَ الْخِلََافَةَ بَعْدَهُ لِوُلََاتِهِ ... وَدَعَا زِيَادٌ لِِامْرِئٍ لَمْ يُعْرَفِ
فِ مْرِهِ بِتَعَسُّ

َ
تَى فِي أ

َ
بِي قُحَافَةَ إِمْرَةٌ ... فَلَقَدْ أ

َ
إِنْ كَانَ لِِابْنِ أ

نَفِ؟!«
ْ
مَتِ الْخِلََافَةَ هَاشِمٌ ... لِعَتِيقِ تَيْمٍ؟! كَيْفَ مَا لَمْ تَأ مْ كَيْفَ سَلَّ

َ
أ

عَنْكُمْ،  جُلَ  الرَّ هَذَا  خْرِجُوا 
َ
أ مُعَاوِيَةَ،  بْنُ  الْحَارِثُ  هِ  وَاللَّ »صَدَقَ  فقال:  الذهليّ،  اللّه  عبد  بن  عرفجة  فوثب 

ةِ مِنْ  مَّ
ُ
نْظَرَ لِهَذِهِ الْْأ

َ
نْصَارُ بِأ

َ
هَا بِوَجْهٍ مِنَ الْوُجُوهِ، وَمَا الْمُهَاجِرُونَ وَالْْأ هْلٍ لِلْخِلََافَةِ، وَلََا يَسْتَحِقُّ

َ
فَمَا صَاحِبُهُ بِأ

يقول: أنشأ عرفجة  ثمّ  مَ«،  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هَا  نَبِيِّ
ا حَارِثُ بْنُ مُعَاوِيَهْ نٍ ... لَقَدْ قَالَ حَقًّ »لَعَمْرِي وَمَا عُمْرِي عَلَيَّ بِهَيِّ

هُ؟! إِنَّ دَهْرَنَا ... لَيَطْرُقُنَا فِي كُلِّ حِينٍ بِدَاهِيَهْ يَمْلِكُ عَبْدٌ رَبَّ
َ
أ

الِمِينَ عَلََانِيَهْ ا عَتِيقًا رِسَالَةً ... لَبِسْتَ لِبَاسَ الظَّ فَمَنْ مُبْلِغٌ عَنَّ
هْرُ بَاقِيَهْ بْقَى لَهُ الدَّ

َ
ا وَلََا أ عْطَاكَ طَاعَةَ بَيْعَةٍ ... مُقِرًّ

َ
هُ مَنْ أ لَحَا اللَّ

مَا هِيَ عَارِيَهْ« بْحُ ذَرْهَا إِنَّ تَمْلِكُهَا دُونَ الْقَرَابَةِ ظَالِمًا؟! ... لَكَ الذَّ
َ
أ

فكان الحارث بن معاوية أوّل من أنكر على القوم ظنّهم بأنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم تركهم دون 
اللّه عليهما من رجلين ذوي بصيرة  الذهليّ، فرحمة  اللّه  بن عبد  فتابعه على ذلك عرفجة  اللّه،  حاكم من 
في دينهما، وإن اتّهمهما الجهّال بالإرتداد عنه، وروى مسلم )ت٢٦١هـ( في »صحيحه« )ج٦، ص٥( أنّ عبد 
مُسْتَخْلِفٍ،   غَيْرُ  كَ  نَّ

َ
أ زَعَمُوا  لَكَ،  قُولَهَا 

َ
أ نْ 

َ
أ فَآلَيْتُ  مَقَالَةً،  يَقُولُونَ  اسَ  النَّ ي سَمِعْتُ   اللّه بن عمر قال لأبيه: »إِنِّ



127 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

َا عَليَكَْ 
ْ

لْن بناء على هذا، فلا شكّ أنّ الّلّه قد أنزل كّل ما يحتاجه المسلمون؛ كما قال: وَنزََّ
مُسْلِمِيَن1، ولا شكّ أنّ نبيّه أيضًا قد بلغّ 

ْ
ءٍ وَهُدًى وَرحَْْمَةً وَبشُْْرَى للِ كِتاَبَ تبِيْاَناً لِكُُلِّ شََيْ

ْ
ال

ه دون تهاون وتقصير، وكان لديه بعُد الّنظر والنصح اللازمان لذلك؛ كما قال الّلّه في 
ّ
ذلك كل

مُؤْمِنِيَن 
ْ
نْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَليَهِْ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَليَكُْمْ باِل

َ
شأنه: لقََدْ جَاءَكُمْ رسَُولٌ مِنْ أ

رءَُوفٌ رحَِيم2ٌ. من الواضح أنّ مثل هذا الّنبّي، بعد عمر من الجهد والمشقّة في تعليم أمّته 
من  يذهب  اختلافهم، ولا  ابتلائهم وسبب  عمّا يكون محلّ  يتركهم غافلين  وتزكيتهم، لا 
بينهم دون أن يترك فيهم ضامناً لهدايتهم وصيانة إنجازاته من بعده، وهذه حقيقة تشهد بها 

الرّوايات الواردة عنه بالتواتر.

لأهل  هي  وهل  بعده،  من  الحكومة  كيف  لبس  أيّ  دون  بيّّن  أنهّ  فيه  ريب  لا  ممّا 
وبعده؛  حياته  في  أصحابه  بين  الإختلاف  محور  كانت  المسألة  هذه  لأنّ  لا؛  أم   بيته 

، قَالَ: فَوَافَقَهُ  شَدُّ
َ
اسِ أ عَ، فَرِعَايَةُ النَّ نْ قَدْ ضَيَّ

َ
يْتَ أ

َ
وْ رَاعِي غَنَمٍ، ثُمَّ جَاءَكَ وَتَرَكَهَا، رَأ

َ
هُ لَوْ كَانَ لَكَ رَاعِي إِبِلٍ أ وَإِنَّ

مَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ سْتَخْلِفْ فَإِنَّ رَسُولَ اللَّ
َ
ي لَئِنْ لََا أ ، فَقَالَ: إِنِّ سَهُ سَاعَةً، ثُمَّ رَفَعَهُ إِلَيَّ

ْ
قَوْلِي، فَوَضَعَ رَأ

لَمْ يَسْتَخْلِفْ«، فطعن في رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم وهو لا يشعر، ومن الطرائف في هذا الباب 
ما ذكر ابن أبي الحديد )ت٦٥٦هـ( في »شرح نهج البلاغة« )ج9، ص٢٤٨(، قال: »سألت أبا جعفر يحيى 
بن محمّد العلويّ نقيب البصرة وقت قراءتي عليه عن هذا الكلام، وكان رحمه اللّه على ما يذهب إليه من 
مذهب العلويّة منصفًا وافر العقل، فقلت له: إنّ نفسي لا تسامحني أن أنسب إلى الصحابة عصيان رسول 
اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم ودفع النصّ! فقال: وأنا فلا تسامحني أيضًا نفسي أن أنسب الرّسول صلّى 
اللّه عليه وآله وسلّم إلى إهمال أمر الإمامة، وأن يترك النّاس فوضى سدًى مهملين، وقد كان لا يغيب عن 
المدينة إلّّا ويؤمّر عليها أميرًا وهو حيّ ليس بالبعيد عنها، فكيف لا يؤمّر وهو ميّت لا يقدر على استدراك ما 
يحدث؟! ثمّ قال: ليس يشكّ أحد من النّاس أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم كان عاقلًًا كامل العقل، 
أمّا المسلمون فاعتقادهم فيه معلوم، وأمّا اليهود والنصارى والفلاسفة فيزعمون أنّه حكيم تامّ الحكمة، سديد 
الرأي، أقام ملّة، وشرع شريعة، فاستجدّ ملكًا عظيمًا بعقله وتدبيره، وهذا الرّجل العاقل الكامل يعرف طباع 
العرب وغرائزهم وطلبهم بالثارات والذحول ولو بعد الأزمان المتطاولة، ويقتل الرّجل من القبيلة رجلًًا من 
بيت آخر، فلا يزال أهل ذلك المقتول وأقاربه يتطلّبون القاتل ليقتلوه، حتّى يدركوا ثأرهم منه، فإن لم يظفروا 
به قتلوا بعض أقاربه وأهله، فإن لم يظفروا بأحدهم قتلوا واحدًا أو جماعة من تلك القبيلة به، وإن لم يكونوا 
رهطه الأدنين، والإسلام لم يحلّ طبائعهم ولا غير هذه السجيّة المركوزة في أخلاقهم، والغرائز بحالها، فكيف 
يتوهّم لبيب أنّ هذا العاقل الكامل وتر العرب، وعلى الخصوص قريشًا، وساعده على سفك الدّماء وإزهاق 
الأنفس وتقلّد الضغائن ابن عمّه الأدنى وصهره، وهو يعلم أنه سيموت كما يموت النّاس، ويتركه بعده وعنده 
ابنته، وله منها ابنان يجريان عنده مجرى ابنين من ظهره حنوًا عليهما، ومحبّة لهما، ويعدل عنه في الأمر 

بعده، ولا ينصّ عليه ولا يستخلفه، فيحقن دمه ودم بنيه وأهله باستخلافه؟!«
1 . النّحل/ ٨٩

2 . التّوبة/ ١٢٨



128

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

نظرًا لأنهّ كان فريق منهم كسلمان وأبي ذرّ والمقداد وعمّار والزبير يرون أهل بيته أحقّ بالحكومة 
من الآخرين، وفريق آخر كعمر وأبي بكر وأبي عبيدة وسالم يرون غير ذلك1، وكان هذا هو 
الأساس لانقسام المسلمين منذ ذلك الحين. من هنا يعلم أنّ وصيّة رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله 
وسلمّ كانت لا محالة مرتبطة بهذه المسألة ولأجل تبيينها؛ لأنهّ كان من واجبه منع الإختلاف بين 
ِي 

َّ
َ لهَُمُ الَّذ  لِِتُبيَِّنِّ

َّ
كِتاَبَ إلَِّا

ْ
اَ عَليَكَْ ال

ْ
نزَْلْن

َ
المسلمين وتمكينهم من حلهّ؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَا أ

اخْتَلفَُوا فِيهِ ۙ وهَُدًى وَرحَْْمَةً لِقَوْمٍ يؤُْمِنوُن2َ، وعلى هذا، فمن الواضح أنهّ، خلافاً لظنّ من أساء به 
الظنّ، قد قام بأداء واجبه من خلال تبيين ما اختلف فيه أمّته من كيفيّة الحكومة من بعده، 

وهل هي لأهل بيته أم لا؛ كما قال قبل وفاته في مواطن مختلفة وبعبارات متقاربة: 

إِنِّيِّ 
نْتُمْ مَسْؤُولوُنَ، فَ

َ
جِيبَ، وَإنِِّيِّ مَسْؤُولٌ وَأ

ُ
دْعََى فَأ

ُ
نْ أ

َ
وشَْكُ أ

ُ
هَا النَّاسُ! إِنِّيِّ أ يُّ

َ
»أ

تُمْ بهِِمَا 
ْ
ك هْلَ بيَتِِْي، إِنْ تَمَسَّ

َ
تِِي أ ِ وعَِتْْرَ : كِتاَبَ اللَّهَّ يْْنِ

/ خَلِيفَتَ تاَركٌِ فِيكُمُ الثَّقَليَْْنِ
 َّ قاَ حَتَّىَّ يرَدَِا عََلَيَ هُمَا لنَْ يَفْتََرِ ْلفُُونِِي فِيهِمَا، وَإنَِّ لنَْ تضَِلُّوا بَعْدِي، فَانْظُرُوا كَيفَْ تَخَ

بَِيُر«. 
ْ
نِِي بذَِلكَِ اللَّطِيفُ الْخ

َ
وَضَْ، نَبَّأ

ْ
الْح

هذا الحديث المهمّ والأساسّي الذي يعرف بـ»حديث الثقلين«، ويدلّ على وجوب التمسّك 
من  بعده  حاكميّتهم  لذلك  وتبعًا  خلافتهم،  وعلى  بالقرآن،  التمسّك  مع  بيته  أهل  بعترته 
الغفاري4ّ،  ذرّ  وأبي  الفارسّي3،  كسلمان  أصحابه  من  ثلاثين  من  أكثر  رواه  قد  الّلّه،  عند 

ج٥،  الرزاق،  عبد  مصنّف  ص٣٢؛  للواقديّ،  الردّة  كتاب  انظر:  الفريقين،  هذين  عن  المزيد  لمعرفة   .  1
ص٤٤٢ و٤٧٢؛ سيرة ابن هشام، ج٢، ص٦٥٦؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص٢٣٥؛ مصنّف ابن 
أبي شيبة، ج٧، ص٤٤٣؛ مسند أحمد، ج١، ص٤٥١؛ صحيح البخاريّ، ج٨، ص١٦٨، ١٦٩ و١٧٠؛ تاريخ 
المدينة لابن شبة، ج٣، ص٩٢٤؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١، ص٥٨١، ج٢، ص١٤٤؛ تاريخ اليعقوبيّ، 
ج٢، ص١٢٤؛ تاريخ الطبريّ، ج٣، ص٢٠٢ و٢٠٥؛ البدء والتاريخ للمقدسيّ، ج٥، ص٦٥؛ الإستيعاب في 
معرفة الأصحاب لابن عبد البرّ، ج٣، ص٩٧٤-٩٧٥؛ الكامل في التاريخ لابن الأثير، ج٢، ص١٨٧ و١٩٢؛ 

المختصر في أخبار البشر لأبي الفداء، ج١، ص١٥٦؛ تاريخ الإسلام للذهبيّ، ج٣، ص٥ و٦.
2 . النّحل/ ٦٤

3 . الولاية لابن عقدة، ص١٩٤؛ ويوجد بمعناه في: مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٤٤٣؛ المعجم الكبير 
للطبرانيّ، ج٣، ص٤٦؛ أخبار أصبهان لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج١، ص٧٠

4 . المعرفة والتاريخ للفسويّ، ج١، ص٥٣٨؛ الولاية لابن عقدة، ص١٩٣؛ المؤتلف والمختلف للدارقطنيّ، 
ج٢، ص١٠٤٦؛ معجم أصحاب القاضي أبي علي الصدفيّ لابن الأبار، ص٨٦؛ وأشار إليه الترمذيّ في سننه 
)ج٥، ص٦٦٢(؛ ويوجد بمعناه في مصادر كثيرة، منها: فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٧٨٥؛ 
ص٣٤٣؛  ج٩،  البزار،  مسند  ص١٣٤؛  ج٣،  للفاكهيّ،  مكّة  أخبار  ص٢٥٢؛  ج١،  قتيبة،  لابن  المعارف 
المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، ص٤٥؛ أمثال الحديث لأبي الشيخ الأصبهانيّ، ص٣٨٥؛ المستدرك على 

الصحيحين للحاكم، ج٢، ص٣٧٣؛ مسند الشهاب لابن سلامة، ج٢، ص٢٧٣.



129 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

3، وحذيفة بن أسيد4،  الّلّه الأنصاريّّ أرقم2، وجابر بن عبد  1، وزيد بن  وأبي سعيد الخدريّّ
مطعم8،  بن  وجبير  وقّاص7،  أبي  بن  وسعد  عوف6،  بن  الرحّمن  وعبد  ثابت5،  بن   وزيد 

1 . مسند ابن الجعد، ص٣٩٧؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص١٧٤؛ مسند أحمد، ج١٧، ص١٧٠ 
و٢١١، ج١٨، ص١١٤؛ المعرفة والتاريخ للفسويّ، ج١، ص٥٣٧؛ السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٦٤٣؛ 
بكر  أبي  فوائد  الفارسيّ(، ص١٢٦؛  مهديّ  ابن  )رواية  المحامليّ  أمالي  يعلى، ج٢، ص٢٩٧؛  أبي  مسند 
العوالي  ص٦٥؛  ج٣،  للطبرانيّ،  الكبير  المعجم  ص٢٢١٦؛  ج٥،  للآجريّ،  الشريعة  ص٧٣؛  النصيبيّ، 
لأبي الشيخ، ص١٦٠؛ فوائد أبي بكر الأبهريّ، ص٤٧؛ المؤتلف والمختلف للدارقطنيّ، ج٤، ص٢٠٦٠؛ 
في  المتشابه  تلخيص  ص١٦٣؛  ج٣،  الثعلبيّ،  تفسير  ص٨٩؛  ج٢،  المخلّص،  طاهر  لأبي  المخلّصيات 

الرسم للخطيب البغداديّ، ج١، ص٦٢
بن  عبد  مسند  من  المنتخب  ص١٠؛  ج٣٢،  أحمد،  مسند  ص٣٥١؛  ج١،  شيبة،  أبي  ابن  مسند   .  2
والتاريخ  المعرفة  ص١٢٢؛  ج٧،  مسلم،  صحيح  ص٢٠٩٠؛  ج٤،  الدارميّ،  مسند  ص١١٤؛  حميد، 
ص٦٦٣؛  ج٥،  الترمذيّ،  سنن  ص١١٠؛  ج٢،  للبلاذريّ،  الأشراف  أنساب  ص٥٣٦؛  ج١،  للفسويّ، 
السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٦٤٤؛ مسند البزار، ج١٠، ص٢٣٢؛ فضائل الصحابة للنسائيّ، ص١٥؛ 
الكبرى  السنن  للحاكم، ج٣، ص١١٨؛  الصحيحين  المستدرك على  ابن خزيمة، ج٤، ص٦٢؛  صحيح 

للبيهقيّ، ج٢، ص٢١٢
الترمذيّ، ج١، ص٢٥٨؛  الترمذيّ، ج٥، ص٦٦٢؛ نوادر الأصول في أحاديث الرسول للحكيم  3 . سنن 
المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، ص٦٦؛ شرح أصول اعتقاد أهل السّنّة والجماعة للالكائيّ، ج١، ص٩٠؛ 

المتفق والمفترق للخطيب البغداديّ، ج١، ص٢٢١
4 . ما روي في الحوض والكوثر لابن مخلد، ص٨٨؛ نوادر الأصول في أحاديث الرسول للحكيم الترمذيّ، 
نعيم  الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي  للطبرانيّ، ج٣، ص٦٧ و١٨٠؛ حلية  الكبير  المعجم  ج١، ص٢٥٨؛ 
عساكر،  لابن  دمشق  تاريخ  ص٤٤٦؛  ج٩،  البغداديّ،  للخطيب  بغداد  تاريخ  ص٣٥٥؛  ج١،  الأصبهانيّ، 

ج٤٢، ص٢١٩
5 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٠٩؛ مسند أحمد، ج٣٥، ص٤٥٦ و٥١٢؛ المنتخب من مسند عبد 
للفسويّ، ج١،  والتاريخ  المعرفة  والكوثر لابن مخلد، ص١٣٧؛  الحوض  ما روي في  بن حميد، ص١٠٧؛ 

ص٥٣٧؛ السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٣٥١؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٥، ص١٥٣
6 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٦٨؛ أخبار مكّة للفاكهيّ، ج٣، ص١٩٣؛ مسند البزار، ج٣، ص٢٥٩؛ 
مسند أبي يعلى، ج٢، ص١٦٥؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٢، ص١٣١؛ ذكر من لم يكن عنده 

إلا حديث واحد للخلّّال، ص٨٧
7 . تاريخ اليعقوبيّ، ج٢، ص١١١؛ شرح مشكل الآثار للطحاويّ، ج٥، ص١٩

8 . السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٦٢٧



130

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

وغيرهم6،  حنطب5،  بن  الّلّه  وعبد  وضمرة4،  هريرة3،  وأبي  رافع2،  وأبي  سلمة1،  وأمّ 
صبيح  بن  ومسلم  )ت٦٤هـ(،  الرّحمن  عبد  بن  كمصعب  التابعين  من  لعشرات 
بن سعد  واثلة )ت١١٠هـ(7، وعطيّة  بن  بن مسلم )ت‌بعد١٠١هـ(، وعامر  )ت١٠٠هـ(، وعمر 
سبرة،  بن  وحُصين  حسّان،  بن  والقاسم  )ت١١٩هـ(،  ثابت  أبي  بن  وحبيب  )ت١١١هـ(، 
لكبار  التابعين،  أتباع  من  كبير  لعدد  وغيرهم8،  ربيعة،  بن  وعّلي  حيّان،  بن  ويزيد 
بن  وزهير  )ت١٤٨هـ(،  مهران  بن  سليمان  مثل  مشاهير  فيهم  يرُى  الذين  المسلمين 
حرب )ت٢٣٤هـ(، وأبي بكر بن أبي شيبة )ت٢٣٥هـ(، وإسحاق بن راهويه )ت٢٣٨هـ(، 
 وأحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ(، وسفيان بن وكيع )ت٢٤٧هـ(، وعبد الّلّه الدارمّي )ت٢٥٥هـ(، 

الصحيحين  على  المستدرك  ص٢٨؛  ج٢،  للطبرانيّ،  الصغير  المعجم  ص٢٤٤؛  عقدة،  لابن  الولاية   .  1
للحاكم، ج٣، ص١٣٤؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج١٦، ص٤٧٠

2 . الولاية لابن عقدة، ص٢٢٤
وَنَسَبِي«، وقد جاء في  هِ  اللَّ بلفظ »كِتَابَ  البزار، ج١٥، ص٣٨٥،  الولاية لابن عقدة، ص٢٠٦؛ مسند   .  3
تِي« مكان »نَسَبِي«، وهو تصحيف أو تحريف، بقرينة ما جاء في مختصر زوائد مسند  النسخة المطبوعة »سُنَّ
البزار لابن حجر )ج٢، ص٣٣٣(، وكشف الأستار عن زوائد البزار للهيثميّ )ج٣، ص٢٢٣(، وبقرينة سائر 
الرّوايات، ولا يصحّ القول بعدم افتراق السّنّة عن كتاب اللّه إلى يوم القيامة، سواء كان المراد بها نفس النّبيّ 

أو ما يُروى عنه.
4 . الولاية لابن عقدة، ص٢٢٧

5 . أسد الغابة لابن الأثير، ج٣، ص٢١٩؛ مجمع الزوائد للهيثميّ، ج٥، ص١٩٥
لِحَدِيثِ  نَّ 

َ
أ »اعْلَمْ  ص٤٤٠(:  )ج٢،  المحرقة«  »الصواعق  في  )ت٩٧٤هـ(  الهيتميّ  حجر  ابن  قال   .  6

منهم،  الكتاب خمسة عشر  ذُكر في  وقد  ا«،  صَحَابِيًّ وَعِشْرِينَ  فٍ  نَيِّ عَنْ  وَرَدَتْ  كَثِيرَةً  طُرَقًا  بِذَلِكَ  كِ  مَسُّ التَّ
وذكر ابن عقدة )ت٣٣٣هـ( في كتاب »الولاية« عليّ بن أبي طالب، وعبد اللّه بن عبّاس، وعبد اللّه بن عمر، 
وعديّ بن حاتم، وخُزيمة بن ثابت، وسهل بن سعد، وعقبة بن عامر، وعامر بن ليلى، وأبا أيّوب الأنصاريّ، 
غيره  وزاد  طالب،  أبي  ابنة  هانئ  وأمّ  هان،  يَّ التَّ بن  الهيثم  وأبا  الأنصاريّ،  قدامة  وأبا  الخُزاعيّ،  شُرَيح  وأبا 
أوس،  بن  وشدّاد  بن عوف،  وعمرو  اللّه،  عبد  بن  وطلحة  اليمان،  بن  وحذيفة  عليّ،  بن  والحسن  فاطمة، 
ا، وقال ابن مردويه )ت٤١٠هـ( في »مناقب عليّ« )ص٢٢٨(: »رُوِيَ مِنْ تِسْعَةٍ  وهؤلاء أربعة وثلاثون صحابيًّ
وَفِي  بِعَرَفَةَ،  الْوَدَاعِ  ةِ  بِحَجَّ ذَلِكَ  قَالَ  هُ  نَّ

َ
أ رُقِ  الطُّ تِلْكَ  بَعْضِ  الهيتميّ: »فِي  ابن حجر  طَرِيقًا«. قال  وَثَمَانِينَ 

، وَفِي  هُ قَالَ ذَلِكَ بِغَدِيرِ خُمٍّ نَّ
َ
خْرَى أ

ُ
صْحَابِهِ، وَفِي أ

َ
تِ الْحُجْرَةُ بِأ

َ
هُ قَالَهُ بِالْمَدِينَةِ فِي مَرَضِهِ وَقَدِ امْتَلََأ نَّ

َ
خْرَى أ

ُ
أ

رَ عَلَيْهِمْ ذَلِكَ فِي تِلْكَ  هُ كَرَّ نَّ
َ
ائِفِ، وَلََا تَنَافِيَ، إِذْ لََا مَانِعَ مِنْ أ ا قَامَ خَطِيبًا بَعْدَ انْصِرَافِهِ مِنَ الطَّ هُ قَالَهُ لَمَّ نَّ

َ
خْرَى أ

ُ
أ

اهِرَةِ«. نِ الْكِتَابِ الْعَزِيزِ وَالْعِتْرَةِ الطَّ
ْ
الْمَوَاطِنِ وَغَيْرِهَا، اهْتِمَامًا بِشَأ

7 . قد ذكره البعض في عداد الصحابة )انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٨، ص١٨٦؛ التاريخ الكبير 
للبخاريّ، ج٧، ص٥٤٥؛ الكنى والأسماء لمسلم، ج١، ص٤٥٩؛ الثقات لابن حبان، ج٣، ص٢٩١(.

8 . منهم الحارث الهمدانيّ، وحنش بن المعتمر، ويحيى بن جعدة، والأصبغ بن نباتة، وعبد اللّه بن أبي 
رافع، والمطلب بن عبد اللّه بن حنطب، وعمر بن عليّ بن أبي طالب.



131 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

والترمذيّ  )ت٢٦١هـ(،  مسلم  مثل  المسلمين  بين  المعتمدة  الصّحاح  أصحاب  وكذلك 
)ت٢٧٩هـ(، والنسّائّي )ت٣٠٣هـ(، وقد نصّ على صحّته العديد من أئمّة الحديث كالطبريّ 
كثير  وابن  والّذهبّي )ت٧٤٨هـ(،  )ت٤٠٥هـ(،  والحاكم  )ت٣٣٠هـ(،  والمحاملّي  )ت٣١٠هـ(، 
وبعض  )ت١٠٣١هـ(،  والمناويّ  )ت٩١١هـ(،  والسيوطّي  )ت٨٠٧هـ(،  والهيثمّي  )ت٧٧٤هـ(، 
بعضهم الإجماع على صحّته1، ولذلك  بل حكي عن  الألبانّي )ت١٤٢٠هـ(،  مثل  المعاصرين 
فإنّ صحّته من اليقينيّات؛ لأنهّ من ناحية، يتوافق تمامًا مع حكم العقل بضرورة تعيين 
حكّّام من عند الّلّه ومعلمّين لكّل الإسلام بعد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، في حين أنهّ 
لم يرد عنه بديل له، ويلزم عن عدم صحّته فوات التعيين، وفي ذلك انتفاء حكومة الّلّه، 
وهو غير ممكن، ومن ناحية أخرى، يبلغ رواته في كّل طبقة عددًا يستحيل تواطؤهم على 
الكذب، وهذا دليل عقلّي على صدوره من الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ. لذلك، لا جدال 
الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ لأنّ أكثرهم  بيننا وبين الذين يشكّكون في صدوره من الّنبّي صلّّى 
من الذين لا يعتقدون بحجّيّة العقل، والمجادلة مع هؤلاء كالمجادلة مع البهائم!2 كما أنّ 
مجادلتهم في معناه رغم وضوحه، هي مجادلة في الحقّ بعد ما تبيّّن، وهي ما يعتبر كفرًا، 
َذُوا آياَتِِي  قََّ  ۖ وَاتَّخَّ

ْ
َاطِلِ لِِيُدْحِضُوا بهِِ الْح

ْ
ينَ كَفَرُوا باِلْب ِ

َّ
وقد قال الّلّه في أهله: وَيُُجاَدِلُ الَّذ

مَوتِْ وَهُمْ 
ْ
 ال

َ
مَا يسَُاقوُنَ إِلَى نَّ

َ
َ كَأ قَِّ بَعْدَمَا تبَيََّنَّ

ْ
نذِْرُوا هُزُوًا3، وقال: يُُجَادِلوُنكََ فِِي الْح

ُ
وَمَا أ

ينَ يُُجاَدِلوُنَ فِِي آياَتنِاَ مَا لهَُمْ مِنْ مََحِيص5ٍ. علاوة على ذلك،  ِ
َّ

يَنظُْرُون4َ، وقال: وَيَعْلمََ الَّذ
من الواضح أنّ تشكيكهم في هذا النصّ ينشأ من تحيّّزاتهم المذهبيّة وأهوائهم الّنفسانيّة، 
دون خلل حقيقّي في إسناده أو متنه؛ إذ لا يخفى أنّ إسناد هذا النصّ متواتر، ومتنه معقول 
الّلّه القطعيّة في  الّلّه القطعيّة، بل هو ما يلزم بوضوح عن نصوص  ومتوافق مع نصوص 
الخطاب؛  وتفصل  الخطب  تسهل  التي  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل   شأن 

1 . لمعرفة المزيد عن هذا، راجع: حديث الثقلين للوشنوي.
أبي جعفر  أذينة، عن زرارة، عن  ابن  أبي منصور في »كتابه« )ص١٦٦(، عن  . كما روى درست بن   2
محمّد بن عليّ بن الحسين أنّه قال لعمر بن قيس الماصر وأصحابه لمّا جاؤوه ليجادلوه: »لَقَدْ قَالَ رَسُولُ 
هْلَ 

َ
هِ وَأ كْتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللَّ وا مَا تَمَسَّ مْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّ

َ
ي قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ أ مَ: >إِنِّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ

نَّ 
َ
شْهَدُ أ

َ
نَا فَأ

َ
ا أ مَّ

َ
وا<، أ وا وَلَنْ تَزِلُّ كُوا بِهِمَا لَنْ تَضِلُّ ى يَرِدَا عَلَيَّ الْحَوْضِ، فَتَمَسَّ قَا حَتَّ هُمَا لَنْ يَتَفَرَّ بَيْتِي، فَإِنَّ

صْحَابُكَ حَيْثُ شِئْتُمْ«!
َ
نْتَ الْـآنَ وَأ

َ
مَ قَدْ قَالَ هَذَا، فَاذْهَبْ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ رَسُولَ اللَّ

3 . الكهف/ ٥٦
4 . الأنفال/ ٦

5 . الشّورى/ ٣٥



132

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لأنّ الّلّه قد ذكر أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في كتابه بصراحة، وأفصح عن 
ه، وهو تطهيرهم من أيّ رجس، فقال: إِنَّمَا 

ّ
إرادته للازم وساطتهم في تعليم عين الإسلام وكل

إيصاء  أنّ  الواضح  تَطْهِيًرا1. من  رَكُمْ  وَيُطَهِّ َيتِْ 
ْ

الْب هْلَ 
َ
أ الرِّجْسَ  عَنكُْمُ  لِِيُذْهِبَ   ُ اللَّهَّ يرُِيدُ 

التطهير  هذا  عن  يلزم  ممّا  القرآن،  جانب  إلى  باتبّاعهم  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي 
الإلهّي؛ لأنّ اتبّاع الذين لم يطهّرهم الّلّه ولم يخبر عن طهارتهم قد يؤدّي إلى الرجّس والنقض 
لاتبّاع الّلّه، وبالّتالي ليس من الحكمة أن يوصى به، لكنّ الإيصاء باتبّاع الذين طهّرهم الّلّه 
وأخبر عن طهارتهم متين ومفيد للغاية، بل ليس من الحكمة أن لا يوصى باتبّاعهم إذا كانوا 
 

َّ
جْرًا إِلَّا

َ
لكُُمْ عَليَهِْ أ

َ
سْأ

َ
 أ

َ
موجودين؛ كما أوجب الّلّه مودّتهم في الإسلام وقال بوضوح: قُلْ لَا

َ غَفُورٌ شَكُور2ٌ. هذا في حين  ُ فِيهَا حُسْنًا ۚ إِنَّ اللَّهَّ
َ

قُرْبََىۗ وَمَنْ يَقْتََرفِْ حَسَنَةً نزَدِْ لَه
ْ
ةَ فِِي ال مَودََّ

ْ
ال

أنّ وجوب مودّتهم، الذي قد أجمع عليه المسلمون، يرجع بالتأكيد إلى طهارتهم من كّل رجس؛ 
 تَتَّخِذُوا 

َ
ينَ آمَنُوا لَا ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
علمًا بأنّ الّلّه قد نهى عن مودّة أعدائه وأعداء المسلمين فقال: ياَ أ

 
َ

ة3ِ، ونهى عن أيّ ركون إلى الظالمين فقال: وَلَا مَودََّ
ْ
هِْمْ باِل

َ
قُونَ إِلَي

ْ
وْلِِياَءَ تلُ

َ
كُمْ أ عَدُوِّي وعََدُوَّ

 .4َون  تُنصََْرُ
َ

وْلِِياَءَ ثُمَّ لَا
َ
ِ مِنْ أ كُمُ النَّارُ وَمَا لكَُمْ مِنْ دُونِ اللَّهَّ ينَ ظَلمَُوا فَتَمَسَّ ِ

َّ
 الَّذ

َ
ترَْكَنُوا إِلَى

1 . الأحزاب/ ٣٣
بن  وعمرو  جبير،  بن  وسعيد  البيت،  أهل  قول  وهو  وأنسبها،  الآية  معاني  أظهر  هذا   .٢٣ الشّورى/   .  2
شعيب، والسّدّي، وغيرهم )انظر: سنن سعيد بن منصور تكملة التفسير، ج٧، ص٢٥٥؛ الذرية الطاهرة 
للدولابيّ، ص٧٤؛ تفسير الطبريّ، ج٢١، ص٥٢٨؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٨٨؛ 
ص١٤٤؛  ج٤،  البغويّ،  تفسير  ص٢٠٢؛  ج٥،  الماورديّ،  تفسير  و٣١٠؛  ص٣٧  ج٨،  الثعلبيّ،  تفسير 
ج٢٧،  الرازيّ،  تفسير  ص١٩٠؛  ج٣،  العربيّ،  لابن  القرآن  أحكام  ص٢١٩؛  ج٤،  للزمخشريّ،  الكشّاف 
ص٥٩٤؛ عمدة القاري للعينيّ، ج١٦، ص٧١، ج١٩، ص١٥٧(، وقد روي عن النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله 
وسلّم ما يدلّ على أنّ هذا هو المقصود )انظر: فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٦٦٩؛ تفسير 
التفسير  ص٣٣؛  ج١٢،  ص٤٤٤،  ج١١،  للطبرانيّ،  الكبير  المعجم  ص٣٢٧٦؛  ج١٠،  حاتم،  أبي  ابن 
الوسيط للواحديّ، ج٤، ص٥٢(، والقول الآخر الذي مال إليه بعض من لا يعرف الجاهليّة من الإسلام أنّها 
تعني: »قل لا أسألكم أجرًا إلّّا أن تودّوني لقرابتي منكم إن لم تكونوا مؤمنين بنبوّتي«، وهو قول ضعيف 
ا، بل لا يمكن الإلتزام به أصلًًا؛ لأنّه مخالف لكتاب اللّه؛ نظرًا لأنّه قد نهى في آيات كثيرة عن مودّة  جدًّ
النبوّة  النّاس بمودّة رجل يدّعي  يأمر  القربى، ولذلك لا يمكن أن  المبطلين والمجرمين وإن كانوا ذوي 
لقرابته منهم، ومن الواضح أنّ مثل هذه المودّة عصبيّة جاهليّة، وهناك أقوال أخرى كلّها تكلّفات بعيدة 

عن ظاهر الآية وسياقها.
3 . الممتحنة/ ١

4 . هود/ ١١٣



133 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

من هنا يعلم أنهّ لا يحتمل أن يصدر من أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ظلم أو 
رَادَ شَيئًْا 

َ
مْرُهُ إِذَا أ

َ
مَا أ عداوة لّلّه والمسلمين؛ لأنّ إرادة الّلّه لا تتخلفّ عن مراده؛ كما قال: إِنَّ

ُ كُنْ فَيَكُون1ُ، ومن الواضح أنّ وجوب مودّتهم يتنافى مع احتمال خروجهم عن 
َ

نْ يَقُولَ لَه
َ
أ

أهليّة المودّة؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ الّلّه قد أمر نبيّه بتعليمهم قبل غيرهم أو أكثر منهم فقال: 
فرض  كما  عَليَهَْا3؛  وَاصْطَبِِرْ  ةِ 

َ
لَا باِلصَّ هْلكََ 

َ
أ مُرْ 

ْ
وَأ وقال:   ،2قرَْبيَِن

َ ْ
الْأ عَشِيَرتكََ  نذِْرْ 

َ
وَأ

نْفُسَكُمْ 
َ
ينَ آمَنوُا قوُا أ ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
على كّل مسلم أن يقي أهل بيته الّنار كما يقي نفسه فقال: ياَ أ

هْلِيكُمْ ناَرًا4، ومن الواضح أنّ الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ لم يكن مستثنى من هذا 
َ
وَأ

الحكم، وبالّتالي امتثله ووقى أهل بيته الّنار، وتبعًا لذلك موجباتها، كما وقى نفسه.

هذا يعني أنّ أهل بيته، وفقًا للقرآن والسّنّة القطعيّة وحكم العقل، هم عالمون وعاملون 
ه؛ لأنّ الطهارة من أيّ رجس، تعني الطهارة من أيّ اعتقاد أو عمل مخالف 

ّ
بالإسلام عينه وكل

أيّ اعتقاد أو عمل مخالف للإسلام لا تمكن إلا  الطهارة من  أنّ  الواضح  للإسلام، ومن 
ه. من هنا يعلم أنّ أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ هم أحقّ 

ّ
بمعرفة الإسلام عينه وكل

عَ ولم يثُبتَ لأحد  المسلمين بالحاكميّة عليهم؛ لأنّ هذا المستوى من الطهارة والعلم لم يدَُّ
غيرهم، ولا شكّ أنّ من كان أطهر وأعلم فهو أحقّ بالحاكميّة على الآخرين؛ كما قال الّلّه تعالى: 
 ،5َكُْمُون

َ
نْ يُهْدَى ۖ فَمَا لكَُمْ كَيفَْ تَح

َ
 أ

َّ
ي إلَِّا  يهَِدِّ

َ
نْ لَا مَّ

َ
نْ يتَُّبَعَ أ

َ
حَقُّ أ

َ
قَِّ أ

ْ
 الْح

َ
فَمَنْ يَهْدِي إلَِى

َ
أ

.6َِاب
ْ

لْب
َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكَّ  يَعْلمَُونَ ۗ إنَِّ

َ
ينَ لَا ِ

َّ
ينَ يَعْلمَُونَ وَالَّذ ِ

َّ
وقال: قُلْ هَلْ يسَْتَويِ الَّذ

الّلّه  لخلافة  مصطفين  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  آل  كون  أنّ  الإنصاف  من  نعم، 
جديدًا  أو  غريباً  أمرًا  وليس  الإسلام،  مبادئ  أوضح  من  هو  المسلمين  وتعليم  الأرض  في 
وهذا  وذرّيّتهم،  أنبيائه  آل  اصطفاء  على  دائمًا  كان  الّلّه  دأب  لأنّ  الوجوه؛  من  وجه  بأيّ 
وَنوُحًا  آدَمَ  اصْطَفََى   َ اللَّهَّ إِنَّ  فقال:  ذلك  عن  أخبر  كما  السّابقة؛  الأمم  في  سنتّه  بمثابة 
 .7ٌعَلِيم سَمِيعٌ   ُ وَاللَّهَّ  ۗ بَعْضٍ  مِنْ  بَعْضُهَا  يَّةً  ذُرِّ ۝ عَالمَِيَن

ْ
ال عََلَىَ  عِمْرَانَ  وَآلَ  إِبرَْاهِيمَ   وَآلَ 

1 . يس/ ٨٢
2 . الشّعراء/ ٢١٤

3 . طه/ ١٣٢
4 . التّحريم/ ٦
5 . يونس/ ٣٥

6 . الزّمر/ ٩
ذِينَ اصْطَفَاهُمْ  دٍ هُمُ الَّ 7 . آل عمران/ ٣٣-٣٤. كما اعترف بذلك الشافعيّ )ت٢٠٤هـ(، إذ قال: »آلُ مُحَمَّ
هَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ  هُ يَقُولُ: إِنَّ اللَّ مَ؛ فَإِنَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ هُ مِنْ خَلْقِهِ بَعْدَ نَبِيِّ اللَّ
هِ عَلَيْهِمْ« )أحكام القرآن للشافعيّ  نْبِيَاءِ صَلَوَاتُ اللَّ

َ
نْبِيَاءَ وَآلَ الْْأ

َ
هُ اصْطَفَى الْْأ نَّ

َ
عْلَمَ أ

َ
عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ، فَأ

]جمع البيهقيّ[، ج١، ص٧٦(.



134

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لذلك، فإنّ مزاحمة الناس لآل الأنبياء وذرّيّتهم لم تكن مستباحة في أيّ أمّة، وقد استباحتها 
هذه الأمّة فقط1ّ، وهذا من أغرب البدع؛ لأنّ مزاحمة المسلمين للذين اختارهم الّلّه وفضّلهم 
 حماقة؛ كما قال 

ّ
وجعلهم وسطاء في تعليم الإسلام وتطبيقه لا وجه لها، والحسد لهم ما هو إلّا

ُ مِنْ فَضْلِهِ ۖ فَقَدْ آتيَنْاَ آلَ إِبرَْاهِيمَ  مْ يََحسُْدُونَ النَّاسَ عََلَىَ مَا آتاَهُمُ اللَّهَّ
َ
الّلّه في هذا الصّدد: أ

كًًا عَظِيمًا2. من الواضح أنّ إنعام الّلّه على آل الأنبياء هو قاعدة 
ْ
مَةَ وَآتيَنْاَهُمْ مُل

ْ
ِك

ْ
كِتاَبَ وَالْح

ْ
ال

عامّة وثابتة؛ كما أنهّ بالإضافة إلى آل إبراهيم الذين ترحّم وبارك عليهم تحت عنوان »أهل 
يد3ٌ، فقد ذكر إنعامه على  يدٌ مََجِ َيتِْۚ  إِنَّهُ حََمِ

ْ
هْلَ الْب

َ
ِ وَبَرَكََاتهُُ عَليَكُْمْ أ : رحَْْمَتُ اللَّهَّ

ً
البيت« قائلًا

آل يعقوب، وآل لوط، وآل عمران، وآل موسى، وآل هارون، وآل داوود، ولذلك فإنّ إنعامه على 
آل محمّد، وهو أفضل أنبيائه، أمر طبيعّي، بل أولى4؛ بصرف الّنظر عن حقيقة أنّ آل محمّد هم 
في الأساس جزء من آل إبراهيم، وقد أخبر الّلّه عن بقاء حكومته فيهم بصفتهم عقب إبراهيم 
نَا فِِي 

ْ
وذرّيّته الطاهرين إذ قال: وجََعَلهََا كََلِمَةً باَقِيَةً فِِي عَقِبِهِ لعََلَّهُمْ يرَجِْعُون5َ، وقال: وجََعَل

هُنَّ ۖ قَالَ إِنِّيِّ جَاعِلكَُ  تَمَّ
َ
كِتاَب6َ، وقال: وَإذِِ ابْتَلََى إِبرَْاهِيمَ رَبُّهُ بكَِلِمَاتٍ فَأ

ْ
ةَ وَال يَّتِهِ النُّبُوَّ ذُرِّ

المِِيَن7، بمعنى أنهّ ينال الطاهرين منهم،   يَناَلُ عَهْدِي الظَّ
َ

يَّتِِيۖ قاَلَ لَا  للِنَّاسِ إِمَامًا ۖ قَالَ وَمِنْ ذُرِّ

نَا 
َ
بِي ذَاتَ يَوْمٍ، وَأ

َ
1 . كما روي عن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين أنّه قال: »كُنْتُ عِنْدَ أ

ةِ؟ قَالَ لَهُمْ: نَعَمْ، قَالُوا :  مَّ
ُ
دٍ نَبِيِّ هَذِهِ الْْأ نْتَ ابْنُ مُحَمَّ

َ
، إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ نَفَرٌ مِنَ الْيَهُودِ، فَقَالُوا: أ طِفْلٌ خُمَاسِيٌّ

ةَ، وَجَعَلَ لَهُمُ  بُوَّ لََامُ وَوُلْدَهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّ هَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى آتَى إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّ نَّ اللَّ
َ
وْرَاةِ أ ا نَجِدُ فِي التَّ إِنَّ

اكُمْ ذَلِكَ، وَثَبَتَ  ةُ وَالْخِلََافَةُ، فَمَا بَالُكُمْ قَدْ تَعَدَّ بُوَّ اهُمُ النُّ نْبِيَاءِ، لََا تَتَعَدَّ
َ
ةَ الْْأ يَّ مَامَةَ، وَهَكَذَا وَجَدْنَا ذُرِّ الْمُلْكَ وَالْْإِ

بِي، ثُمَّ قَالَ: نَعَمْ، لَمْ 
َ
كُمْ؟! فَدَمِعَتْ عَيْنَا أ ةُ نَبِيِّ فِي غَيْرِكُمْ، وَنَلْقَاكُمْ مُسْتَضْعَفِينَ مَقْهُورِينَ، لََا تُرْقَبُ فِيكُمْ ذِمَّ

هِ  لَمَةُ غَالِبَةً، وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِ اللَّ ، وَالظَّ ةِ- مُضْطَهَدَةً مَقْهُورَةً مَقْتُولَةً بِغَيْرِ حَقٍّ مَّ
ُ
هِ -يَعْنِي فِي هَذِهِ الْْأ مَنَاءُ اللَّ

ُ
تَزَلْ أ

كُورُ« )قرب الإسناد للحميريّ، ص٣١٧(. الشَّ
2 . النّساء/ ٥٤

3 . هود/ ٧٣
4 . كما روى سلام بن أبي عمرة الخراسانيّ في »كتابه« )ص١١٧(، عن سلام بن سعيد المخزوميّ، عن 
ثْنَى 

َ
هَ وَأ مَ، فَحَمِدَ اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يونس بن حباب، عن عليّ بن الحسين، قال: »قَامَ رَسُولُ اللَّ

قْوَامٍ إِذَا ذُكِرَ عِنْدَهُمْ آلُ إِبْرَاهِيمَ وَآلُ عِمْرَانَ فَرِحُوا وَاسْتَبْشَرُوا، وَإِذَا ذُكِرَ عِنْدَهُمْ آلُ 
َ
عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: >مَا بَالُ أ

ا، مَا قَبِلَ  نَّ عَبْدًا جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِعَمَلِ سَبْعِينَ نَبِيًّ
َ
دٍ بِيَدِهِ، لَوْ أ ذِي نَفْسُ مُحَمَّ تْ قُلُوبُهُمْ؟! وَالَّ زَّ

َ
دٍ اشْمَأ مُحَمَّ

هْلِ بَيْتِي<«.
َ
هَ بِوَلََايَتِي وَوَلََايَةِ أ ى يَلْقَى اللَّ هُ ذَلِكَ مِنْهُ حَتَّ اللَّ

5 . الزّخرف/ ٢٨
6 . العنكبوت/ ٢٧

7 . البقرة/ ١٢٤



135 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

أخبر  الذين  الوحيدون  هم  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  بيت محمّد صلّّى  أهل  أنّ  الواضح  ومن 
إبراهيم1. بناء على هذا، فمن الواضح أنّ الّدعوة إلى  ذرّيّة  الّلّه عن طهارتهم ممّن بقي من 
حاكميّتهم لا تعتبر دعوة إلى أيّ مذهب، بل هي دعوة إلى الإسلام الأصيل الكامل الذي ينبع 
 من مقتضيات قطعيّة عقليّة وشرعيّة، وهو السّبيل الوحيد لتحقيق حاكميّة الّلّه على العالم2. 

ا كتب إلى  1 . كما روى إبراهيم بن محمّد الثقفيّ )ت٢٨٣هـ( في »الغارات« )ج١، ص١٩٩-٢٠٤(، أنّ عليًّ
ةً وَمَثَلًًا، قَالَ  هْلَ الْبَيْتِ آلُ إِبْرَاهِيمَ الْمَحْسُودُونَ، حُسِدْنَا كَمَا حُسِدَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلِنَا سُنَّ

َ
لََا وَنَحْنُ أ

َ
معاوية: »أ

نَا  نَبِيِّ يَعْقُوبَ، وَآلَ مُوسَى، وَآلَ هَارُونَ، وَآلَ دَاوُودَ، فَنَحْنُ آلُ  إِبْرَاهِيمَ، وَآلَ لُوطٍ، وَآلَ عِمْرَانَ، وَآلَ  هُ: آلَ  اللَّ
وَالْكِتَابَ،  ةَ  بُوَّ النُّ فِينَا  وَجَعَلَ  وَاصْطَفَانَا،  هُ  اللَّ اخْتَارَنَا  الْبَيْتِ  هْلَ 

َ
أ نَحْنُ  مَ...  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ دٍ  مُحَمَّ

مُعَاوِيَةُ،  يَا  وَيْلَكَ  لَنَا  فَالْمُلْكُ  إِبْرَاهِيمَ،  وَمَقَامُ  إِسْمَاعِيلَ  وَمَسْكَنُ  هِ  اللَّ وَبَيْتُ  يمَانُ  وَالْْإِ وَالْعِلْمُ  الْحِكْمَةُ  وَلَنَا 
هِ  اللَّ إِلَى  مُعَاوِيَةُ  يَا  دْعُوكَ 

َ
أ لَهُ...  تَبَعٌ  الْمُؤْمِنُونَ  تُهُ  يَّ وَذُرِّ بْرَاهِيمَ،  لِِإِ مَامَةُ  الْْإِ آلُهُ...  وَنَحْنُ  بِإِبْرَاهِيمَ،  وْلَى 

َ
أ وَنَحْنُ 

بِعْنَا وَاقْتَدِ بِنَا، فَإِنَّ ذَلِكَ لَنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ عَلَى الْعَالَمِينَ  مْرِهِ الْحَكِيمِ مِنْ آلِ إِبْرَاهِيمَ... اتَّ
َ
وَرَسُولِهِ وَكِتَابِهِ وَوَلِيِّ أ

إِلَيَّ  انْتَهَى  »قَدِ  جوابه:  في  معاوية  فكتب  إِلَيْنَا«،  تَهْوِي  وَالْمُسْلِمِينَ  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  فْئِدَةَ 
َ
الْْأ وَإِنَّ  مُفْتَرَضٌ، 

مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  دٍ صَلَّ مُحَمَّ وَذِكْرَ  ينَ،  بِيِّ وَالنَّ وَنُوحٍ  وَآدَمَ  وَإِسْمَاعِيلَ  إِبْرَاهِيمَ  ذِكْرَ  فِيهِ  كْثَرْتَ 
َ
فَأ كِتَابُكَ، 

ى انْتَسَبْتَ إِلَى  مَ حَتَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دٍ صَلَّ كَ، وَلَمْ تَرْضَ بِقَرَابَتِكَ مِنْ مُحَمَّ وَقَرَابَتِكُمْ مِنْهُ وَمَنْزِلَتِكُمْ وَحَقِّ
رْتَنِي بِهِ يَا مُعَاوِيَةُ مِنْ كِتَابِي وَكَثْرَةِ ذِكْرِ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ  ذِي عَيَّ ا الَّ مَّ

َ
ينَ«، فأجابه عليّ: »أ بِيِّ جَمِيعِ النَّ

رُكَ بِبُغْضِهِمْ، فَإِنَّ بُغْضَهُمْ بُغْضُ  عَيِّ
ُ
نَا أ

َ
هِ وَرَسُولِهِ، وَأ كْثَرَ ذِكْرَهُمْ، فَذِكْرُهُمْ حُبُّ اللَّ

َ
حَبَّ آبَاءَهُ أ

َ
هُ مَنْ أ ينَ فَإِنَّ بِيِّ وَالنَّ

هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ دٍ صَلَّ نْكَرْتَ مِنْ نَسَبِي مِنْ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَقَرَابَتِي مِنْ مُحَمَّ
َ
ذِي أ ا الَّ مَّ

َ
هِ وَرَسُولِهِ... وَأ اللَّ

هْلَ الْبَيْتِ 
َ
مَا نَحْنُ أ لََا وَإِنَّ

َ
كَ لَمْ تَزَلْ مُنْكِرًا لِذَلِكَ لَمْ يُؤْمِنْ بِهِ قَلْبُكَ، أ ي وَمُلْكِي وَإِمَامَتِي فَإِنَّ مَ وَفَضْلِي وَحَقِّ وَسَلَّ

: فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ  هِ عَزَّ وَجَلَّ نْكَرْتَ مِنْ قَوْلِ اللَّ
َ
ذِي أ نَا كَافِرٌ، وَلََا يُبْغِضُنَا مُؤْمِنٌ، وَالَّ كَذَلِكَ، لََا يُحِبُّ

هِ  نْكَرْتَ إِمَامَتِي وَمُلْكِي، فَهَلْ تَجِدُ فِي كِتَابِ اللَّ
َ
نْ يَكُونَ فِينَا... وَأ

َ
نْكَرْتَ أ

َ
وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا، فَأ

كَ لَسْتَ مِنَ الْعَالَمِينَ،  نَّ
َ
وْ تَزْعُمُ أ

َ
قَوْلَهُ لِـآلِ إِبْرَاهِيمَ: اصْطَفَاهُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ؟ فَهُوَ فَضْلُنَا عَلَى الْعَالَمِينَ، أ

ا  مَ، فَهُوَ مِنَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دًا صَلَّ نْكَرْتَ مُحَمَّ
َ
نْكَرْتَ ذَلِكَ لَنَا فَقَدْ أ

َ
ا لَسْنَا مِنْ آلِ إِبْرَاهِيمَ! فَإِنْ أ وْ تَزْعُمُ إِنَّ

َ
أ

هِ فَافْعَلْ«. دٍ وَآلِهِ فِي كِتَابِ اللَّ قَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَمُحَمَّ نْ تُفَرِّ
َ
وَنَحْنُ مِنْهُ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أ

2 . لقد وافقه على هذه الدّعوة كثير من الصحابة وصالحي التابعين، ومن الواضح أنّهم لم يكونوا أهل البدعة 
والرفض؛ كما روي عن عويم بن ساعدة الأنصاريّ، وهو من النفر الذين أنزل اللّه فيهم في مسجد قباء: فِيهِ 
رِينَ )التّوبة/ ١٠٨( أنّه قال يوم السقيفة: »إِنَّ الْخِلََافَةَ لََا تَكُونُ  هِّ هُ يُحِبُّ الْمُطَّ رُواۚ  وَاللَّ نْ يَتَطَهَّ

َ
ونَ أ رِجَالٌ يُحِبُّ

لََامُ« )كتاب الردّة  بِيِّ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّ ، فَإِنَّ لَهُمْ دَعْوَةَ النَّ هُ عَزَّ وَجَلَّ ةِ، فَاجْعَلُوهَا حَيْثُ جَعَلَهَا اللَّ بُوَّ هْلِ النُّ
َ
إِلَّاَّ لِِأ

ا« )تاريخ الطبريّ،  للواقديّ، ص٣٤(، وروي عن بعض الأنصار أنّهم كانوا يقولون في السقيفة: »لََا نُبَايِعُ إِلَّاَّ عَلِيًّ
ى  هِ صَلَّ ا قُبِضَ رَسُولُ اللَّ اسُ لِعَلِيٍّ لَمَّ ج٣، ص٢٠٢(، وروي عن جابر بن عبد اللّه الأنصاريّ قال: »قَالَ الْعَبَّ
وَ مِنْهُمْ مَنْ 

َ
بَى وَقَالَ: أ

َ
اسِ، فَلََا يَخْتَلِفُ عَلْيَكَ اثْنَانِ، فَأ عْيُنِ النَّ

َ
بَايِعَكَ عَلَى أ

ُ
ى أ مَ: اخْرُجْ حَتَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ

قُلْ 
َ
لَمْ أ

َ
اسُ: أ بُو بَكْرٍ قَالَ لَهُ الْعَبَّ

َ
ا بُويِعَ أ نَّ ذَلِكَ سَيَكُونُ، فَلَمَّ

َ
اسُ: سَتَرَى أ نَا وَيَسْتَبِدُّ عَلَيْنَا؟! فَقَالَ الْعَبَّ يُنْكِرُ حَقَّ

؟!« )الأمالي في آثار الصحابة لعبد الرزاق، ص٢٧؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١، ص٥٨٣(،   لَكَ يَا عَلِيُّ



136

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

كُمْ  نَبِيِّ بَيْتِ  هْلِ 
َ
أ فِي  جَعَلْتُمُوهَا  لَوْ  مَا 

َ
أ صَبْتُمْ، 

َ
وَأ تُمْ 

ْ
خْطَأ

َ
»أ قال:  بكر  أبو  بويع  لمّا  أنّه  سلمان  عن  وروي 

نَدِمَ  مْرُهُ، 
َ
أ وَاسْتَقَرَّ  بَكْرٍ  بُو 

َ
أ بُويِعَ  ا  »لَمَّ أنّه  وروي  أبي شيبة، ج٧، ص٤٤٣(،  ابن  )مصنّف  رَغَدًا«  كَلْتُمُوهَا 

َ
لََأ

بِي طَالِبٍ، وَهَتَفُوا بِاسْمِهِ« )الأخبار 
َ
نْصَارِ عَلَى بَيْعَتِهِ، وَلََامَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَذَكَرُوا عَلِيَّ بْنَ أ

َ
قَوْمٌ كَثِيرٌ مِنَ الْْأ

بِي طَالِبٍ وَغَيْرَهُ 
َ
نَّ عَلِيَّ بْنَ أ

َ
الموفقيات للزبير بن بكار، ص٢٢٢(، وروي عن زيد بن أرقم أنّه قال: »لَوْلََا أ

مَ وَبِحُزْنِهِمْ عَلَيْهِ فَجَلَسُوا فِي مَنَازِلِهِمْ، مَا طَمِعَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ اشْتَغَلُوا بِدَفْنِ النَّ
دٍ  وْلَى بِمُحَمَّ

َ
فِيهَا مَنْ طَمِعَ« )كتاب الردّة للواقديّ، ص٤٥(، وقال عليّ لمّا دُعي إلى بيعة أبي بكر: »نَحْنُ أ

نْصِفُونَا، 
َ
فَأ هَ  اللَّ تَخَافُونَ  كُنْتُمْ  فَإِنْ  إِلَيْهِ،  الْخَلْقِ  قْرَبُ 

َ
وَأ بَيْتِهِ  هْلُ 

َ
أ ا  نَّ

َ
لِِأ تًا،  وَمَيِّ ا  حَيًّ مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ

مَ مِنْ دَارِهِ وَقَعْرِ بَيْتِهِ إِلَى دُورِكُمْ وَقُعُورِ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دٍ صَلَّ نْ تُخْرِجُوا سُلْطَانَ مُحَمَّ
َ
وَلَيْسَ يَنْبَغِي لَكُمْ أ

مُورِ الْخَلْقِ 
ُ
عْلَمُ بِأ

َ
ةِ وَالْفَرَائِضِ، وَنَحْنُ أ نَّ ينِ وَالسُّ بُيُوتِكُمْ، فَفِي بُيُوتِنَا نَزَلَ الْقُرْآنُ، وَنَحْنُ مَعْدِنُ الْعِلْمِ وَالْفِقْهِ وَالدِّ

« )كتاب الردّة للواقديّ، ص٤٦(، واعتزل عليّ ومن معه  خَسَّ
َ
بِعُوا الْهَوَى فَيَكُونَ نَصِيبُكُمُ الْْأ مِنْكُمْ، فَلََا تَتَّ

« )تاريخ الطبريّ،  يُبَايَعَ عَلِيٌّ ى  غْمِدُهُ حَتَّ
َ
أ من الصحابة في بيت فاطمة، واخترط الزبير سيفه، وقال: »لََا 

بَيْرُ وَرِجَالٌ  ابِ مَنْزِلَ عَلِيٍّ وَفِيهِ طَلْحَةُ وَالزُّ تَى عُمَرُ بْنُ الْخَطَّ
َ
ج٣، ص٢٠٣(، وروي عن زياد بن كليب، قال: »أ

يْفِ، فَعَثَرَ  بَيْرُ مُصْلِتًا بِالسَّ وْ لَتَخْرُجُنَّ إِلَى الْبَيْعَةِ، فَخَرَجَ عَلَيْهِ الزُّ
َ
حْرِقَنَّ عَلَيْكُمْ أ

ُ
هِ لََأ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، فَقَالَ: وَاللَّ

الصحابة  رجال من  وكان  الطبريّ، ج٣، ص٢٠٢(،  )تاريخ  خَذُوهُ« 
َ
فَأ عَلَيْهِ  فَوَثَبُوا  يَدِهِ،  مِنْ  يْفُ  السَّ فَسَقَطَ 

البخاريّ، ج٨،  ا« )صحيح  عَلِيًّ بَايَعْنَا  عُمَرُ  مَاتَ  قَدْ  فَلَوْ  فَلْتَةً،  بَكْرٍ  بِي 
َ
أ بَيْعَةُ  »كَانَتْ  يقولون في زمان عمر: 

بن  الرّحمن  لعبد  عمّار  قال  عمر  مات  فلمّا  و٥٨٤(،  ص٥٨١  ج١،  للبلاذريّ،  الأشراف  أنساب  ص١٦٨؛ 
ا  ارٌ، إِنْ بَايَعْتَ عَلِيًّ سْوَدِ: صَدَقَ عَمَّ

َ
ا، فَقَالَ الْمِقْدَادُ بْنُ الْْأ نْ لََا يَخْتَلِفَ الْمُسْلِمُونَ فَبَايِعْ عَلِيًّ

َ
رَدْتَ أ

َ
عوف: »إِنْ أ

بِي 
َ
ارٌ ابْنَ أ نْ لََا تَخْتَلِفَ قُرَيْشٌ فَبَايِعْ عُثْمَانَ، فَشَتَمَ عَمَّ

َ
رَدْتَ أ

َ
بِي سَرْحٍ: إِنْ أ

َ
طَعْنَا، قَالَ ابْنُ أ

َ
قُلْنَا: سَمِعْنَا وَأ

هَ عَزَّ  اسُ! إِنَّ اللَّ هَا النَّ يُّ
َ
ارٌ: أ ةَ، فَقَالَ عَمَّ مَيَّ

ُ
مَ بَنُو هَاشِمٍ وَبَنُو أ سَرْحٍ وَقَالَ: مَتَى كُنْتَ تَنْصَحُ الْمُسْلِمِينَ؟! فَتَكَلَّ

كُمْ؟! فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي مَخْزُومٍ:  هْلِ بَيْتِ نَبِيِّ
َ
مْرَ عَنْ أ

َ
ى تَصْرِفُونَ هَذَا الْْأ نَّ

َ
نَا بِدِينِهِ، فَأ عَزَّ

َ
هِ وَأ كْرَمَنَا بِنَبِيِّ

َ
وَجَلَّ أ

 : لِعُثْمَانَ، فَقَالَ عَلِيٌّ حْمَنِ  فَبَايَعَ عَبْدُ الرَّ نْفُسِهَا؟ 
َ
مِيرُ قُرَيْشٍ لِِأ

ْ
وَتَأ نْتَ 

َ
أ ةَ! وَمَا  يَا ابْنَ سُمَيَّ لَقَدْ عَدَوْتَ طَوْرَكَ 

 َهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُون وَاللَّ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ  عَلَيْنَا،  تَظَاهَرْتُمْ فِيهِ  يَوْمٍ  لَ  وَّ
َ
أ لَيْسَ هَذَا  حَبْوَتَهُ حَبْوَ دَهْرٍ! 

هِ لَقَدْ  مَا وَاللَّ
َ
حْمَنِ، أ جَلَهُ، فَقَالَ الْمِقْدَادُ: يَا عَبْدَ الرَّ

َ
)يوسف/ ١٨(، فَخَرَجَ عَلِيٌّ وَهُوَ يَقُولُ: سَيَبْلُغُ الْكِتَابُ أ

هْلِ هَذَا الْبَيْتِ بَعْدَ 
َ
وتِيَ إِلَى أ

ُ
يْتُ مِثْلَ مَا أ

َ
ذِينَ يَقْضُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ، فَقَالَ الْمِقْدَادُ: مَا رَأ تَرَكْتُهُ مِنَ الَّ

جِدُ 
َ
هِ لَوْ أ مَا وَاللَّ

َ
قْضَى مِنْهُ بِالْعَدْلِ، أ

َ
عْلَمُ وَلََا أ

َ
حَدًا أ

َ
قُولُ إِنَّ أ

َ
هُمْ تَرَكُوا رَجُلًًا مَا أ نَّ

َ
عْجَبُ مِنْ قُرَيْشٍ أ

َ
ي لََأ هِمْ، إِنِّ نَبِيِّ

هْلُ الْبَيْتِ بَنُو 
َ
جُلُ؟ قَالَ: أ هْلُ هَذَا الْبَيْتِ وَمَنْ هَذَا الرَّ

َ
هُ، مَنْ أ عْوَانًا! فَقَالَ رَجُلٌ لِلْمِقْدَادِ: رَحِمَكَ اللَّ

َ
عَلَيْهِ أ

بِي طَالِبٍ« )تاريخ المدينة لابن شبة، ج٣، ص٩٢٩؛ تاريخ الطبريّ، ج٤، 
َ
جُلُ عَلِيُّ بْنُ أ لِبِ، وَالرَّ عَبْدِ الْمُطَّ

ص٢٣٢؛ العقد الفريد لابن عبد ربّه، ج٥، ص٣١(، وروي عن زيد بن وهب قال: »بَيْنَمَا نَحْنُ حَوْلَ حُذَيْفَةَ، 
يَا  فَقُلْنَا:  يْفِ؟  بِالسَّ بَعْضٍ  وُجُوهَ  بَعْضُكُمْ  يَضْرِبُ  فِئَتَيْنِ  كُمْ فِي  نَبِيِّ بَيْتِ  هْلُ 

َ
أ خَرَجَ  وَقَدْ  نْتُمْ 

َ
أ كَيْفَ  قَالَ:  إِذْ 

ذَلِكَ  إِنَّ  بِالْحَقِّ  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ دًا  مُحَمَّ بَعَثَ  ذِي  وَالَّ إِي  قَالَ:  لَكَائِنٌ؟!  ذَلِكَ  وَإِنَّ  هِ،  اللَّ عَبْدِ  بَا 
َ
أ

تِي  مَانَ؟ قَالَ: انْظُرُوا الْفِرْقَةَ الَّ دْرَكْنَا ذَلِكَ الزَّ
َ
هِ، فَكَيْفَ نَصْنَعُ إِنْ أ بَا عَبْدِ اللَّ

َ
صْحَابِهِ: يَا أ

َ
لَكَائِنٌ، فَقَالَ بَعْضُ أ

أبي سُخيلة  البزار، ج٧، ص٢٣٦(، وروي عن  الْهُدَى« )مسند  عَلَى  هَا  فَإِنَّ فَالْزَمُوهَا،   ، عَلِيٍّ مْرِ 
َ
أ إِلَى  تَدْعُو 

هِ  دْرَكْتُمُوهَا فَعَلَيْكُمْ بِكِتَابِ اللَّ
َ
هُ سَتَكُونُ فِتْنَةٌ، فَإِنْ أ ، فَقَالَ: إِنَّ بِي ذَرٍّ

َ
بَذَةِ عَلَى أ نَا وَسَلْمَانُ بِالرَّ

َ
قال: »مَرَرْتُ أ

بِي،  آمَنَ  مَنْ  لُ  وَّ
َ
أ عَلِيٌّ  يَقُولُ:  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولَ  سَمِعْتُ  ي  فَإِنِّ طَالِبٍ،  بِي 

َ
أ بْنِ  وَعَلِيِّ 

ص١١٨(،  ج٢،  للبلاذريّ،  الأشراف  )أنساب  الْمُؤْمِنِينَ«  يَعْسُوبُ  وَهُوَ  الْقِيَامَةِ،  يَوْمَ  يُصَافِحُنِي  مَنْ  لُ  وَّ
َ
 وَأ



137 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

كما أننّي لست شيعيًّا أو سنيًّّا بالمعنى الشائع، لكنّني مثال لمسلم حنيف يدعو إلى الإسلام 
ويقتدي في هذا الصّدد بإبراهيم عليه السّلام الذي قال الّلّه تعالى فيه: مَا كََانَ إِبرَْاهِيمُ يَهُودِيًّا 
 من 

ً
كِيَن1. هذا في حين أنّ رجالًا مُشْْرِ

ْ
انِيًّا وَلكَِنْ كََانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كََانَ مِنَ ال  نصَْْرَ

َ
وَلَا

حاكميّتهم  إلى  يدعون  وإيران  وأفغانستان  وسوريا  العراق  مثل  إسلاميّة  بلاد  في  المسلمين 
ويحلمون بالخلافة الإسلاميّة! لا شكّ أنهّم في ضلال مبين؛ لأنّ الحاكميّة، كما تبيّّن، هي لّلّه، 
وحاكميّتهم، وإن كانت بحسن نيّة، لا تعتبر خلافة إسلاميّة؛ بالّنظر إلى أنّ الّلّه لم يعيّنهم من 
عنده، ولم يأمر المسلمين باتبّاعهم، وهم أنفسهم ملمّون ومقرّون بهذه الحقيقة. لذلك، فإنّ 
تصّرفاتهم في الأرض والتحديدات التي يمارسونها فيها عدوانيّة؛ لأنّ الأرض لّلّه، وهو يؤتيها 
مُتَّقِيَن2؛ 

ْ
عَاقِبَةُ للِ

ْ
ِ يوُرِثُهَا مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِهِ ۖ وَال رضَْ لِِلَّهَّ

َ ْ
 من يشاء من عباده؛ كما قال: إِنَّ الْأ

ةِ فِرْقَةً وَجَمَاعَةً، فَجَامِعُوهَا إِذَا اجْتَمَعَتْ، فَإِذَا افْتَرَقَتْ  مَّ
ُ
وروي عن عبد اللّه بن مسعود قال: »إِنَّ لِهَذِهِ الْْأ

لََا  مَعَهُمْ،  وَالْحَقُّ   ، الْحَقِّ مَعَ  هُمْ  فَإِنَّ فَحَارِبُوا،  حَارَبُوا  وَإِنْ  فَسَالِمُوا،  سَالَمُوا  فَإِنْ  كُمْ،  نَبِيِّ بَيْتِ  هْلَ 
َ
أ فَارْقُبُوا 

صُرد  بن  سليمان  وخرج  ص٢٠١(،  ج١،  للشجريّ،  الخميسيّة  الأمالي  )ترتيب  يُفَارِقُونَهُ«  وَلََا  يُفَارِقُهُمْ، 
الخزاعيّ )ت٦٧هـ( وهو من الصحابة، فدعا الناس إلى أن يخلعوا عبد الملك بن مروان، ويردّوا الأمر إلى 
أهل بيت نبيّهم الذين هم أولى بالأمر )انظر: أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٦، ص٣٧١؛ تاريخ الطبريّ، 
من  غيرهم  عن  الباب  هذا  في  روي  وقد  ص١٢٥(،  ج٢،  مسكويه،  لابن  الأمم  تجارب  ص٥٩٨؛  ج٥، 
يقدّمون  كانوا  الذين  والأنصار  المهاجرين  من  الصالحين  هؤلاء  أنّ  به  المسلّم  من  كثير.  شيء  الصحابة 
من  ذلك  على  وافقهم  من  وأمّا  والرفض!  البدعة  أهل  يكونوا  لم  حاكميّتهم  إلى  ويدعون  البيت  أهل 
في  وكان  )ت١٠٧هـ(،  واثلة  بن  عامر  الطفيل  أبو  منهم  يُحصى؛  أن  من  فأكثر  وأتباعهم  التابعين  كبار 
النخعيّ )ت٩٦هـ(،  وإبراهيم  الدّؤليّ )ت٦٩هـ(،  وأبو الأسود  القرنيّ )ت٣٧هـ(،  وأويس  الصحابة،  عداد 
وثابت  )ت١٢٢هـ(،  كُهيل  بن  وسلمة  )ت١١٥هـ(،  عتيبة  بن  والحكم  )ت١٠٦هـ(،  اليمانيّ  وطاوس 
عروة  بن  وهشام  )ت١٤١هـ(،  تغلب  بن  وأبان  )ت١٣٢هـ(،  المعتمر  بن  ومنصور  )ت١٢٣هـ(،  البنانيّ 
أنصار زيد بن عليّ بن  وأبو حنيفة )ت١٥٠هـ(، وكان من  )ت١٤٦هـ(، وسليمان الأعمش )ت١٤٨هـ(، 
الجرّاح  بن  ووكيع  )ت١٦١هـ(،  الثوريّ  وسفيان  )ت١٥٣هـ(،  راشد  بن  ومعمر  )ت١٢١هـ(،  الحسين 
قَلََانِ  الثَّ فَلْيَشْهَدِ   ... دٍ  مُحَمَّ آلِ  حُبُّ  رَفْضًا  كَانَ  »إِنْ  يقول:  وكان  )ت٢٠٤هـ(،  والشافعيّ  )ت١٩٦هـ(، 
دكين  بن  والفضل  )ت٢١١هـ(،  الرزاق  وعبد  ص٧١(،  ج٢،  للبيهقيّ،  الشافعيّ  )مناقب  رَافِضِي«  ي  نِّ

َ
أ

المسلمين  مشاهير  من  كلّهم  هؤلاء  أنّ  يخفى  لا  وغيرهم.  )ت٢٣٠هـ(،  الجعد  بن  وعليّ  )ت٢١٩هـ(، 
وأصحاب  ومسلم  البخاريّ  لهم  وأخرج  عنهم،  ورووا  الحديث،  أهل  وثّقهم  الذين  وصالحيهم  وعلمائهم 
لا  ولذلك  قولهم،  مثل  إلّّا  الباب  هذا  في  تعالى  اللّه  حفظه  المنصور  يقول  ما  وليس  والمسانيد،  السنن 

يرميه بالرفض والبدعة إلّّا كلّ جاهل متعسّف أو ناصبيّ خبيث.
1 . آل عمران/ ٦٧
2 . الأعراف/ ١٢٨



138

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

 بإذنهما، وبالّتالي يجوز لهما 
ّ

كما أنّ الأموال العامّة لّلّه وخليفته، ولا يحقّ لأحد أن يحوزها إلّا
 ِ نْفَالُ لِِلَّهَّ

َ ْ
نْفَالِ ۖ قُلِ الْأ

َ ْ
لوُنكََ عَنِ الْأ

َ
إخراجها من حيازة الآخرين؛ كما قال الّلّه بصراحة: يسَْأ

.2ٌءٍ قَدِير ُ عََلَىَ كُُلِّ شََيْ َ يسَُلِّطُ رسُُلهَُ عََلَىَ مَنْ يشََاءُ ۚ وَاللَّهَّ وَالرَّسُول1ِ، وقال: وَلكَِنَّ اللَّهَّ

من هنا يعلم أنّ أيًّا من الحركات والحكومات الحالّية في العالم الإسلامّي لا تتمتّع بالشّّرعيّة، 
الطريق  إلى الإسلام هو الإعراض عنها جميعًا، وفسح  المسلمين  لعودة  الوحيد  السّبيل  وأنّ 
الّلّه من عنده وأمر باتبّاعه، وهذا ما يتمّ  لحركة وحكومة رجل من أهل بيت الّنبّي اختاره 

بمعرفته، ومعرفته ممكنة كما سأبيّّن إن شاء الّلّه.

٢ . حاكميّة غير الّلّه

السّبب الثاني لعدم إقامة الإسلام بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ أنهّ لم تتحقّق 
إلى غلبة  أدّى  دوافعه،  بعده، مهما كانت  تنافس أصحابه من  بعده؛ لأنّ  الّلّه من  حاكميّة 
أنّ مجرّد اعتقاد الحاكم بالإسلام  بيته، وأسّس نظامًا سياسيًّا اعتبر  التيّار المعارض لأهل 
في  له  كخليفة  الّلّه  عند  من  تعيّنه  ضرورة  يعتقد  ولم  الإسلاميّة،  الحكومة  لتحقّق  كافٍ 
للحكّّام الأوائل من الإلتزام  اه الخاطئ، بسبب ما كان 

ّ
أنّ هذا الإتّج الرغّم من  الأرض. على 

 
ّ

إلّا العقود الإسلاميّة الأولى،  المدمّرة والمروعّة في  آثاره  لم يكشف عن  بالإسلام،  النسبّي 
بالإسلام؛  التزام  لم يكن لها  فئة أخرى  بموتهم وتسلطّ  أثبت عدم صحّته  ما  أنهّ سرعان 
لأنّ هذه الفئة التي كان لها تاريخ من أكثر عداوة مع الإسلام وأقلّ استفادة من تعاليمه في 
عهد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، بدعم من المسلمين الجدد من الأراضي المفتوحة، 
الذين بطبيعة الحال لم يكن لديهم معرفة بالإسلام، نّحت منافسيها من المهاجرين والأنصار، 
ونالت حكومة المسلمين، وحوّلت علانية ما كان يسمّّى سابقًا »الخلافة« بسبب بعض أوجه 
الّلّه عليه وآله وسلمّ إلى ملوكيّة كسرى وقيصر3.  الّنبّي صلّّى  الظاهرة مع حكومة   التشابه 

1 . الأنفال/ ١
2 . الحشر/ ٦

تِي ثَلََاثُونَ  مَّ
ُ
مَ، فَقَالَ: >الْخِلََافَةُ فِي أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ 3 . كما روي عن سفينة، قال: »خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّ

بِي بَكْرٍ سَنَتَيْنِ، وَخِلََافَةَ عُمَرَ عَشْرًا، وَخِلََافَةَ عُثْمَانَ ثِنْتَيْ 
َ
مْسِكْ خِلََافَةَ أ

َ
سَنَةً، ثُمَّ يَكُونُ مُلْكٌ<، قَالَ سَفِينَةُ: أ

لَ الْمُلُوكِ« )مسند أبي داود الطيالسيّ،  وَّ
َ
لََاثِينَ، قِيلَ لَهُ: فَمُعَاوِيَةُ؟ قَالَ: كَانَ أ عَشْرَةَ سَنَةً، وَخِلََافَةَ عَلِيٍّ تَكْمِلَةَ الثَّ

نَّ الْخِلََافَةَ 
َ
ةَ يَزْعُمُونَ أ مَيَّ

ُ
ج٢، ص٤٣٠؛ سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٠٣(، وفي رواية أخرى: »قِيلَ لَهُ: إِنَّ بَنِي أ

لُ الْمُلُوكِ مُعَاوِيَةُ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧،  وَّ
َ
رْقَاءِ، بَلْ هُمْ مُلُوكٌ مِنْ شَرِّ الْمُلُوكِ، وَأ فِيهِمْ، فَقَالَ: كَذَبُوا بَنُو الزَّ

لُ الْمُلُوكِ« )مصنّف ابن أبي  وَّ
َ
نَا أ

َ
ص٢٧١؛ سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٠٣(، وروي عن معاوية نفسه أنّه قال: »أ

شيبة، ج٦، ص٢٠٧(، وروي أنّه لمّا أمر النّاس ببيعة ابنه يزيد، قام عبد الرّحمن بن أبي بكر، فقال: »يَا مَعْشَرَ 
ةٌ،  مَا هِيَ هِرَقْلِيَّ مَا هَلَكَ قَيْصَرُ كَانَ قَيْصَرُ«، وفي رواية أخرى: »إِنَّ ةً، كُلَّ نْ تَجْعَلُوهَا قَيْصَرِيَّ

َ
رَدْتُمْ أ

َ
مَا أ ةَ، إِنَّ مَيَّ

ُ
بَنِي أ

مَا مَاتَ هِرَقْلُ كَانَ هِرَقْلُ مَكَانَهُ« )انظر: التاريخ الكبير لابن أبي خيثمة ]السفر الثالث[، ج٢، ص٧٠ و٧١(. كُلَّ



139 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

والميل  الرّواية،  على  والبناء  العقل،  من  النفور  ترويج  خلال  من  فإنهّا  ذلك،  إلى  بالإضافة 
اهات غير 

ّ
الإتّج ذلك من  للظلم، وغير  البيت، والخضوع  أهل  والإعراض عن  الجيّبرة،  إلى 

الإسلاميّة التي قوبلت بترحيب وتأييد من أهل الحديث في القرنين الثاني والثالث، استبدلت 
على  صعبًا  والكامل  الخالص  الإسلام  معرفة  وجعلت  الإسلاميّة،  بالثقّافة  الأمويّة  الثقّافة 

الأجيال القادمة من المسلمين للغاية.

المسلمين،  تاريخ  من  الفترات حسّاسيّة  أكثر  أميّة في  أبناء  أنّ حكومة  فيه  شكّ  ممّا لا 
 لهم، أعادت الإسلام إلى زمان غربته 

ً
حيث كان من الممكن لأيّ حدث فيه أن يصبح مثالًا

في الأياّم الأولى بعد بعثة رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، بل غيّّرت طبيعته بالكامل، 
 البؤس والشّقاء، ولا تزال تبعاتها الوخيمة قائمة 

ّ
وحكّمت قراءة له لم تجلب على المسلمين إلّا

حتّّى يومنا هذا كجرح في جسد المسلمين، بل تزداد عمقًا وسعة مع مرور الوقت، بحيث يبدو 
ا تداركها؛ لأنهّ إن تجلتّ هذه الكارثة الكبيرة في العقود  أحياناً أنهّ من المستحيل أو البعيد جدًّ
عشرات  شكل  في  طويلة  فترة  منذ  تجلتّ  فقد  واحدة،  حكومة  شكل  في  الأولى  الإسلاميّة 

الحكومات، كّل منها كارثة كبيرة بدورها!

)ت٢٤٧هـ(،  المتوكّّل  زمن  منذ  محدّد  وبشكل  طريقهم،  العبّاسيّون  واصل  الأمويّين،  بعد 
المتبادل  الّدعم  خلال  من  ناحية،  ومن  وأركانه،  الإسلام  مبادئ  ضدّ   

ً
شاملًا  

ً
نضالًا أطلقوا 

للمحدّثين السّلبييّن وقتل العلماء المستقليّن وسجنهم، ومن ناحية أخرى، من خلال إثارة 
المسلمين،  بين  المذاهب  لتكوّن  الطريق  مهّدوا  بينهم،  والفقهيّة  الكلاميّة  الإختلافات 
وفرضوا عليهم العقائد والأعمال التي تهواها أنفسهم تحت عنوان عقائد وأعمال أهل السّنّة 
والجماعة. بعد العبّاسييّن، واصل العثمانيّون طريقهم، حتّّى بعد هزيمتهم في الحرب العالميّة 
»الخلافة«،  الوقت  ذلك  إلى  تسمّّى  التي كانت  المتمركزة  المسلمين  تفكّكت حكومة  الأولى، 

وتحوّلت إلى حكومات متفرّقة ومتخاصمة.

لكن في هذه الأثناء، فإنّ أهمّ عنصر من عناصر الثقّافة الأمويّة والعبّاسيّة التي تتعارض 
المسلمين  بين  شائعًا  اعتقادًا  أصبحت  فقد  ذلك  ومع  واضح،  بشكل  الإسلاميّة  الثقّافة  مع 
 بسبب دعايات الأمويّين والعبّاسييّن، هو إمكان تحقّق الحكومة الإسلاميّة بدون نصّ من الّلّه؛ 



140

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لأنّ أكثر المسلمين، بتقليدهم الأعمى للأمويّين والتيّار الذي استولى على السّلطة بعد رسول 
الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، لم يعتبروا انعقاد الحكومة الإسلاميّة قائمًا على نصّ الّلّه، بل 
اعتبروه قائمًا على بيعة أهل الحلّ والعقد، أو وصيّة الحاكم السّابق، أو التغلبّ على الآخرين1؛ 
 بحكومة المسلمين، كما 

ً
بمعنى أنهّ إذا بايع واحد أو غير واحد من ذوي الرأي المسلمين رجلًا

بايعوا أبا بكر في السّقيفة، أو تعيّّن رجل في حكومة المسلمين من قبل الحاكم السّابق، كما 
تعيّّن عمر من قبل أبي بكر، أو نحّّى رجل منافسيه بالقهر والغلبة وانتزع حكومة المسلمين، 
السّلطة بقتل أخيه، تكون مبايعته واجبة على  العبّاسّي )ت٢١٨هـ( إلى  كما صعد المأمون 

جميع المسلمين! 

نبيّه،  سنّة  ولا  الّلّه  كتاب  يكن  لم  الإعتقاد  هذا  مصدر  أنّ  تمامًا  د 
ّ
والمؤك الواضح  من 

وهذا ما لا خلاف فيه بين المسلمين؛ لأنهّم يظنّون أنّ الّلّه ونبيّه لم يقولا شيئاً عن حكومة 
استنباط هذا  يدّع أحد منهم  لم  المسلمين، وقد تركاهم في حيرة واختلاف حولها، ولذلك 
الإعتقاد من القرآن أو السّنّة، بل هم جميعًا معترفون بأنّ مصدر هذا الإعتقاد كان أفعال 
عدد من أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ والحكّّام الأمويّين والعبّاسييّن، في حين أنهّم 
جميعًا يعلمون أنّ أفعال هؤلاء، خاصّة إذا كانت ممّا خالفها بعض أقرانهم، لم تكن حجّة! 

لذلك، يبدو الأمر كما لو أنهّم ملمّون ومذعنون بأنّ اعتقادهم لا أساس له، وإنمّا سلمّوا به 
 ومن أجل تصحيح أفعال عدد من السّلف. في حين أنّ مصدر اعتقاد المسلمين هو 

ً
تسامحاً وتغافلًا

الإسلام بالتأكيد، والإسلام هو قول الّلّه ونبيّه وفعلهما، وليس قول الآخرين وفعلهم، وإن كانوا 
ا، والّلّه ونبيّه قالا وفعلا كّل ما يحتاج المسلمون إلى العلم به أو العمل به  محترمين ومعظّمين جدًّ
إلى يوم القيامة، والإقرار بهذه الحقيقة واجب ولازم الإعتقاد بالإسلام؛ كما قال الّلّه تعالى: مَا 
ء2ٍ. بناء على هذا، فإنّ الإستناد إلى أساس حكومة عدد من الصّحابة  كِتاَبِ مِنْ شََيْ

ْ
طْنَا فِِي ال فَرَّ

 والحكّّام من بعدهم لمعرفة أساس الحكومة في الإسلام، مخالف للقاعدة ولا أصل له في الشّّرع؛ 

روضة  ص٦٨؛  للجوينيّ،  الظلم  التياث  في  الأمم  غياث  ص٢١؛  للماورديّ،  السلطانية  الأحكام  انظر:   .  1
شرح  ص٥٢؛  جماعة،  لابن  الإسلام  أهل  تدبير  في  الأحكام  تحرير  ص٤٣-٤٦؛  ج١٠،  للنوويّ،  الطالبين 
المقاصد للتفتازانيّ، ج٢، ص٢٧٢؛ البحر الرائق لابن نجيم، ج٦، ص٢٩٩؛ الصواعق المحرقة لابن حجر 
الهيتميّ، ج١، ص٢٧؛ مغني المحتاج للشربينيّ، ج٥، ص٤٢١، ٤٢٢ و٤٢٣؛ كشّاف القناع للبهوتيّ، ج٦، 
ص١٥٩؛ حاشية الدّسوقيّ، ج٤، ص٢٩٨؛ حاشية ابن عابدين، ج١، ص٥٤٩؛ والعديد من المصادر الأخرى.

2 . الأنعام/ ٣٨



141 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

 
ّ

كما هو في تناقض واضح مع العقل؛ لأنّ استيجاب مبايعة المسلمين من لا يرضى حكومته إلّا
 الحاكم السّابق 

ّ
واحد أو عدّة منهم سفاهة؛ كما أنّ استيجاب مبايعتهم من لا يرضى حكومته إلّا

غير عقلانّي، واستيجاب مبايعتهم من استولى على السّلطة بسفك دماء المسلمين مستهجن.

العقائد  سائر  في  كالإستناد  الإسلام،  في  الحكومة  أساس  في  الإستناد  أنّ  يعلم  هنا  من 
وأفعالهم،  المسلمين  بعض  أقوال  إلى  لا  نفسه،  الإسلام  إلى  يكون  أن  يجب  والأعمال، 
والحكومة في الإسلام نوعان لا ثالث لهما: أحدهما حكومة الّلّه، والآخر حكومة الطاغوت. 
أمّا حكومة الّلّه فهي حكومة من يحكم بأمر الّلّه؛ كحكومة آل إبراهيم عليه السّلام الذين 
مْرِنا1َ، وأمّا حكومة الطاغوت فهي حكومة من 

َ
ةً يَهْدُونَ بأِ ئمَِّ

َ
ناَهُمْ أ

ْ
قال الّلّه فيهم: وجََعَل

 
َ

ةً يدَْعُونَ إِلَى ئمَِّ
َ
ناَهُمْ أ

ْ
يحكم بغير أمر الّلّه؛ كحكومة آل فرعون الذين قال الّلّه فيهم: وجََعَل

النَّار2ِ. بناء على هذا، فإنّ حكومة من عيّنه الّلّه فيها هي حكومة الّلّه، وحكومة من لم يعيّنه 
الّلّه فيها هي حكومة الطاغوت، وهذه قاعدة بسيطة وبينّة للغاية.

وفقًا لهذه القاعدة، كان الهدف الأسمى لجميع الأنبياء تحقيق حكومة الّلّه وإلغاء حكومة 
وَاجْتَنِبُوا   َ اللَّهَّ اعْبُدُوا  نِ 

َ
أ  

ً
رسَُولًا ةٍ  مَّ

ُ
أ كُُلِّ  فِِي  بَعَثنْاَ  وَلقََدْ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  الطاغوت؛ 

اغُوت3َ، وبالّتالي كان هو الهدف الأسمى للنّبّي الخاتم صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ باعتبار  الطَّ
الّلّه فقد  العبادة في الإسلام، ومن رضي بحاكميّة غير  أنّ الخضوع للحاكميّة من مصاديق 
نبَِّئُكُمْ بشََِرٍّ مِنْ ذَلكَِ مَثوُبَةً 

ُ
عبد الطاغوت في الحقيقة؛ كاليهود الذين قال الّلّه فيهم: قُلْ هَلْ أ

ِكَ شََرٌّ 
َ

ولَئ
ُ
اغُوتَۚ أ نََازِيرَ وَعَبَدَ الطَّ

ْ
قِرَدَةَ وَالْخ

ْ
ُ وغََضِبَ عَليَهِْ وجََعَلَ مِنهُْمُ ال ِۚ مَنْ لعََنَهُ اللَّهَّ عِندَْ اللَّهَّ

بِيل4ِ؛ كما أثنى الّلّه على عباده المتّقين لاجتنابهم عبادة الطاغوت  ضَلُّ عَنْ سَوَاءِ السَّ
َ
مَكََاناً وَأ

 .5ِعِبَاد  ْ فَبشَِّرِّ بشُْْرَىۚ 
ْ
ال لهَُمُ   ِ اللَّهَّ  َ

إِلَى ناَبوُا 
َ
وَأ يَعْبُدُوهَا  نْ 

َ
أ اغُوتَ  الطَّ اجْتَنبَُوا  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ فقال: 

لذلك، فإنّ الكفر بالطاغوت شرط أساسّي للإيمان بالّلّه، ومن لم يخضع لحاكميّة الطاغوت 
وخضع لحاكميّة الّلّه فقد هُدي إلى الإسلام الأصيل الكامل؛ كما قال الّلّه فيه: فَمَنْ يكَْفُرْ 
 ،6ٌسَمِيعٌ عَلِيم ُ وَاللَّهَّ  ۗ لهََا   انفِْصَامَ 

َ
وُثْقََى لَا

ْ
ال عُرْوَةِ 

ْ
باِل فَقَدِ اسْتَمْسَكَ   ِ وَيُؤْمِنْ باِللَّهَّ اغُوتِ   باِلطَّ

1 . الأنبياء/ ٧٣
2 . القصص/ ٤١

3 . النّحل/ ٣٦
4 . المائدة/ ٦٠

5 . الزّمر/ ١٧
6 . البقرة/ ٢٥٦



142

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

ومن ثمّ فإنّ التحاكم إلى الطاغوت، بمعنى الخضوع لحاكميّة من لم يعيّنه الّلّه، لم يكن له 
نْ يَتَحَاكَمُوا 

َ
مكان في الإسلام، وقد نشأ من كيد الشيطان دائمًا؛ كما قال الّلّه تعالى: يرُِيدُونَ أ

 بعَِيدًا1. كما أنّ 
ً

لًا
َ

نْ يضُِلَّهُمْ ضَلَا
َ
يطَْانُ أ نْ يكَْفُرُوا بهِِ وَيُرِيدُ الشَّ

َ
مِرُوا أ

ُ
اغُوتِ وَقَدْ أ  الطَّ

َ
إِلَى

الّلّه، هو من عمل  يعيّنه  لم  القتال لتحقيق حاكميّة من  الطاغوت، بمعنى  القتال في سبيل 
ينَ آمَنُوا  ِ

َّ
 القتال في سبيل تحقيق حاكميّة الّلّه؛ كما قال: الَّذ

ّ
الكافرين، وما عمل المسلمين إلّا

يطَْانِ ۖ  وْلِِيَاءَ الشَّ
َ
اغُوتِ فَقَاتلِوُا أ ينَ كَفَرُوا يُقَاتلِوُنَ فِِي سَبِيلِ الطَّ ِ

َّ
ِ ۖ وَالَّذ يُقَاتلِوُنَ فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ

يطَْانِ كََانَ ضَعِيفًا2. نعم، الهدف الأسمى للإسلام هو أن تكون كلمة الكافرين  إِنَّ كَيدَْ الشَّ
يَا ۗ 

ْ
عُل

ْ
ِ هِِيَ ال فْلََى ۗ وَكََلمَِةُ اللَّهَّ ينَ كَفَرُوا السُّ ِ

َّ
السّفلى وكلمة الّلّه العليا؛ كما قال: وجََعَلَ كََلِمَةَ الَّذ

عْْلَىَ ۚ وَهُوَ 
َ ْ
مَثَلُ الْأ

ْ
ِ ال ُ عَزِيزٌ حَكِيم3ٌ؛ بمعنى أنّ اليد العليا في العالم لّلّه؛ كما قال: وَلِِلَّهَّ وَاللَّهَّ

.5ُكَِيم
ْ
عَزِيزُ الْح

ْ
رضِْ ۚ وَهُوَ ال

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ عْْلَىَ فِِي السَّ

َ ْ
مَثَلُ الْأ

ْ
ُ ال

َ
كَِيم4ُ، وقال: وَلَه

ْ
عَزِيزُ الْح

ْ
ال

ثمّ من الواضح أنّ الولاية في الإسلام لّلّه وحده؛ كما قال: وَمَا لهَُمْ مِنْ دُونهِِ مِنْ وَال6ٍ، وقال: 
 ِ رضِْ ۗ وَمَا لكَُمْ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ كُ السَّ

ْ
ُ مُل

َ
َ لَه نَّ اللَّهَّ

َ
لمَْ تَعْلمَْ أ

َ
ِ وَلِِيًّا7، وقال: أ وَكَفََى باِللَّهَّ

 نصَِيٍر8؛ لأنهّ وحده، بمقتضى علمه الكامل وقدرته الفريدة، له أهليّة الولاية، وبالّتالي 
َ

مِنْ وَلِِيٍّ وَلَا
وَلِِيُّ وهَُوَ 

ْ
ُ هُوَ ال وْلِِياَءَ ۖ فَاللَّهَّ

َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ مِ اتَّخَّ

َ
اذ ولّي غيره، بل يعتبر ذلك شركًًا؛ كما قال: أ

ّ
لا يجوز اتّخ

رضِْ 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ ذُ وَلِِيًّا فاَطِرِ السَّ ِ

َّ
تَّخ

َ
ِ أ غَيْْرَ اللَّهَّ

َ
ءٍ قَدِير9ٌ، وقال: قُلْ أ مَوْتََى وهَُوَ عََلَىَ كُُلِّ شََيْ

ْ
يُُحيِِْي ال

كِيَن10، وقال:  مُشْْرِ
ْ
 تكَُونَنَّ مِنَ ال

َ
سْلمََ ۖ وَلَا

َ
لَ مَنْ أ وَّ

َ
كُونَ أ

َ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
 يُطْعَمُ ۗ قُلْ إنِِّيِّ أ

َ
وهَُوَ يُطْعِمُ وَلَا

نْفُسِهِمْ 
َ
 يَمْلِكُونَ لِِأ

َ
وْلِِياَءَ لَا

َ
َذْتُمْ مِنْ دُونهِِ أ فَاتَّخَّ

َ
ُ ۚ قُلْ أ رضِْ قُلِ اللَّهَّ

ْ
مَاوَاتِ وَالْأ قُلْ مَنْ ربَُّ السَّ

 ِ مْ جَعَلوُا لِِلَّهَّ
َ
لمَُاتُ وَالنُّورُ ۗ أ مْ هَلْ تسَْتَويِ الظُّ

َ
َصِيُر أ عْمََى وَالْبْ

َ ْ
ا ۚ قُلْ هَلْ يسَْتَويِ الْأ  ضََرًّ

َ
نَفْعًا وَلَا

 ،11ُار قَهَّ
ْ
ال وَاحِدُ 

ْ
ال وهَُوَ  ءٍ  كُُلِّ شََيْ خَالِقُ   ُ اللَّهَّ قُلِ   ۚ عَليَهِْمْ  قُ 

ْ
لَ

ْ
الْخ فَتشََابهََ  قِهِ 

ْ
كَخَل خَلقَُوا  كََاءَ   شُُرَ

1 . النّساء/ ٦٠
2 . النّساء/ ٧٦
3 . التّوبة/ ٤٠

4 . النّحل/ ٦٠
5 . الرّوم/ ٢٧
6 . الرّعد/ ١١

7 . النّساء/ ٤٥
8 . البقرة/ ١٠٧

9 . الشّورى/ ٩
10 . الأنعام/ ١٤
11 . الرّعد/ ١٦

َ



143 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

كََافِرِينَ 
ْ
عْتَدْناَ جَهَنَّمَ للِ

َ
وْلِِياَءَ ۚ إنَِّا أ

َ
نْ يَتَّخِذُوا عِبَادِي مِنْ دُونِِي أ

َ
ينَ كَفَرُوا أ ِ

َّ
فَحَسِبَ الَّذ

َ
وقال: أ

لمَُاتِ  ينَ آمَنُوا يُُخْرجُِهُمْ مِنَ الظُّ ِ
َّ

ُ وَلِِيُّ الَّذ اذ أولياء غيره فقال: اللَّهَّ
ّ

1؛ كما أخبر عن عاقبة اتّخ
ً

نزُُلًا
ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
أ  ۗ لمَُاتِ  الظُّ  

َ
إِلَى النُّورِ  مِنَ  يُُخْرجُِونَهُمْ  اغُوتُ  الطَّ وْلِِياَؤُهُمُ 

َ
أ كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ  ۖ النُّورِ   

َ
إِلَى

كَمَثَلِ  وْلِِياَءَ 
َ
أ  ِ اللَّهَّ دُونِ  مِنْ  َذُوا  اتَّخَّ ينَ  ِ

َّ
الَّذ مَثَلُ  وقال:   ،2َون خَالِِدُ فِيهَا  هُمْ   ۖ النَّارِ  صْحَابُ 

َ
أ

.3َعَنكَْبوُتِ ۖ لوَْ كََانوُا يَعْلمَُون
ْ
َيتُْ ال

َ
ُيوُتِ لَب

ْ
وهَْنَ الْب

َ
َذَتْ بيَتًْا ۖ وَإنَِّ أ عَنكَْبوُتِ اتَّخَّ

ْ
ال

من الواضح أنّ اختصاص الولاية بالّلّه يعني أنهّا ناشئة من الّلّه وحده، والّلّه مؤتيها، وعلى 
قال  كما  ولاية؛  عنده  من  الّلّه  يؤته  لم  من  ولاية  قبول  يعني  دونه  من  ولّي  اذ 

ّ
اتّخ فإنّ  هذا 

.4َرُون  مَا تذََكَّ
ً

وْلِِياَءَ ۗ قَلِيلًا
َ
 تتََّبِعُوا مِنْ دُونهِِ أ

َ
كُْمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا

َ
نزِْلَ إِلَي

ُ
بصراحة: اتَّبِعُوا مَا أ

لذلك، فإنّ البيعة في الإسلام لّلّه وحده، وليست من الجائز مبايعة غيره، وكّل من بويع له من 
دونه فهو طاغوت، وطبعًا تتحقّق مبايعة الّلّه من خلال مبايعة من أمر الّلّه بمبايعته؛ كما أمر 
يدِْيهِمْ ۚ 

َ
ِ فَوْقَ أ َ يدَُ اللَّهَّ مَا يُباَيعُِونَ اللَّهَّ ينَ يُبَايعُِونكََ إِنَّ ِ

َّ
 بمبايعة نبيّه وقال اعتبارًا لذلك: إِنَّ الَّذ

جْرًا عَظِيمًا5؛ 
َ
َ فَسَيُؤْتِيهِ أ وْفََى بمَِا عََاهَدَ عَليَهُْ اللَّهَّ

َ
مَا يَنكُْثُ عََلَىَ نَفْسِهِۖ  وَمَنْ أ إِنَّ

فَمَنْ نكََثَ فَ
الشيطان  مبايعة  تعتبر  بمبايعتهم،  يأمر  لم  الّلّه  أنّ  إلى  بالّنظر  الآخرين،  مبايعة  أنّ  كما 
طَانهُُ 

ْ
 من ولاية الّلّه؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّمَا سُل

ً
وقبول ولاية ذلك الملعون المطرود بدلًا

دُونِ  مِنْ  وَلِِيًّا  يطَْانَ  الشَّ يَتَّخِذِ  وَمَنْ  وقال:   ،6َكُون مُشْْرِ بهِِ  هُمْ  ينَ  ِ
َّ

وَالَّذ َّوْنهَُ  يَتَوَل ينَ  ِ
َّ

الَّذ عََلَىَ 
مُبِينًا7؛ كما سمّّى الأولياء من دون الّلّه »أولياء الشيطان« فقال:  اناً  فَقَدْ خَسِِرَ خُسْْرَ  ِ اللَّهَّ
الشيطان«  »حزب  وسمّاهم   ،8ضَعِيفًا كََانَ  يطَْانِ  الشَّ كَيدَْ  إِنَّ   ۖ يطَْانِ  الشَّ وْلِِيَاءَ 

َ
أ فَقَاتلِوُا 

 إِنَّ حِزْبَ 
َ

لَا
َ
يطَْانِ ۚ أ ِكَ حِزْبُ الشَّ

َ
ولَئ

ُ
ۚ أ  ِ رَ اللَّهَّ ْ

نسَْاهُمْ ذِك
َ
يطَْانُ فَأ فقال: اسْتَحْوذََ عَليَهِْمُ الشَّ

 ،10َجْْمَعُون
َ
أ إِبلِْيسَ  وجَُنُودُ  فقال:  إبليس«  »جنود  وسمّاهم   ،9َون اَسِِرُ

ْ
الْخ هُمُ  يطَْانِ   الشَّ

1 . الكهف/ ١٠٢
2 . البقرة/ ٢٥٧

3 . العنكبوت/ ٤١
4 . الأعراف/ ٣
5 . الفتح/ ١٠

6 . النّحل/ ١٠٠
7 . النّساء/ ١١٩

8 . النّساء/ ٧٦
9 . المجادلة/ ١٩
10 . الشّعراء/ ٩٥



144

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

بئِسَْ   ۚ عَدُوٌّ  لكَُمْ  وَهُمْ  دُونِِي  مِنْ  وْلِِياَءَ 
َ
أ يَّتَهُ  وذَُرِّ فَتَتَّخِذُونهَُ 

َ
أ فقال:  »ذرّيّته«  سمّاهم  بل 

وْلِِيَاءَ مِنْ 
َ
يَاطِيَن أ َذُوا الشَّ هُمُ اتَّخَّ 1، بل سمّاهم »الشياطين« أنفسهم فقال: إِنَّ

ً
المِِيَن بدََلًا للِظَّ

.3َيؤُْمِنوُن 
َ

ينَ لَا ِ
َّ

وْلِِيَاءَ للَِّذ
َ
ياَطِيَن أ ناَ الشَّ

ْ
هُمْ مُهْتَدُون2َ، وقال: إِنَّا جَعَل نَّ

َ
ِ وَيََحسَْبوُنَ أ دُونِ اللَّهَّ

من هنا يعلم أنّ الحكّّام الحالّيين في الأرض، بما أنهّم لم يتعيّنوا من عند الّلّه، فقد تعيّنوا 
من عند الشيطان، وحكمهم يتماشى مع تحقيق سيطرته على الأرض، سواء علموا ذلك أم 
 من المسلمين في البلاد الإسلاميّة، الذين قد وجدوا السّاحة فارغة 

ً
لم يعلموا. كما أنّ رجالًا

يدعون  اجتمعوا حولهم،  وأناس  الحديد  بعض  من  وبدعم  الأياّم،  هذه  والفرصة سانحة في 
ويخدمون  شيء،  على  ليسوا  لهم،  أميًرا  أو  خليفة  أنفسهم  ويسمّون  بيعتهم  إلى  المسلمين 
به، وهم  يأمرهم  ولم  الأمر  يعيّنهم لهذا  لم  الّلّه  أو عن غير قصد؛ لأنّ  الشيطان عن قصد 
ملمّون ومذعنون بهذه الحقيقة. علاوة على ذلك، فإنّ خليفة الّلّه وعامله في الأرض لا يمكنه 
الوصول إلى الحكم وتعليم الإسلام وتطبيقه كما هو مع وجودهم وحكمهم الذي يمارسونه 
دائمًا؛ كما  الّلّه  الشيطان قد سعى لمعارضة  الشيطان؛ لأنّ  أهمّ غرض  في الأرض، وهذا هو 
الّلّه  عَصِيًّا4، وقد حاول هذه المعارضة بنفي حاكميّة  للِرَّحْْمَنِ  كََانَ  يطَْانَ  الشَّ إِنَّ  الّلّه:  قال 
 منها، ليخرج السّيطرة على الأرض من يد الّلّه ويضعها في يده بزعمه؛ 

ً
وإثبات حاكميّته بدلًا

لأنّ شخصًا واحدًا فقطّ يمكنه السّيطرة على الأرض، وهو إمّا الّلّه وإمّا الشيطان، وليس من 
ويمنع  فيها  أحكامه  ينفّذ  الأرض  على  يسيطر  وأيهّما  الأرض،  على  معًا  سيطرتهما  الممكن 
عليها  يتسلطّ  عندما  فتتحقّق  الأرض  على  أحدهما  سيطرة  أمّا  فيها.  الآخر  أحكام  تنفيذ 
شخص من قبله ويحكمها بأمره، ومن ثمّ يحاول الّلّه من جهة والشيطان من جهة أخرى أن 
يسلطّ كّل منهما صاحبه على الأرض، والّناس في هذه المعركة هم جنودهما الذين يتنازعون 
يسعون جاهدين من أجل حاكميّته على  الذين  الشيطان  تبعًا لهما. كثير منهم جنود  بينهم 
الأرض بعلم أو بغير علم، وقليل منهم جنود الّلّه الذين يسعون جاهدين من أجل حاكميّته 
 .5َهُو 

َّ
 على الأرض، وهم بالطبع مجهولون ومغمورون؛ كما قال تعالى: وَمَا يَعْلمَُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا

1 . الكهف/ ٥٠
2 . الأعراف/ ٣٠
3 . الأعراف/ ٢٧

4 . مريم/ ٤٤
5 . المدّثّر/ ٣١



145 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

في هذه الأثناء، فإنّ الشيطان -هذا الشيخ المتمرّس- من أجل الغلبة على الّلّه والسّيطرة على 
الأرض، قد استخدم رافعة السّياسة مثل رافعة الثقّافة والإقتصاد، وبعد آلاف السّنين من 
الجهد، نجح في التصميم والإنشاء لنظام شامل ومتماسك في الأرض يقوم في أعلى مستوياته على 
إدارته بمعزل عن إدارة الّلّه. هذا النظام العالمّي الشامل والمتماسك يشبه هرمًا الشيطان في 
ها تحت إشرافه وسلطته. في هذه الحالة، فإنهّ قد لا يعيّّن كّل حاكم 

ّ
رأسه، وبالّتالي فإنّ مساحته كل

 الحكّّام المفضّلين لديه ويضعهم في خدمته بشكل 
ّ

بشكل مباشر وفرديّ، لكنّه قد أنتج جهازًا يولّد
تلقائّي ودون الحاجة إلى مباشرة منه؛ كما يدربّ الأثرياء والعلماء المفضّلين لديه ويضعهم في 
خدمته. في مثل هذه الّدورة، فإنّ الشّخص الذي ليس مرضيًّا عند الشيطان وفي خدمة مقاصده، 
لا يحصل عادة على الحاكميّة، كما لا ينال الكثير من الثروة والشهرة؛ لأنّ المصاف الشيطانيّة 
العديدة التي تمّ إدراجها في مختلف المستويات السّياسيّة والإقتصاديةّ والثقافيّة لا تسمح بحدوث 
ذلك، وبشكل طبيعّي تمامًا تطرد وتهمّش كّل عنصر غير منسجم، في حين أنهّا بشكل عاديّ 
تمامًا تجذب كّل عنصر منسجم وتدعمه بقدر انسجامه. هذا هو السّبب في أنّ ساحة المجتمع 
تخلو من عباد الّلّه وتمتلئ من عبدة الشيطان تدريجيًّا، حتّّى تتحقّق حكومة الشيطان العالميّة 
كواقع على الأرض، وتزيل أقنعتها المختلفة بدون قلق، ويتمّ الإعتراف بها علانية، لدرجة أنّ 
 الجميع يخرّون لها سجّدًا ويشيرون إليها بالأصابع ويقولون: يعيش حكم سيّدنا الشيطان! 
من هنا يعلم أنّ عداوة الشيطان للإنسان ليست عداوة رمزيّة وغير واقعيّة، ولا تقتصر على 
الوسوسة إليه للقيام بأعمال قبيحة فرديةّ، بل هي عداوة عينيّة وكاملة تشمل مختلف الشؤون 
مَمٍ 

ُ
أ  

َ
إلَِى ناَ 

ْ
رسَْل

َ
أ لقََدْ   ِ تاَللَّهَّ الّلّه تعالى:  الإجتماعيّة، وتوجّهها نحو أغراضه الشريرة؛ كما قال 

لِِيم1ٌ، وقال مخاطباً له: 
َ
َوْمَ وَلهَُمْ عَذَابٌ أ عْمَالهَُمْ فَهُوَ وَلِِيُّهُمُ الْيْ

َ
يطَْانُ أ مِنْ قَبلِْكَ فَزَيَّنَ لهَُمُ الشَّ

مْوَالِ 
َ ْ
هُمْ فِِي الْأ

ْ
جْلِبْ عَليَهِْمْ بِِخَيلِْكَ وَرجَِلِكَ وشََارِك

َ
وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنهُْمْ بصَِوْتكَِ وَأ

 غُرُورًا2. هذه هي الخطّة التي ينتهجها الشيطان، 
َّ

يطَْانُ إلَِّا دِ وعَِدْهُمْ ۚ وَمَا يعَِدُهُمُ الشَّ
َ

وْلَا
َ ْ
وَالْأ

ويعمل أعوانه من الإنس والجنّ في إطارها، لكن من الواضح أنّ الّلّه أيضًا له خطّته، وخطّته 
َ باَلِغُ  مَاكِرِين3َ، وقال: إنَِّ اللَّهَّ

ْ
ُ خَيْْرُ ال ُ ۖ وَاللَّهَّ أتقن وأحكم؛ كما قال: وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهَّ

.4ءٍ قَدْرًا ُ لِكُُلِّ شََيْ مْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ اللَّهَّ
َ
أ

1 . النّحل/ ٦٣
2 . الإسراء/ ٦٤
3 . الأنفال/ ٣٠

4 . الطّلاق/ ٣



146

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

الحاصل أنّ أكثر المسلمين، بسبب استهتارهم بالإسلام واهتمامهم المفرط ببعض المسلمين 
الأوائل، قد حسبوا أنّ يد الّلّه مغلولة عن جعل خليفة في الأرض وممارسة حكمه فيها؛ مثل 
بمَِا  وَلعُِنوُا  يدِْيهِمْ 

َ
أ غُلَّتْ   ۚ مَغْلوُلةٌَ   ِ اللَّهَّ يدَُ  َهُودُ  وَقَالتَِ الْيْ الّلّه تعالى فيهم:  اليهود الذين قال 

قَالوُا ۘ بلَْ يدََاهُ مَبسُْوطَتَانِ يُنفِْقُ كَيفَْ يشََاء1ُ؛ كما اعتقدوا أنهّم لتحقيق الحكومة الإسلاميّة 
الّلّه تعالى فيهم:  الّلّه محتاج إليهم لذلك؛ مثل اليهود الذين قال  الّلّه، بل  ليسوا محتاجين إلى 
ما 

ّ
تُبُ مَا قاَلوُا2، ومن ثمّ كل

ْ
غْنِياَءُ ۘ سَنَك

َ
نُْ أ

َ
َ فَقِيٌر وَنَح ينَ قاَلوُا إِنَّ اللَّهَّ ِ

َّ
ُ قَوْلَ الَّذ لقََدْ سَمِعَ اللَّهَّ

يدُعون إلى حاكميّة الّلّه يقولون مغالطين أنّ وجود حاكم في الأرض ضروريّ؛ كأنّ الّلّه لا 
 

َ
مَاوَاتِ وَلَا  يَعْلمَُ فِِي السَّ

َ
َ بمَِا لَا تنُبَِّئوُنَ اللَّهَّ

َ
يعلم هذه الضّّرورة وهم يعلمونها؛ كما قال: قُلْ أ

قَوْل4ِ، في حين أنهّ 
ْ
مْ بظَِاهِرٍ مِنَ ال

َ
رضِْ أ

َ ْ
 يَعْلمَُ فِِي الْأ

َ
مْ تنُبَِّئوُنهَُ بمَِا لَا

َ
رض3ِْ، وقال: أ

َ ْ
فِِي الْأ

أعلم بضرورة وجود حاكم في الأرض دون أدنى شكّ، ولذلك قد جعل في الأرض حاكمًا! 
لكنّهم يتركون حاكمه في الأرض ويقبلون على حكّّامهم فيها؛ كأنهّ لا يقدر على الحكم فيها 

وهم القادرون!

هكذا قد استبدل أكثر المسلمين حكومتهم بحكومة الّلّه، وقبلوا ذلك كجزء من ثقافتهم 
أنهّ من الضروريّ الّدفاع عنه لمشابهته عمل بعض المسلمين الأوائل،  الإسلاميّة، واعتبروا 
وزعموا أنّ أيّ تنقيح وإصلاح له استنادًا إلى اليقينيّات العقليّة والشّّرعيّة يعني عدم احترام 
السّلف والخروج عن السّنّة والجماعة، في حين أنهّ تبيّّن ممّا مضى أنّ الحكومة لّلّه وحده، 
والّناس ليسوا شركاءه فيها، والمسلم من يتبّع الإسلام لا المسلمين الأوائل، واتبّاع الإسلام 
يكونوا  لم  أنهّم  الواضح  ومن  والجماعة،  السّنّة  عن  الخروج  ولا  احترامهم  عدم  يعني  لا 
أجل  من  الإسلام  ترك  المسلمين  يسألوا  ولم  العصمة،  يدّعوا  ولم  الخطأ،  من  معصومين 
لم  منهم  واستمعوا لتذكيري لصحّحوا خطأهم؛ لأنّ كثيًرا  اليوم  لو كانوا  ربما  بل  اتبّاعهم، 
يكونوا يكرهون الأمر بالمعروف والّنهي عن المنكر، وكانوا يقبلون الحقّ عندما يُُخبََرون به، 

وبالّتالي فإنّ أتباعهم أولى منهم بذلك.

1 . المائدة/ ٦٤
2 . آل عمران/ ١٨١

3 . يونس/ ١٨
4 . الرّعد/ ٣٣



147 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

٣ . الإختلاط بالأمم والثقافات غير الإسلاميّة

سبب آخر لعدم إقامة الإسلام بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ اختلاط المسلمين 
بالأمم والثقافات غير الإسلاميّة، وهو سبب شائع لعدم إقامة الّدين بعد الأنبياء؛ كما على 
سبيل المثال، بعد موسى عليه السّلام، نسي أتباعه تعاليمه تدريجيًّا وخالطوا الأقوام الكافرة، 
آلهتهم،  فيها  التي عبدوا  النقطة  إلى  الكفريّة، ووصلوا  بثقافتهم  تأثرّوا  الوقت  ومع مرور 
تعالى  الّلّه  قال  كما  الكنعانييّن؛  صنم  لبعل  سجدوا  السّلام  عليه  الّنبّي  إلياس  زمن  وفي 
اَلِقِيَن1. كذلك أتباع عيسى عليه 

ْ
حْسَنَ الْخ

َ
 وَتذََرُونَ أ

ً
تدَْعُونَ بَعْلًا

َ
حكاية عنه لقومه: أ

السّلام من بعده، بدافع التخلصّ من عذاب الرّوم والحصول على دعمهم، وتحت تأثير تعاليم 
الوثنيّين، وتأثرّوا  الرّوم  للمسيح، نسوا تعاليمه، واقتربوا من  ا  يهوديًّا ضدًّ بولس، الذي كان 
بأفكارهم الشّّركيّة، واستبدلوا تثليثهم بتوحيد عيسى عليه السّلام. كذلك أتباع محمّد صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ من بعده، ساروا على نهج الماضين، وبعد فتوحاتهم في أراضي الكافرين، 
الإسلاميّة.  الثقّافة  من  ا  ونسوا حظًّ بثقافتهم  وتأثرّوا  والكتابيّة،  المشركة  بالأقوام  اختلطوا 
أو  المسلمين  دعوة  تأثير  تحت  أسلموا  الذين  والكتابييّن  المشركين  فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة 
واحتفظوا  السّابقة،  وأعمالهم  عقائدهم  جميع  عن  التخلّّي  على  أبدًا  يقدروا  لم  حروبهم، 
بشيء منها، ونقلوه إلى الأجيال التالية عن قصد أو عن غير قصد2. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ 
إلى حكومة  تسللّوا  السّابقة،  وأعمالهم  بعقائدهم  متأثرّين  زالوا  وما  أسلموا حديثاً،  الذين 
عقائدهم  وخلطّوا  والعبّاسييّن،  الأمويّين  الحكّّام  وكذلك  وعثمان،  عمر  عهد  في  المسلمين 
وأعمالهم بعقائدهم وأعمالهم؛ لدرجة أنّ كتب الحديث للمسلمين امتلأت بقصص اليهود 
أساسًا  والإنجيل  التوراة  عن  والكاذبة  الخاطئة  رواياتهم  وأصبحت  وأساطيرهم،  والّنصارى 
لتفسير القرآن، بل تجاوز الأمر إلى أن دخلت آراؤهم المعادية للإسلام أيضًا في أهمّ كتب 
صحيح  في  دخلت  المثال،  سبيل  على  كما  بالإسلام؛  لمعرفتهم  أساسًا  وأصبحت  المسلمين، 
 البخاري روايات من اليهود تتوافق مع عقائدهم وتتعارض مع عقائد المسلمين بشكل واضح؛ 

1 . الصّافّات/ ١٢٥
مْرُ بَنِي إِسْرَائِيلَ 

َ
2 . كما روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال إنذارًا للمسلمين: »لَمْ يَزَلْ أ

تِي سَبَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ مِنْ غَيْرِهِمْ، فَقَالُوا فِيهِمْ  مَمِ الَّ
ُ
بْنَاءُ سَبَايَا الْْأ

َ
 فِيهِمْ أ

َ
ى نَشَأ وْ قَالَ: مُعْتَدِلًًا- حَتَّ

َ
مُسْتَقِيمًا -أ

ج٥،  الدارقطنيّ،  سنن  ص٤٠٢؛  ج٦،  البزار،  مسند  ص٢١؛  ج١،  ماجه،  ابن  )سنن  وهُمْ«  ضَلُّ
َ
فَأ يِ، 

ْ
أ بِالرَّ

ص٢٥٧؛ الفقيه والمتفقّه للخطيب البغداديّ، ج١، ص٤٥١(.



148

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  رسول  أعلم  يهوديًّا  أنّ  تزعم  رواية  فيه  دخلت  المثال،  سبيل  على  كما 
الّلّه  صلّّى  الّلّه  رسول  أنّ  حين  في  وإعجابه1،  تصديقه  وأثار  لّلّه  أصابع  بوجود  وسلمّ  وآله 
عليه وآله وسلمّ كان بالتأكيد أعلم بالّلّه من ذلك اليهوديّ، ولم يصدّق ولم يستحسن أبدًا 
قَدَرُوا  وَمَا  قال:  اليهوديّ  قول  سماع  بعد  أنهّ  الرّواية  أصل  في  جاء  بل  لّلّه،  أصابع  وجود 
روايات  فيه  دخلت  ذلك،  إلى  بالإضافة  قوله!  تكذيب  في  ظاهر  وهذا   ،2ِِقَدْره حَقَّ   َ اللَّهَّ
اليهود،  أنبياء  من  أفضل  يكن  لم  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  رسول  أنّ  تزعم  غريبة 
فضّله  ومن  منه،  أفضل  السّلام  عليه  متّّى  بن  يونس  وحتّّى  السّلام  عليه  موسى  كان  بل 
السّابقين كما  الأنبياء  يفضّلونه على جميع  المسلمين  أنّ جميع  عليهم فقد كذب3، في حين 
عنه  استفاض  كما  وربما من ضروريّاته؛  الإسلام،  من مسلمّات  أفضليّته  واضح؛ لأنّ  هو 
 اتبّاعه!5 

ّ
ِ آدَمَ«4، وقال لو كان موسى عليه السّلام حيًّا ما وسعه إلّا

ْ
 أنهّ اعتبر نفسه »سَيِّدَ وُلْد

مَوَاتِ  هُ السَّ هُ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَعَلَ اللَّ 1 . صحيح البخاريّ، ج٩، ص١٤٨: »جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الْيَهُودِ، فَقَالَ: إِنَّ
نَا 

َ
، ثُمَّ يَقُولُ: أ هُنَّ رَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْخَلََائِقَ عَلَى إِصْبَعٍ، ثُمَّ يَهُزُّ رَضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمَاءَ وَالثَّ

َ
عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْْأ

بًا وَتَصْدِيقًا لِقَوْلِهِ،  ى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ تَعَجُّ مَ يَضْحَكُ حَتَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ يْتُ النَّ
َ
نَا الْمَلِكُ، فَلَقَدْ رَأ

َ
الْمَلِكُ أ

!»َيُشْرِكُون :ِإِلَى قَوْلِه ِهَ حَقَّ قَدْرِه مَ: وَمَا قَدَرُوا اللَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيُّ صَلَّ ثُمَّ قَالَ النَّ
2 . الأنعام/ ٩١

3 . صحيح البخاريّ )ج٣، ص١٢٠(، عن أبي هريرة قال: »اسْتَبَّ رَجُلََانِ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ 
ذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى  : وَالَّ دًا عَلَى الْعَالَمِينَ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ ذِي اصْطَفَى مُحَمَّ الْيَهُودِ، قَالَ الْمُسْلِمُ: وَالَّ
عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ بِيِّ  النَّ إِلَى  الْيَهُودِيُّ  فَذَهَبَ   ، الْيَهُودِيِّ وَجْهَ  فَلَطَمَ  ذَلِكَ،  عِنْدَ  يَدَهُ  الْمُسْلِمُ  فَرَفَعَ  الْعَالَمِينَ، 
لَهُ عَنْ ذَلِكَ، 

َ
مَ الْمُسْلِمَ، فَسَأ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيُّ صَلَّ مْرِ الْمُسْلِمِ، فَدَعَا النَّ

َ
مْرِهِ، وَأ

َ
خْبَرَهُ بِمَا كَانَ مِنْ أ

َ
مَ، فَأ وَسَلَّ

الْقِيَامَةِ،  يَوْمَ  يَصْعَقُونَ  اسَ  النَّ فَإِنَّ  مُوسَى،  عَلَى  رُونِي  تُخَيِّ لََا  مَ:  وَسَلَّ عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ بِيُّ  النَّ فَقَالَ  خْبَرَهُ، 
َ
فَأ

فَاقَ 
َ
كَانَ فِيمَنْ صَعِقَ فَأ

َ
دْرِي أ

َ
لَ مَنْ يُفِيقُ، فَإِذَا مُوسَى بَاطِشٌ جَانِبَ الْعَرْشِ، فَلََا أ وَّ

َ
كُونُ أ

َ
صْعَقُ مَعَهُمْ، فَأ

َ
فَأ

اللّه  النّبيّ صلّى  هُ«! صحيح البخاريّ )ج٦، ص٥٠(، عن أبي هريرة، عن  اللَّ اسْتَثْنَى  نِ  كَانَ مِمَّ وْ 
َ
أ قَبْلِي، 

ى فَقَدْ كَذَبَ«! نَا خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّ
َ
عليه وسلّم قال: »مَنْ قَالَ أ

4 . انظر: مسند أبي داود الطيالسيّ، ج٤، ص٤٣٠؛ مصنّف عبد الرزاق، ج٣، ص١٨٣؛ الطبقات الكبرى 
لابن سعد، ج١، ص٤؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٠٨ و٣١٧؛ مسند إسحاق بن راهويه، ج١، ص٢٢٧؛ 
مسند أحمد، ج٤، ص٣٣٠، ج١٦، ص٥٧٠، ج١٧، ص١٠، ج٣٨، ص٣٢٩؛ التاريخ الكبير للبخاريّ، ج٩، 
أبي داود، ج٤، ص٢١٨؛  ابن ماجه، ج٢، ص١٤٤٠؛ سنن  ص٢٣٣؛ صحيح مسلم، ج٧، ص٥٩؛ سنن 

سنن الترمذيّ، ج٥، ص٣٠٨؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٢، ص٦٦٠.
5 . انظر: مصنّف ابن أبي شيبة، ج٥، ص٣١٢؛ مسند أحمد، ج٢٢، ص٤٦٨؛ مسند أبي يعلى، ج٤، ص١٠٢؛ 
تفسير الثعلبيّ، ج٢، ص١٢٧؛ دلائل النبوة لأبي نعيم الأصبهانيّ، ص٤٦؛ فضائل القرآن للمستغفريّ، ج١، 
ص٢٧٩؛ شعب الإيمان للبيهقيّ، ج١، ص٢٠٠؛ جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرّ، ج٢، ص٨٠٦؛ ويوجد 
بمعناه في: مصنّف عبد الرزاق، ج٦، ص١١٣؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٤، ص٣٠١؛ الطبقات لخليفة بن 
خياط، ص١٧٥؛ مسند الدارميّ، ج١، ص٤٠٣؛ فضائل القرآن لابن الضريس، ص٥٥؛ معجم الصحابة للبغويّ، 

ج٤، ص٧٥؛ معجم الصحابة لابن قانع، ج٢، ص٩١؛ معرفة الصحابة لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج٣، ص١٦٠١.



149 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

ا أنّ موسى عليه  لذلك، ليس من الواضح أنّ هذا الفريق من أهل الحديث، إن كانوا يرون حقًّ
السّلام خير من محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، فلماذا لم يدخلوا شريعة موسى عليه السّلام 
 من القرآن؟! مع أنهّم 

ً
 من شريعة محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ولم يتبّعوا التوراة بدلًا

ً
بدلًا

كانوا يفعلون ذلك عمليًّا، إذ يصدّقون التعاليم اليهوديةّ ويروجّونها، ويفسّّرون القرآن وفقًا لما 
رِ إنِْ كُنتُْمْ 

ْ
ك هْلَ الذِّ

َ
لوُا أ

َ
ينقل اليهود عن التوراة، بل كان كثير منهم يدّعون أنّ الّلّه في الآية فاَسْأ

 تَعْلمَُون1َ قد أمر بطلب العلم من أهل الكتاب2، في حين أنّ هذا وهم باطل وافتراء خطير؛ 
َ

لَا
لأنّ الّلّه قد اتهّم أهل الكتاب مرارًا بكتمان الحقّ ولبسه بالباطل3، وأخبر عن كذبهم عليه 
اذهم أولياء واتبّاع ملتّهم5، وعلى هذا فمن المستحيل أن كان 

ّ
وتحريفهم للكتاب4، وحذّر من اتّخ

قد أمر بطلب العلم منهم. بل لعلّ مراده بـ»الذكر« في هذه الآية رسوله؛ كما سمّاه »ذكرًا« بصراحة 
ِ مُبَيِّناَت6ٍ، وعلى هذا فليس   يَتلْوُ عَليَكُْمْ آياَتِ اللَّهَّ

ً
رسَُولًا ۝ رًا

ْ
كُْمْ ذِك

َ
ُ إلَِي نزَْلَ اللَّهَّ

َ
فقال: قَدْ أ

 أهل رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، الذين أخبر الّلّه بصراحة عن تطهيرهم 
ّ

»أهل الذكر« إلّا
الكامل، وأكّد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ أشدّ تأكيد على ضرورة التمسّك بهم إلى جانب 
القرآن، وهذا قول راجح روي عن عّلي بن أبي طالب7 وأبي جعفر الباقر8، لكن يبدو أنّ الذين 
نشؤوا في المدرسة الأمويّة، يفضّلون اتبّاع اليهود والّنصارى على اتبّاع أهل بيت نبيّهم، ويهربون 
إلى الكفر مخافة التشيّع! في حين أنهّ من الواضح أنّ اتبّاع أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله 
وسلمّ مبنّي على نصوص قطعيّة قرآنيّة وسنيّّة، ولذلك لا يعتبر التشيّع بمعنى مذهب من المذاهب، 

بل هو من مقتضيات الإسلام الخالص والكامل كإقامة الصّلاة وإيتاء الزكاة.

1 . النّحل/ ٤٣؛ الأنبياء/ ٧
2 . على سبيل المثال، انظر: تفسير الطبريّ، ج١٧، ص٢٠٨؛ معاني القرآن وإعرابه للزجاج، ج٣، ص٢٠٠؛ 
معاني القرآن للنحاس، ج٤، ص٦٨؛ تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين، ج٢، ص٤٠٤؛ تفسير الثعلبيّ، 

ج٦، ص١٨ و٢٧٠؛ المفردات للراغب الأصفهانيّ، ص٣٢٨ وغيرها من المصادر.
3 . كما قال تعالى: وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ )البقرة/ ١٤٦(.

ثَمَنًا  بِهِ  لِيَشْتَرُوا  هِ  اللَّ عِنْدِ  مِنْ  هَذَا  يَقُولُونَ  ثُمَّ  يْدِيهِمْ 
َ
بِأ الْكِتَابَ  يَكْتُبُونَ  ذِينَ  لِلَّ فَوَيْلٌ  4 . كما قال تعالى: 

ا يَكْسِبُونَ )البقرة/ ٧٩(. يْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّ
َ
ا كَتَبَتْ أ قَلِيلًًا ۖ فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّ

هُمْ  وْلِيَاءُ بَعْضٍۚ  وَمَنْ يَتَوَلَّ
َ
وْلِيَاءَۘ  بَعْضُهُمْ أ

َ
صَارَى أ خِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّ ذِينَ آمَنُوا لََا تَتَّ هَا الَّ يُّ

َ
5 . كما قال تعالى: يَا أ

الِمِينَ )المائدة/ ٥١(. هَ لََا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّ هُ مِنْهُمْ ۗ إِنَّ اللَّ مِنْكُمْ فَإِنَّ
6 . الطّلاق/ ١٠-١١

7 . انظر: تفسير الطبريّ، ج١٨، ص٤١٤؛ تفسير الثعلبيّ، ج٦، ص٢٧٠؛ الهداية إلى بلوغ النهاية لمكي 
بن أبي طالب، ج٧، ص٤٧٣١؛ تفسير القرطبيّ، ج١١، ص٢٧٢

8 . انظر: تفسير الطبريّ، ج١٧، ص٢٠٩؛ إكمال تهذيب الكمال لمُغَلْطاي بن قَلِيج، ج٦، ص٢٢؛ تفسير 
ابن كثير، ج٤، ص٤٩٢



150

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

على أيّ حال، فإنّ دور أهل الكتاب في تشكيل ثقافة المسلمين، سواء في مجال السّياسة من 
خلال نفوذ رجال منهم مثل آل برمك، الذين كان لهم خلفيّة مجوسيّة، في نظام الحكم الأمويّ 
ا مثل الوزارة، أو في مجال العقيدة والعمل من خلال  هم مناصب مهمّة جدًّ

ّ
والعبّاسّي، وتقلّد

أهل الحديث، كان  يهوديةّ، بين  الذين كان لهم خلفيّة  نفوذ رجال منهم مثل كعب الأحبار، 
ا. مع ذلك، فإنّ دور أهل الكتاب في تشكيل ثقافة المسلمين لم يكن أبدًا أكثر  بارزًا ومهمًّ
بروزًا وأهمّيّة ممّا كان عليه في القرنين الأخييرن؛ لأنهّم من خلال تفكيك حكومة المسلمين 
المتمركزة بعد الحرب العالميّة الأولى، والنفوذ الواسع والعميق في الأراضي الإسلاميّة تحت اسم 
 جديدًا ومتميّّزًا من الثقّافة غيّّرت روحهم ونظرتهم 

ً
»الإستعمار«، فتحوا على المسلمين فصلًا

للعالم. إنّ الموجة التي تكوّنت في غرب العالم على أساس الثقّافة الإلحاديةّ ووفق احتياجات 
الكفّار وأهدافهم، بعد أن دخلت بلاد الإسلام، جعلت المسلمين يواجهون صراعًًا حادًّا بين 
الأصالة والحداثة. كان سبب هذا الصّّراع الحادّ أنّ الحداثة الوليدة لم تكن نابعة من داخل 
المسلمين نتيجة لتطلبّاتهم الطبيعيّة والتدريجيّة، بل جاءت من خارجهم نتيجة لأفعال قهريّة 
ومفاجئة من الكفّار، وبالّتالي لم يكن من الممكن أن تنسجم مع هويّتهم الثقافيّة بالكامل. 
كان المسلمون بحاجة إلى حداثة مصنوعة بأيديهم، وبالّتالي متناسبة مع ثقافتهم الإسلاميّة، 
أصبحوا  الحين  ذلك  ومنذ  أراضيهم،  الكفّار  أقدام  وطأت  عندما  فرصتها  فقدوا  ولكنّهم 
تتأثرّ  ممّا  أكثر  الكفّار  بثقافة  تتأثرّ  الآن،  حياتهم  أنّ  لدرجة  الكفّار؛  لمنتجات  مستهلكين 
بالإسلام، وأشدّهم ولاء للإسلام هم الذين يحاولون بشكل سلبّي إعداد غطاء إسلامّي للواردات 
الثقافيّة الغربيّة. في حين أنهّ كان من الواجب عليهم منذ البداية الوقوف في وجه المستعمرين 
وعدم السّماح لهم بالسّيطرة على الأراضي الإسلاميّة، لكي لا تنتشر ثقافتهم بينهم ولا تتفشّّى 
كََافِرِينَ 

ْ
ُ للِ أمراضهم في أراضيهم؛ كما قال الّلّه لمنع سيطرة الكفّار على المسلمين: وَلنَْ يََجعَْلَ اللَّهَّ

 لسيطرة الكفّار على المسلمين، 
ً

1؛ بمعنى أنهّ لم يشّرع في الإسلام سبيلًا
ً

مُؤْمِنِيَن سَبِيلًا
ْ
عََلَىَ ال

وكّل ما يؤدّي إلى سيطرة الكفّار على الأراضي الإسلاميّة فهو حرام. كما كان من الواجب عليهم 
قبل ذلك بوقت طويل، عندما كان الكفّار الغربيّون مكبّين على الثورة الصّناعيّة والإستعداد 
لمهاجمة الشّّرق، أن يوفّروا الوسائل السّياسيّة والإقتصاديةّ اللازمة لمواجهتهم، ويمنعوا أو يدفعوا 
هجومهم بهذه الطريقة. لكنّهم في الوقت الذي كان فيه أعداء الإسلام يجهّزون الجيوش لغزو 
أراضيهم، كانوا متشاغلين بالتنازع بينهم على الحكومة والمجادلة في المسح والغَسل، ولذلك 

هُزموا بكلّ سهولة من قبل جيوش الكفر، واستسلموا لثقافتهم غير الإسلاميّة.

1 . النّساء/ ١٤١



151 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

الإستهلاكيّة  النّّزعة  مثل  المسلمين،  بين  الشائعة  الأمراض  أنّ  في  شكّ  أدنى  هناك  ليس 
والرفاهيّة والقوميّة والّديمقراطيّة، لها أصل غربّي تمامًا، وقد نشأت من الثقّافة التي تحكم 
عالم الكفر. بالإضافة إلى أنّ الكفّار بعد هيمنتهم على المسلمين، قسّموا أراضيهم حسب 
رغباتهم ومصالحهم البعيدة المدى، ورسموا بينهم خطوطًا خيالّية تسمّّى الحدود دون مراعاة 
اد بعضهم 

ّ
لمصالح السّكّّان المسلمين، وبهذه الطريقة سلبوا منهم الشعور بالوحدة، وحوّلوا اتّح

إنّ مراجعة خريطة الأراضي الإسلاميّة وتاريخها تكشف  مع بعض إلى حلم بعيد المنال. 
أنّ معظم هذه الخطوط الحدوديةّ بين المسلمين قد رسمها الكفّار الغربيّون مباشرة لتأمين 
أيّ خير  الشّّرع، ولم تجلب  أو  العقل  مصالحهم الأحادية الجانب، ولم يكن لها أساس في 
الخطوط  هذه  يسمّون  الذين  المسلمين  من  العجب  كّل  العجب  فإنّ  ذلك،  مع  للمسلمين. 
القطع  هذه  فصل  بعضهم  يحاول  بل  لهويّتهم!  وممثّلة  مقدّسة  ويعتبرونها  وطنهم،  الخيالّية 
الأفق  بسبب ضيق  قطع أصغر؛ لأنهّم  إلى  وتقسيمها  البعض،  بعضها  المتبقّية عن  الصّغيرة 
والإستئثاريّة، لا يستطيعون العيش معًا في مكان واحد، وكّل طائفة منهم تودّ أن تعلن شارعها 
ومحلتّها كدولة مستقلةّ! في حين أنهّ من المسلمّ به أنّ الّلّه لم يخلق الأرض كدول مختلفة، 
بل خلقها ككيان واحد يكمّل بعضه بعضًا، ويؤدّي بكامله إلى توفير احتياجات الإنسان 
وتحقيق سعادته في ضوء العدل، وفي حالة التفكّك يبقى غير مكتمل وغير متناسب. لذلك، 
فإنّ الحدود المزعومة ليس لها وجود في أرض الواقع، وإنمّا توجد في أذهان المعتيبرن لها، وهي 
ا؛ لأنهّا تؤدّي إلى انفصال بعض المسلمين عن بعض وضعفهم  طبعًا غير مفيدة، بل ضارّة جدًّ
وانحطاطهم فقطّ، وتقللّ من إمكانيّة مقاومتهم للكفّار. لذلك، فإنّ الكفّار الغربييّن الذين 
قد رسموا هذه الحدود للمسلمين ويحرّضونهم على صيانتها، هم أنفسهم يزيلون الحدود من 
بينهم ويتّحدون مع بعضهم البعض، وهكذا تتقلصّ أراضي الإسلام يومًا بعد يوم، وتتسّع 

أراضي الكفر يومًا بعد يوم!

في غضون ذلك، فإنّ السّبيل الوحيد لنجاة المسلمين هو كسر الإعتماد على الكفّار وكسب 
المصطنعة  الحدود  بإزالة   

ّ
إلّا تحقيقه  يمكن  لا  أمر  وهو  والإقتصاديّ،  الثقافّي  الإستقلال 

الّلّه في الأرض؛ لأنهّ إذا كان الكفّار متّحدين مع بعضهم  والتوحّد بينهم تحت راية خليفة 
البعض، فإنّ المسلمين المتشتتّين لا يقدرون على مقاومتهم، وهذا قانون طبيعّي من قوانين 
الّلّه. لذلك، فإنّ إنشاء دولة إسلاميّة واسعة من خلال دمج كّل بلاد المسلمين فيها، تحت راية 
 الحاكم الذي سمّاه الّلّه وعيّنه، هو السّبيل الوحيد لنجاح المسلمين وسيطرتهم على العالم. 



152

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

الّدول  من  اد 
ّ

اتّح تشكيل  مثل  أقصر،  طرق  في  التفكير  ذلك  قبل  يمكن  أنهّ  من  بالرغّم 
الواحدة؛  الإسلاميّة  الحكومة  لتأسيس  كمقدّمة  واحد،  وجيش  واحدة  بعملة  الإسلاميّة 
ثورة  ظلّ  المثالّية، حتّّى في  المرحلة  إلى  الحالّية  المرحلة  من  للمسلمين  المباشر  الإنتقال  لأنّ 
عامّة في البلاد الإسلاميّة مثل الثورة المعروفة باسم »الربيع العربّي« التي حدثت مؤخّرًا في 
بعض الّدول العربيّة، هو أمر بالغ الصّعوبة. لذلك، يبدو أكثر عمليًّا أن يتمّ في المقام الأوّل 
حدود  ووضع  الإسلاميّة  الّدول  جميع  عضويّة  مع  الأوروبّي،  اد 

ّ
الإتّح مثل  كبير  اد 

ّ
اتّح إنشاء 

اد أعمق بينهم في شكل 
ّ

مفتوحة وعملة مشتركة وجيش مشترك، وفي المقام الثاني، إنشاء اتّح
حكومة إسلاميّة شاملة وقائمة على اتبّاع خليفة الّلّه في الأرض. هذا بالتأكيد سبيل خلاص 

المسلمين ووصولهم إلى سعادة الّدنيا والآخرة.

٤ . رواج النّّزعة الحديثيّة

بعده  راج  ما  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  الّلّه صلّّى  رسول  بعد  الإسلام  إقامة  لعدم  آخر  سبب 
وأفعال  أقوال  على  والأعمال  العقائد  بناء  هو  الحديثيّة  بالنّّزعة  المراد  الحديثيّة.  النّّزعة  من 
بواسطة رجال يحتمل  متواتر  وآله وسلمّ بشكل غير  الّلّه عليه  الّلّه صلّّى  إلى رسول  منسوبة 
أنّ  المحسوس  من  لأنهّ  قطعيّة؛  غير  صحّتها  فإنّ  وبالّتالي  نسيانهم،  أو  خطأهم  أو  كذبهم 
خبر واحد غير معصوم، حتّّى إذا كان ظاهره الصّدق، يمكن أن يكون صحيحًا ويمكن 
أن يكون غير صحيح؛ بالّنظر إلى أنهّ لا يتحصّل عادة علم قطعّي بأنّ الرجّل كان صادقًا 
بعد؛  من  صادق  أنهّ  يعني  لا  قبل  من  صادقاً  كونه  أنّ  حقيقة  عن  الّنظر  بغضّ  قبل؛  من 
 بغضّ الّنظر عن حقيقة أنّ كونه صادقاً من قبل ومن بعد لا يمنعه من النسيان والخطأ1. 

1 . مثال ذلك ما روي من أنّ الزبير سمع رجلًًا يحدّث عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، فاستمع حتّى 
مَ؟« قال الرّجل:  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نْتَ سَمِعْتَ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللَّ

َ
إذا قضى الرّجل حديثه، قال: »أ

مَ، قَدْ لَعَمْرِي  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ثَ عَنْ رَسُولِ اللَّ نْ نُحَدِّ
َ
ا يَمْنَعُنَا أ شْبَاهُهُ مِمَّ

َ
»نَعَمْ«، قال الزبير: »هَذَا وَأ

هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ نَا يَوْمَئِذٍ حَاضِرٌ، وَلَكِنَّ رَسُولَ اللَّ
َ
مَ وَأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ سَمِعْتَ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللَّ

نْتَ يَوْمَئِذٍ بَعْدَ مَا مَضَى صَدْرُ الْحَدِيثِ 
َ
هْلِ الْكِتَابِ، فَجِئْتَ أ

َ
ثَنَا عَنْ رَجُلٍ مِنْ أ  هَذَا الْحَدِيثَ فَحَدَّ

َ
مَ ابْتَدَأ وَسَلَّ

مَ« )قبول  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ هُ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّ نَّ
َ
هْلِ الْكِتَابِ، فَظَنَنْتَ أ

َ
ذِي مِنْ أ جُلِ الَّ وَذِكْرُ الرَّ

للبيهقيّ، ج١، ص٣٣٠(، وروي  السنن  إلى علم  المدخل  للكعبيّ، ج١، ص٤٥؛  الرجال  الأخبار ومعرفة 
ؤْمُ فِي ثَلََاثٍ: فِي  أنّ عائشة سمعت بحديث أبي هريرة أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم قال: »الشُّ
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ هِ مَا هَكَذَا قَالَ رَسُولُ اللَّ ارِ«، فغضبت غضبًا شديدًا، وقالت: »وَاللَّ ةِ، وَالْفَرَسِ، وَالدَّ

َ
الْمَرْأ

ارِ« )انظر: مسند  ةِ، وَالْفَرَسِ، وَالدَّ
َ
ؤْمُ فِي ثَلََاثٍ: فِي الْمَرْأ ةِ كَانُوا يَقُولُونَ: الشُّ هْلُ الْجَاهِلِيَّ

َ
مَا قَالَ: أ مَ، إِنَّ وَسَلَّ

 أحمد، ج٤٣، ص١٩٧؛ شرح مشكل الآثار للطحاويّ، ج٢، ص٢٥١(، فظهر أنّ أبا هريرة أخطأ في الحديث، 



153 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

بالإضافة إلى أنّ الإختلاف بين خبر الواحد والواقع، خاصّة في الحالات التي بينهما فاصل 
الواقع  يطابق  واحد  خبر  يوجد  يكاد  لا  أنهّ  لدرجة  وغالب؛  شائع  أمر  هو  كبير،  زمنّي 
بهذا   .1ٍبعَِيد مَكََانٍ  مِنْ  التَّنَاوشُُ  لهَُمُ   

َّ
نَّى

َ
وَأ بهِِ  آمَنَّا  وَقَالوُا  تعالى:  الّلّه  قال  كما  بالكامل؛ 

الظنّ،  توجب  ممكنة  حالة  أحسن  في  هي  بل  اليقين،  توجب  لا  الآحاد  أخبار  أنّ  يتّضح 
الظنّ  أنّ  العقلاء كافّة3. في حين  بل  المسلمين2،  الّنظر من  أهل  بين  متّفق عليه  أمر  وهذا 
فقطّ؛  اليقين  على  مبنّي  والإسلام  وعملهم،  المسلمين  عقيدة  أساس  يكون  لأن  يصلح   لا 

تَ  الْمَيِّ »إِنَّ  وآله وسلّم قال:  اللّه عليه  اللّه صلّى  أنّ رسول  اللّه  وابنه عبد  أنّها سمعت بحديث عمر  وروي 
مْعَ  السَّ وَلَكِنَّ  بَيْنِ،  مُكَذَّ وَلََا  كَاذِبَيْنِ  غَيْرِ  عَنْ  ثُونِي  لَتُحَدِّ كُمْ  »إِنَّ هْلِهِ«، فأنكرت ذلك، وقالت: 

َ
أ بِبُكَاءِ  بُ  لَيُعَذَّ

حْمَنِ -يَعْنِي ابْنَ  بِي عَبْدِ الرَّ
َ
هُ لِِأ يُخْطِئُ« )صحيح مسلم، ج٣، ص٤٣(، وفي رواية أخرى، قالت: »يَغْفِرُ اللَّ

ةٍ يَبْكِي  بِيَهُودِيَّ مَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ مَا مَرَّ رَسُولُ اللَّ إِنَّ  ،
َ
خْطَأ

َ
وْ أ

َ
أ هُ نَسِيَ  وَلَكِنَّ لَمْ يَكْذِبْ،  هُ  إِنَّ مَا 

َ
أ عُمَرَ- 

بُ فِي قَبْرِهَا« )موطأ مالك ]رواية يحيى[، ج١، ص٢٣٤(،  هَا لَتُعَذَّ كُمْ لَتَبْكُونَ عَلَيْهَا، وَإِنَّ هْلُهَا، فَقَالَ: إِنَّ
َ
عَلَيْهَا أ

والأمثلة في هذا الباب كثيرة، وقد ذكر جملة منها الكعبيّ )ت٣١٩هـ( في »قبول الأخبار«، في »باب ما 
رووه في فساد كثير من حديثهم وتعمّد جماعة منهم الكذب فيه« )ج١، ص٧٦(، و»باب ما رووه ممّا الغلط 

ا لا يدفعونه ولا يشكّون فيه« )ج١، ص١٣٣(، فراجع. فيه ظاهر جدًّ
1 . سبأ/ ٥٢

نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ الْعَدْلِ يُوجِبُ الْعَمَلَ دُونَ الْقَطْعِ عَلَى 
َ
2 . كما قال ابن القصّار )ت٣٩٧هـ(: »مَذْهَبُ مَالِكٍ أ

الْفُقَهَاءِ« )المقدّمة في الأصول لابن القصّار، ص٢٦(، وقال الباقلانيّ )ت٤٠٣هـ(:  وَبِهِ قَالَ جَمِيعُ  عَيْنِهِ، 
وَهَذَا  وَاحِدٍ،  خَبَرُ  هُ  نَّ

َ
بِأ الْعِلْمِ  إِيجَابِ  عَنْ  قَصُرَ  خَبَرٍ  كُلِّ  تَسْمِيَةِ  عَلَى  تَوَاضَعُوا  قَدْ  مِينَ  وَالْمُتَكَلِّ الْفُقَهَاءَ  »إِنَّ 

الْخَبَرُ لََا يُوجِبُ الْعِلْمَ« )تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل للباقلانيّ، ص٤٤١(، وقال ابن حزم )ت٤٥٦هـ(: 
نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ لََا يُوجِبُ الْعِلْمَ، 

َ
ينَ وَجَمِيعُ الْمُعْتَزِلَةِ وَالْخَوَارِجِ أ ونَ وَجُمْهُورُ الْمَالِكِيِّ افِعِيُّ ونَ وَالشَّ »قَالَ الْحَنَفِيُّ

هُمْ فِي هَذَا« )الإحكام في  فَقُوا كُلُّ وْ مَوْهُومًا فِيهِ، وَاتَّ
َ
نْ يَكُونَ كَذِبًا أ

َ
هُ قَدْ يُمْكِنُ أ نَّ

َ
وَمَعْنَى هَذَا عِنْدَ جَمِيعِهِمْ أ

ذِي عَلَيْهِ جَمَاهِيرُ الْمُسْلِمِينَ مِنَ  أصول الأحكام لابن حزم، ج١، ص١١٩(، وقال النوويّ )ت٦٧٦هـ(: »الَّ
نَّ  قَةِ يُفِيدُ الظَّ نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ الثِّ

َ
صُولِ أ

ُ
صْحَابِ الْْأ

َ
ثِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَأ ابِعِينَ فَمَنْ بَعْدَهُمْ مِنَ الْمُحَدِّ حَابَةِ وَالتَّ الصَّ

وَلََا يُفِيدُ الْعِلْمَ« )شرح صحيح مسلم للنوويّ، ج١، ص١٣١(.
3 . لأنّه أمر محسوس لا يتّبع الأديان والمذاهب؛ كما قال الجوينيّ )ت٤٧٨هـ( في الردّ على المنكرين 
ص٢٣١(،  ج١،  للجوينيّ،  الفقه  أصول  في  )البرهان   » لُبٍّ ذِي  عَلَى  مُدْرَكُهُ  يَخْفَى  لََا  خِزْيٌ  »هَذَا  لذلك: 
قُ بِكُلِّ مَا نَسْمَعُ،  ا لََا نُصَدِّ رُورَةِ، فَإِنَّ وقال الغزاليّ )ت٥٠٥هـ(: »خَبَرُ الْوَاحِدِ لََا يُفِيدُ الْعِلْمَ، وَهُوَ مَعْلُومٌ بِالضَّ
ابن  للغزاليّ، ص١١٦(، وقال  )المستصفى  يْنِ؟!«  دَّ بِالضِّ قُ  نُصَدِّ فَكَيْفَ  خَبَرَيْنِ  تَعَارُضَ  رْنَا  وَقَدَّ قْنَا  وَلَوْ صَدَّ
هْوِ عَلَيْهِ«  قِ الْكَذِبِ وَالسَّ رُورَةِ نَعْلَمُ امْتِنَاعَ حُصُولِ الْعِلْمِ بِخَبَرِ الْوَاحِدِ وَجَوَازَ تَطَرُّ ا بِالضَّ العربيّ )ت٥٤٣هـ(: »إِنَّ
الْعِلْمَ  يُوجِبُ  الْوَاحِدِ(  )خَبَرُ  قَالَ  مَنْ  ا  مَّ

َ
»أ النوويّ )ت٦٧٦هـ(:  وقال  العربيّ، ص١١٦(،  )المحصول لابن 

»الْعَقْلُ  )ت٧٩٣هـ(:  التفتازانيّ  وقال  ص١٣٢(،  ج١،  للنوويّ،  مسلم  صحيح  )شرح   » لِلْحِسِّ مُكَابِرٌ  فَهُوَ 
نَّ احْتِمَالَ الْكَذِبِ قَائِمٌ، وَإِنْ كَانَ مَرْجُوحًا وَإِلَّاَّ لَزِمَ الْقَطْعُ 

َ
نَّ خَبَرَ الْوَاحِدِ الْعَدْلِ لََا يُوجِبُ الْيَقِينَ، وَأ

َ
شَاهِدٌ بِأ

قِيضَيْنِ عِنْدَ إِخْبَارِ الْعَدْلَيْنِ بِهِمَا« )شرح التلويح على التوضيح للتفتازانيّ، ج٢، ص٧(. بِالنَّ



154

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

قَِّ شَيئًْا1، ومن الواضح أنّ هذه قاعدة 
ْ
 يُغْنِِي مِنَ الْح

َ
نَّ لَا كما قال الّلّه مرارًا وصراحة: إِنَّ الظَّ

حقيقيّة بمعنى خبر عن الواقع، وبالّتالي لا تقبل تخصيصًا اعتباريًّا؛ كما أنّ سياقها لا يتحمّل 
الواقع،  الظنّ، بمقتضى وجود احتمال الخلاف في طبيعته، ليس حجّة في  التخصيص؛ لأنّ 
واعتبار الحجّيّة لشيء ليس حجّة في الواقع عديم الجدوى، كاعتبار المحرقيّة للثّلج؛ بالّنظر 
إلى أنهّ ليس هناك تعارض بين العقل والشّّرع، واعتبارات الحكيم موافقة للواقع، بل اعتبار 
ما هو مخالف للواقع يعتبر كذباً، كاعتبار الظّلمة للنّهار والضياء لليّل، والكذب محال على الّلّه؛ 
ِ حَدِيثًا2. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ الشّّرع له صلاحيّة جعل  صْدَقُ مِنَ اللَّهَّ

َ
كما قال: وَمَنْ أ

ما رفعه هو، وليس له صلاحيّة جعل ما رفعه العقل؛ لأنّ جعل ما رُفع بسبب إنمّا يكون 
 بالسّبب نفسه، دون سبب آخر؛ كما ليس من المناسب عند العقلاء تخصيص حكم 

ً
معقولًا

 من قبل المسؤول نفسه، وتخصيصه من قبل مسؤول آخر أمر غير مقبول. 
ّ

 أصدره مسؤول إلّا
هذا في حين أنّ العقل هو الذي رفع حجّيّة الظنّ بشكل مطلق؛ لأنّ عدم حجّيّته يعني عدم 
الإعتبار حتّّى  قابليّة  له  وليس  الحقيقيّة،  العقليّة  المقولات  وذلك من  الواقع،  كاشفيّته عن 
يكون في متناول الشّّرع، ولذلك لا يستطيع الشّّرع التدخّل والتصّرف فيه. من هنا يعلم 
أنّ اعتقاد بعض المسلمين بحجّيّة الظنّ الخاصّ، بمعنى الظنّ الحاصل من أخبار الآحاد، لا 
أساس له؛ لأنّ الحجّيّة ليست من المقولات الشّّرعيّة، لكنّها تعود إلى ما يملكه الإنسان من 
الإدراكات الطبيعيّة للواقع، وبالّتالي لا يمكن إنشاء الحجّيّة للظنّ من خلال حكم، كما لا 
يمكن إزالة الحجّيّة عن القطع من خلال حكم. بغضّ الّنظر عن حقيقة أنّ حكم الشّّرع 
بحجّيّة بعض الظنون غير ثابت؛ لأنّ هناك آيات وروايات كثيرة في نفي حجّيّة الظنّ بشكل 
عامّ، ومعها لا يتحصّل القطع بحجّيّة بعض الظنون في الشّّرع، بل الإنصاف أنّ صراحة بعض 
الآيات والرّوايات في عدم حجّيّة مطلق الظنّ لدرجة أنّ نسبة تخصيصه إلى الشّّرع هي شبه 

الكذب على الّلّه ورسوله3.

1 . يونس/ ٣٦
2 . النّساء/ ٨٧

نْتُمْ 
َ
أ وَإِنْ  نَّ  الظَّ إِلَّاَّ  بِعُونَ  تَتَّ إِنْ   ۖ لَنَا  فَتُخْرِجُوهُ  عِلْمٍ  مِنْ  عِنْدَكُمْ  هَلْ  قُلْ  تعالى:  قوله  الآيات  من   .  3

نَّ  الظَّ وَإِنَّ   ۖ نَّ  الظَّ إِلَّاَّ  بِعُونَ  يَتَّ إِنْ   ۖ عِلْمٍ  مِنْ  بِهِ  لَهُمْ  وَمَا  تعالى:  وقوله   ،)١٤٨ )الأنعام/   َتَخْرُصُون إِلَّاَّ 
يُغْنِي  لََا  نَّ  الظَّ إِنََّ   ۚ ا  ظَنًّ إِلَّاَّ  كْثَرُهُمْ 

َ
أ بِعُ  يَتَّ وَمَا  تعالى:  وقوله   ،)٢٨ )النّجم/   شَيْئًا الْحَقِّ  مِنَ  يُغْنِي  لََا 

)الجاثية/   َبِمُسْتَيْقِنِين نَحْنُ  وَمَا  ا  ظَنًّ إِلَّاَّ  نَظُنُّ  إِنْ  تعالى:  وقوله   ،)٣٦ )يونس/   شَيْئًا الْحَقِّ  مِنَ 
)البقرة/   َون يَظُنُّ إِلَّاَّ  هُمْ  وَإِنْ  مَانِيَّ 

َ
أ إِلَّاَّ  الْكِتَابَ  يَعْلَمُونَ  لََا  ونَ  يُّ مِّ

ُ
أ وَمِنْهُمْ  تعالى:  وقوله   ،)٣٢

هَا  تعالى:  وقوله   ،)٣ )الحجّ/   ٍعِلْم بِغَيْرِ  هِ  اللَّ فِي  يُجَادِلُ  مَنْ  اسِ  النَّ وَمِنَ  تعالى:  وقوله   ،)٧٨
 ،)٦٦ عمران/  )آل   ٌعِلْم بِهِ  لَكُمْ  لَيْسَ  فِيمَا  ونَ  تُحَاجُّ فَلِمَ  عِلْمٌ  بِهِ  لَكُمْ  فِيمَا  حَاجَجْتُمْ  هَؤُلََاءِ  نْتُمْ 

َ
 أ



155 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

فإنّ  يقع، وعلى هذا  ولم  الظنّ غير ممكن  لعدم حجّيّة  الشّّرعّي  أنّ التخصيص  الحاصل 
المسلمون  يكن  لم  لذلك،  حصوله.  طريق  عن  الّنظر  بغضّ  عامّ،  بشكل  معتبر  غير  الظنّ 
الظنّيّة عنه،  الرّوايات  الّلّه عليه وآله وسلمّ يعتمدون على  الّلّه صلّّى  الأوائل في عهد رسول 
وطبعًا لم يكونوا بحاجة إليها؛ لأنهّم كانوا يصلون إليه في أكثر الأحيان، وعندما كانوا لا 
القطعيّة.  بالقرائن  محفوفة  أو  متواترة  عنه  تبلغهم  التي  الرّوايات  كانت  أيضًا  إليه  يصلون 
بالّنظر إلى  وبعده انقسم المسلمون في مجال عقائدهم وأعمالهم إلى فريقين: فريق اعتبروا، 
الّلّه  الّنبّي صلّّى  الّلّه وعترة  أنّ كتاب  الموت،  وصاياه في عرفة وغدير خمّ والطائف وفراش 
عليه وآله وسلمّ هما مستند عقائدهم وأعمالهم، مثل سلمان وأبي ذرّ والمقداد وعمّار وحذيفة 
وغيرهم، وفريق اعتبروا، بالّنظر إلى اجتهادهم مقابل النصّ وعدم اعتقادهم بملزميّة الوصايا 
السّياسيّة للنّبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، أنّ كتاب الّلّه مستند كافٍ لعقائدهم وأعمالهم، 
»حسبنا  عمر:  مثل  ونادوا  بجانبه،  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  عترة  دور  يقبلوا  ولم 
بجانبه1.  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  عترة  إلى  حاجة  في  لسنا  أننّا  بمعنى  الّلّه«؛   كتاب 

 ۚ بِهَذَا  بِهِ عِلْمٌ )الإسراء/ ٣٦(، وقوله تعالى: إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ  وقوله تعالى: وَلََا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ 
ئُونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ )الأنعام/  هِ مَا لََا تَعْلَمُونَ )يونس/ ٦٨(، وقوله تعالى: نَبِّ تَقُولُونَ عَلَى اللَّ

َ
أ

 ِبِالْغَيْب رَجْمًا  تعالى:  وقوله   ،)٣٩ )يونس/   ِبِعِلْمِه يُحِيطُوا  لَمْ  بِمَا  بُوا  كَذَّ بَلْ  تعالى:  وقوله   ،)١٤٣
ا  نَّ بَيَّ قَدْ  تعالى:  وقوله   ،)٥٣ )سبأ/   ٍبَعِيد مَكَانٍ  مِنْ  بِالْغَيْبِ  وَيَقْذِفُونَ  تعالى:  وقوله   ،)٢٢ )الكهف/ 
 ٍنَة نَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّ الْـآيَاتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ )البقرة/ ١١٨(، وقوله تعالى: لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّ
اكُمْ  ، إِيَّ نَّ اكُمْ وَالظَّ )الأنفال/ ٤٢(، ومن الروايات ما روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »إِيَّ
كْذَبُ الْحَدِيثِ« )صحيفة همام بن منبه، ص٢٩؛ صحيح البخاريّ، ج٧، 

َ
نَّ أ ، فَإِنَّ الظَّ نَّ اكُمْ وَالظَّ ، إِيَّ نَّ وَالظَّ

نَّ يُخْطِئُ وَيُصِيبُ« )مسند أحمد، ج٣، ص١٩؛ سنن  ص١٩؛ صحيح مسلم، ج٨، ص١٠(، وقال: »إِنَّ الظَّ
« )مسند أبي داود الطيالسيّ، ج١، ص١٨٦؛ صحيح  نِّ ابن ماجه، ج٢، ص٨٢٥(، وقال: »لََا تُؤَاخِذُونِي بِالظَّ
 مَقْعَدَهُ 

ْ
أ دًا، فَلْيَتَبَوَّ هُ مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّ ي إِلَّاَّ مَا عَلِمْتُمْ، فَإِنَّ قُوا الْحَدِيثَ عَنِّ مسلم، ج٧، ص٩٥(، وقال: »اتَّ

ارِ« )مسند أحمد، ج٤، ص٤١٥؛ سنن الترمذيّ، ج٥، ص١٩٩(، وقال: »مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ  مِنَ النَّ
ارِ« )مسند أحمد، ج٣، ص٤٩٦؛ فضائل القرآن للنسائيّ، ص١٣٤(.  مَقْعَدَهُ مِنَ النَّ

ْ
أ عِلْمٍ، فَلْيَتَبَوَّ

1 . انظر: مصنّف عبد الرزاق، ج٥، ص٤٣٨ و٤٣٩، ج٦، ص٥٧، ج١٠، ص٣٦١؛ الطبقات الكبرى لابن 
ج١،  البخاريّ،  صحيح  و٢٢٢؛  ص١٣٥  ج٥،  ص٤١٥،  ج٤،  أحمد،  مسند  و٢١٥؛  ص٢١٣  ج٢،  سعد، 
ص٣٤، ج٤، ص٦٩، ج٧، ص١٢٠؛ صحيح مسلم، ج٥، ص٧٦؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، ص٣٦٦، 
ج٧، ص٦٣؛ مستخرج أبي عوانة، ج١٢، ص٥٨٩؛ صحيح ابن حبان، ج٧، ص٧٤٨؛ والعديد من المصادر 

الأخرى.



156

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

كما أنّ هذا الإنقسام لم يكن بين أصحابه فقطّ، بل كان بين أزواجه أيضًا، وكان فريق منهنّ 
عائشة وحفصة وصفيّة وسودة اللاتي لا يحببن أهل بيته، وفريق آخر أمّ سلمة وسائر أزواج 
ذ المسلمون من بعده أحد 

ّ
الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ اللاتي يحببن أهل بيته1. كذلك اتّخ

كتاب  واتبّاع  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  وأهل  الّلّه  كتاب  اتبّاع  المنهجين: 
منهج  بينهم  يكن  ولم  بينهم،  الوحيدين  المنهجين  هما  المنهجان  هذان  فكان  وحده،  الّلّه 
الأوّل،  المنهج  الثاني على  المنهج  غلبة  بعد  التالية  العقود  في  الثالث  المنهج  ظهر  إنمّا  ثالث. 
ذلك  وكان  المسلمين،  بين  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل  فراغ  ملء  بدافع 
الأوائل  المسلمين  أنّ  حين  في  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  وحديث  الّلّه  كتاب  اتبّاع 
الّلّه  صلّّى  الّنبّي  حديث  وضع  على  يوافقون  يكونوا  ولم  المنهج،  هذا  مثل  لديهم  يكن  لم 
ما  لأنّ  بقوّة؛  ويكافحونه  ذلك  يعارضون  كانوا  بل  الّلّه،  كتاب  بجانب  وسلمّ  وآله  عليه 
وصحيح  كامل  لفهم  اللازمة  القرائن  من  وخالية  ظنّيّة  روايات  مجرّد  كان  الحديث  سمّّي 
الّلّه عليه  الّنبّي صلّّى  الّلّه وتسدّ فراغ أهل بيت  لم تكن صالحة لأن توضع بجانب كتاب 
في  الأمّة  بين  الإختلاف  لظهور  فقطّ  المجال  يفسح  أن  انتشر  إن  يُُخشى  وكان  وسلمّ،  وآله 
بجدّيةّ  يمنعون  كانوا  فإنهّم  لذلك،  الّلّه.  كتاب  عن  وافتراقهم  الإسلاميّة  والأعمال  العقائد 
وطمسها2.  الحديثيّة  والأجزاء  الكتب  بجمع  يقومون  وحتّّى  وروايته،  الحديث  كتابة   من 

وَسَوْدَةُ،  ةُ  وَصَفِيَّ وَحَفْصَةُ  عَائِشَةُ  فِيهِ  »فَحِزْبٌ  وآله وسلّم حزبين،  اللّه عليه  النّبيّ صلّى  أزواج  أمّا كون   .  1
في  البخاريّ  رواها  فحقيقة  مَ«،  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ بِيِّ  النَّ زْوَاجِ 

َ
أ وَسَائِرُ  سَلَمَةَ  مُّ 

ُ
أ الْـآخَرُ  وَالْحِزْبُ 

وآله وسلّم  اللّه عليه  النّبيّ صلّى  وأمّا كون حزب عائشة لا يحببن أهل بيت  »صحيحه« )ج٣، ص١٥٦(، 
نَفْسًا  لَهُ  تَطِيبُ  »لََا  لدرجة  ا  تبغض عليًّ والبيان؛ فقد كانت عائشة  التفصيل  إلى  فحقيقة ظاهرة لا تحتاج 
بِخَيْرٍ« )انظر: مصنّف عبد الرزاق، ج٥، ص٤٢٩؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص٢٠٥؛ مسند أحمد، 
طْبَقَتْ عَلَى هَذِهِ« تعني السّماء 

َ
أ نَّ هَذِهِ 

َ
ج٤٠، ص٦٨(، فلمّا بلغتها أنّ النّاس قد بايعوه قالت: »وَدِدْتُ أ

على الأرض )انظر: أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٢، ص٢١٧(، ثمّ خرجت عليه في جيش، فحاربته، ومن 
المعلوم أنّ من كانت في حزبها كانت على رأيها، وأمّا كون حزب أمّ سلمة يحببن أهل بيت النّبيّ صلّى اللّه 

عليه وآله وسلّم فحقيقة ظاهرة أيضًا يشهد عليها كثرة ما روت من فضائلهم.
2 . كما روي أنّ عمر بن الخطّاب أراد أن يكتب الأحاديث، فاستخار اللّه تعالى شهرًا، ثمّ أصبح وقد عُزم 
وا عَلَيْهَا وَتَرَكُوا  كَبُّ

َ
ي ذَكَرْتُ قَوْمًا كَانُوا قَبْلَكُمْ، كَتَبُوا كُتُبًا فَأ نَنَ، وَإِنِّ كْتُبَ السُّ

َ
نْ أ

َ
رَدْتُ أ

َ
ي كُنْتُ أ له، فقال: »إِنِّ

راشد،  بن  لمعمر  )الجامع  الأحاديث  كتابة  فترك  بَدًا«، 
َ
أ بِشَيْءٍ  هِ  اللَّ كِتَابَ  لْبِسُ 

ُ
أ لََا  هِ  وَاللَّ ي  وَإِنِّ هِ،  اللَّ كِتَابَ 

ج١١، ص٢٥٧؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٣، ص٢٦٧(، ثمّ بلغه أنّه قد ظهر في أيدي الناس كتب، 
عْدَلُهَا 

َ
هِ أ هَا إِلَى اللَّ حَبُّ

َ
يْدِيكُمْ كُتُبٌ، فَأ

َ
هُ قَدْ ظَهَرَتْ فِي أ نَّ

َ
هُ قَدْ بَلَغَنِي أ اسُ، إِنَّ هَا النَّ يُّ

َ
فاستنكرها وكرهها، وقال: »أ

يِي«، فظنّوا أنّه يريد أن ينظر فيها ويقوّمها على 
ْ
رَى فِيهِ رَأ

َ
تَانِي بِهِ، فَأ

َ
حَدٌ عِنْدَهُ كِتَابٌ إِلَّاَّ أ

َ
قْوَمُهَا، فَلََا يَبْقَيَنَّ أ

َ
وَأ

)تقييد  الْكِتَابِ؟!«  هْلِ 
َ
أ ةِ  مْنِيَّ

ُ
كَأ ةٌ  مْنِيَّ

ُ
»أ قال:  ثمّ  بالنار،  فأحرقها  بكتبهم،  فأتوه  اختلاف،  فيه  يكون  أمر لا 

اللّه،  اللّه بن مسعود بكتاب، فنظر فيه عبد  أنّ رجلًًا جاء عبد  البغداديّ، ص٥٢(، وروي  للخطيب   العلم 



157 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

ذوه، خلافاً لتصوّر بعض الجهلة، بنصح وبدافع صيانة الإسلام؛ لأنهّم كانوا 
ّ

كان هذا إجراء اتّخ
يعلمون بحقّ أنّ هذه الأحاديث، من جهة، ظنّيّة وليست لها أصالة كافية، ومن جهة أخرى، 
ا وليست مضبوطة بما يكفي، ولهذه الأوصاف لا يمكن أن تكون أساس  إنهّا ناقصة جدًّ
تدينّ المسلمين. إنهّم وإن كانوا يختلفون في ضرورة الرجّوع إلى أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 
 أنهّم لم يكونوا يختلفون في عدم ضرورة 

ّ
وآله وسلمّ كمرجع حّي ويقينّي لمعرفة الإسلام، إلّا

الرجّوع إلى أخبار الآحاد، وكانوا بأجمعهم مخالفين لتدوينها وترويجها كأساس دينّي. في غضون 
 عناصر شابةّ ذات رتب دنيا منهم كأبي هريرة، ولهذا 

ّ
ذلك، لم يكن يهتمّ برواية الحديث إلّا

 فإنّ كبراء مثل أبي بكر وعمر وعثمان وعّلي 
ّ

السّبب امتلأت كتب الحديث برواياتهم، وإلّا
وطلحة والزّبير وسلمان وأبي ذرّ وعمّار وغيرهم، قلمّا كانوا يروون حديثاً، وكانوا أيضًا يمنعون 
 أمثال أبي هريرة من كثرة الرّواية، ولهذا السّبب توجد روايات قليلة منهم في كتب الحديث1. 

كِتَابَهُمْ«، ثم دعا بطست فيه ماء، فماثه فيه،  وَتَرْكِهِمْ  الْكُتُبَ  بَاعِهِمُ  بِاتِّ قَبْلَكُمْ  كَانَ  مَنْ  مَا هَلَكَ  ثمّ قال: »إِنَّ
شْغِلُوهَا 

َ
فَأ وْعِيَةٌ، 

َ
أ حَادِيثَ حِسَانًا«، فجعل يميثه فيه، ويقول: »الْقُلُوبُ 

َ
أ فِيهِ  فَإِنَّ  فِيهِ،  فقال الرجل: »انْظُرْ 

حْسَنَ مِنْ حَدِيثِ 
َ
وَ حَدِيثًا أ

َ
هِ تُرِيدُونَ؟! أ حْسَنَ مِنْ قَصَصِ اللَّ

َ
قَصَصًا أ

َ
بِالْقُرْآنِ، وَلََا تُشْغِلُوهَا بِغَيْرِهِ«، وقال: »أ

هِ تُرِيدُونَ؟!« )فضائل القرآن لأبي عبيد، ص٧٣؛ مسند الدارميّ، ج١، ص٤٢٤(، والروايات في هذا الباب  اللَّ
كثيرة )راجع: تقييد العلم للخطيب البغداديّ، ص٣٦-٦٢(.

روايته  كثرة  على  الصّحابة  باعتراض  هريرة  أبي  اعترافات  انظر:  الموضوع،  هذا  عن  المزيد  لمعرفة   .  1
بُو هُرَيْرَةَ مِنَ الْحَدِيثِ« 

َ
كْثَرَ أ

َ
اسَ يَقُولُونَ أ الحديث، مع امتناع المهاجرين والأنصار عن ذلك؛ كقوله: »إِنَّ النَّ

)الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص٣١٣؛ مسند أحمد، ج١٢، ص٢٢١؛ صحيح البخاريّ، ج٥، ص١٩؛ 
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ بِيِّ صَلَّ بُو هُرَيْرَةَ عَنِ النَّ

َ
كْثَرَ أ

َ
كُمْ تَقُولُونَ أ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، ص٣٧٣(، وقوله: »إِنَّ

حَادِيثِ، وَمَا 
َ
مَ بِهَذِهِ الْْأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ثُونَ عَنْ رَسُولِ اللَّ مَ، وَتَقُولُونَ مَا بَالُ الْمُهَاجِرِينَ لََا يُحَدِّ وَسَلَّ

حَادِيثِ« )الطبقات الكبرى لابن 
َ
مَ بِهَذِهِ الْْأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ثُونَ عَنْ رَسُولِ اللَّ نْصَارِ لََا يُحَدِّ

َ
بَالُ الْْأ

سعد، ج٢، ص٣١٣، ج٥، ص٢٣٥، ٢٣٧ و٢٣٨؛ مسند أحمد، ج١٢، ص٢١٩ و٢٢٢، ج١٣، ص١٣٣؛ 
صحيح البخاريّ، ج١، ص٣٥، ج٢، ص٦٧، ج٣، ص٥٢ و١٠٩، ج٥، ص١٩؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٦٧؛ 
حَدٌ 

َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ صْحَابِ النَّ

َ
السنن الكبرى للنسائيّ، ج٥، ص٣٧٢ و٣٧٣( وقوله: »مَا مِنْ أ

هِ بْنِ عَمْرٍو« )الجامع لمعمر بن راشد، ج١١، ص٢٥٩؛ مسند  ي، إِلَّاَّ مَا كَانَ مِنْ عَبْدِ اللَّ كْثَرَ حَدِيثًا عَنْهُ مِنِّ
َ
أ

الكبرى  السنن  ص٤٠؛  ج٥،  الترمذيّ،  سنن  ص٣٤؛  ج١،  البخاريّ،  صحيح  ص٤٢٨؛  ج١،  الدارميّ، 
كْثَرَ حَدِيثًا عَنْهُ 

َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ صْحَابِ النَّ

َ
حَدٌ مِنْ أ

َ
للنسائيّ، ج٥، ص٣٦٦(، وقيل: »لَمْ يَكُنْ أ

هُ زَمَنَ هُوَ عَلَى الْمَدِينَةِ« )التاريخ الكبير لابن أبي  نْ يَكْتُبَ حَدِيثَهُ كُلَّ
َ
رَادَ مَرْوَانُ بْنُ الْحَكَمِ أ

َ
بِي هُرَيْرَةَ، وَأ

َ
مِنْ أ

خيثمة ]السفر الثاني[، ج١، ص٤٤٢؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص٥٨٣؛ تقييد العلم 
للخطيب البغداديّ، ص٤١(، وانظر أيضًا: اعتراضات كبار الصّحابة على أبي هريرة لكثرة روايته الحديث؛ 
البخاريّ، ج٢، ص٨٧؛  نَفْسِهِ« )صحيح  عَلَى  هُرَيْرَةَ  بُو 

َ
أ كْثَرَ 

َ
»أ عَلَيْنَا«، وقولهم:  هُرَيْرَةَ  بُو 

َ
أ كْثَرَ 

َ
»أ كقولهم: 

ص٤٤٠؛  ج١،  الثاني[،  ]السفر  خيثمة  أبي  لابن  الكبير  التاريخ  ص٢١؛  ج٢،  داود،  أبي   سنن 



158

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

صحيح ابن خزيمة، ج٢، ص١٦٧؛ صحيح ابن حبان، ج٢، ص٢٨٤(؛ حتّى روي عن سائب بن يزيد أنّه 
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ سمع عمر بن الخطّاب يقول لهذا الحديثيّ الدّوسيّ: »لَتَتْرُكَنَّ الْحَدِيثَ عَنْ رَسُولِ اللَّ
وْ 

َ
أ الْحَدِيثَ،  »لَتَتْرُكَنَّ  مثله:  ا  حديثيًّ كان  الذي  الأحبار  لكعب  ويقول  دَوْسٍ«،  رْضِ 

َ
بِأ كَ  لْحِقَنَّ

ُ
لََأ وْ 

َ
أ مَ،  وَسَلَّ

الدمشقيّ، ص٥٤٤؛  زرعة  أبي  تاريخ  المدينة لابن شبة، ج٣، ص٨٠٠؛  )تاريخ  الْقِرَدَةِ«  رْضِ 
َ
بِأ كَ  لْحِقَنَّ

ُ
لََأ

تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٥٠، ص١٧٢(، وقد روى سائب بن يزيد مواجهة مشابهة معهما عن عثمان، 
مِيرُ الْمُؤْمِنِينَ: مَا هَذَا الْحَدِيثُ عَنْ 

َ
بِي هُرَيْرَةَ فَقَالَ: قُلْ لَهُ: يَقُولُ لَكَ أ

َ
انَ إِلَى أ رْسَلَنِي عُثْمَانُ بْنُ عَفَّ

َ
فقال: »أ

تِ كَعْبًا، فَقُلْ لَهُ: 
ْ
كَ بِجِبَالِ دَوْسٍ، وَأ لْحِقَنَّ

ُ
وْ لََأ

َ
، أ كْثَرْتَ! لَتَنْتَهِيَنَّ

َ
مَ؟! لَقَدْ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ رَسُولِ اللَّ

بِجِبَالِ  كَ  لْقِيَنَّ
ُ
لََأ وْ 

َ
أ  ، لَتَنْتَهِيَنَّ حَدِيثًا!  نْيَا  الدُّ تَ 

ْ
مَلََأ قَدْ  الْحَدِيثُ؟!  هَذَا  مَا  عُثْمَانُ:  الْمُؤْمِنِينَ  مِيرُ 

َ
أ لَكَ  يَقُولُ 

الْقِرَدَةِ« )المحدّث الفاصل للرامهرمزيّ، ص٥٥٤(. مقابل أمثالهما، كان أصحاب النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله 
وسلّم الكبار الذين لا يرون حديث الواحد حجّة، ويمنعون الإهتمام به؛ كما روي عن عليّ أنّه كان يقول: 
نْ يَنْفَعَنِي مِنْهُ، وَإِذَا 

َ
هُ بِمَا شَاءَ أ مَ حَدِيثًا نَفَعَنِي اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ »كُنْتُ إِذَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّ

قْتُهُ« )مسند أبي داود الطيالسيّ، ج١، ص٥؛ مصنّف ابن  ثَنِي عَنْهُ غَيْرُهُ اسْتَحْلَفْتُهُ، فَإِذَا حَلَفَ لِي صَدَّ حَدَّ
أبي شيبة، ج٢، ص١٥٩؛ مسند أحمد، ج١، ص٢٢٣؛ سنن ابن ماجه، ج١، ص٤٤٦؛ سنن أبي داود، 
ج٢، ص٨٦؛ سنن الترمذيّ، ج٢، ص٢٥٧؛ السنن الكبرى للنسائيّ، ج٩، ص١٥٩(، وروي عن عمر أنّه 
اللّه بن  فِيهِ« )مسند عبد  شَرِيكُكُمْ  نَا 

َ
وَأ مَ،  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ بِيِّ  النَّ عَنِ  الْحَدِيثَ  وا  قِلُّ

َ
»أ يقول:  كان 

المبارك، ص١٣٩؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٨، ص١٣٠؛ مسند الدارميّ، ج١، ص٣٢٩؛ سنن ابن 
للرامهرمزيّ،  الفاصل  المحدّث  ص٣١٧؛  ج١٥،  للطحاويّ،  الآثار  مشكل  شرح  ص١٢؛  ج١،  ماجه، 
ص٥٥٣؛ المعجم الأوسط للطبرانيّ، ج٢، ص٣٢٦(، بل روي أنّه حبس بعض الصّحابة كأبي الدّرداء وحتّى 
كْثَرْتُمُ الْحَدِيثَ عَنْ 

َ
أ ابن مسعود لكثرة روايتهم عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، وقال لهم: »قَدْ 

مَ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٥، ص٢٩٤؛ شرح مشكل الآثار للطحاويّ،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ رَسُولِ اللَّ
ج١٥، ص٣١١؛ المحن لأبي العرب التميميّ، ص٣٩٨؛ المحدّث الفاصل للرامهرمزيّ، ص٥٥٣(، بينما 
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ هِ بْنِ مَسْعُودٍ عَنْ رَسُولِ اللَّ حْصَيْنَا حَدِيثَ عَبْدِ اللَّ

َ
روي عن عون بن عبد اللّه أنّه قال: »أ

مَ، فَإِذَا بِضْعَةٌ وَخَمْسُونَ حَدِيثًا« )معجم الصحابة للبغويّ، ج٣، ص٤٦٥؛ المحدّث الفاصل للرامهرمزيّ،  وَسَلَّ
نِي ابْنُ 

َ
خْطَأ

َ
ص٥٥٧؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٦٨، ص٣٣(، بل روي عن عمرو بن ميمون أنّه قال: »مَا أ

هِ<« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٥،  : >قَالَ رَسُولُ اللَّ تَيْتُهُ فِيهِ، فَمَا سَمِعْتُهُ يَقُولُ لِشَيْءٍ قَطُّ
َ
مَسْعُودٍ خَمِيسًا إِلَّاَّ أ

علقمة  ذلك  مثل  روى  وقد  ص١٣٠(،  ج٢،  للشاشيّ،  المسند  ص٣٤٣؛  ج٧،  أحمد،  مسند  ص٢٩٣؛ 
وقيس بن عبد )المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٩، ص١٢٣ و١٢٤(. لذلك، ليس من دون سبب أنّه روي عن 
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ نْ نَقُوْلَ: >قَالَ رَسُولُ اللَّ

َ
ا نَسْتَطِيعُ أ أبي هريرة أنّه كان يقول بعد موت عمر: »مَا كُنَّ

يَاطَ!« )تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٦٧، ص٣٤٤؛ سير أعلام  نَخَافُ السِّ ا  كُنَّ عُمَرُ،  قُبِضَ  ى  مَ< حَتَّ وَسَلَّ
مْتُ بِهَا فِي زَمَنِ عُمَرَ  لَوْ تَكَلَّ حَادِيثَ 

َ
بِأ ثُ  حَدِّ

ُ
ي لََأ النبلاء للذهبيّ، ج٢، ص٦٠٢ و٦٠٣(، وكان يقول: »إِنِّ

ومعرفة  الأخبار  قبول  ص٤٣٨؛  ج١،  الثاني[،  ]السفر  خيثمة  أبي  لابن  الكبير  )التاريخ  سِي!« 
ْ
رَأ لَشَجَّ 

كُنْتُ  فَإِنْ 
َ
»أ يقول:  وكان  ص٣٤٣(،  ج٦٧،  عساكر،  لابن  دمشق  تاريخ  ص١٨٢؛  ج١،  للكعبيّ،  الرجال 

لْفَيْتُ الْمِخْفَقَةَ سَتُبَاشِرُ ظَهْرِي!« )الجامع لمعمر بن 
َ
هِ إِذًا لََأ مَا وَاللَّ

َ
؟! أ حَادِيثِ وَعُمَرُ حَيٌّ

َ
ثَكُمْ بِهَذِهِ الْْأ مُحَدِّ

بُو هُرَيْرَةَ؟! جَاءَ 
َ
لََا يُعْجِبُكَ أ

َ
راشد، ج١١، ص٢٦٢(، وقد روي عن عائشة أنّها قالت يومًا لعروة بن الزّبير: »أ

ذَلِكَ،  يُسْمِعُنِي  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولِ  عَنْ  ثُ  يُحَدِّ حُجْرَتِي  جَانِبِ  إِلَى   فَجَلَسَ 



159 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

طبعًا لم يكن نهجهم هذا بسبب كراهيتهم للأقوال والأفعال التي سمعوها ورأوها من رسول الّلّه 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، ولكنّه كان فقطّ بسبب أنهّم علموا أنّ أساس الإسلام هو اليقين، واليقين 
لا يتحصّل من خلال خبر الواحد، ولذلك فإنّ الإهتمام به غير صالح، بل قد يكون ضارًّا؛ لأنهّ 
 يمنع الإهتمام باليقينيّات، وبالّتالي يسبّب اختلاف المسلمين في آرائهم وأعمالهم في المستقبل؛ 

مَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ
َ
دْرَكْتُهُ لَرَدَدْتُ عَلَيْهِ أ

َ
قْضِيَ سُبْحَتِي، وَلَوْ أ

َ
نْ أ

َ
حُ، فَقَامَ قَبْلَ أ سَبِّ

ُ
وَكُنْتُ أ

لَمْ يَكُنْ يَسْرُدُ الْحَدِيثَ كَسَرْدِكُمْ« )مسند أحمد، ج٤١، ص٣٥٨، ج٤٢، ص١٣٦؛ صحيح البخاريّ، ج٤، 
ص١٩٠؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٦٧؛ سنن أبي داود، ج٣، ص٣٢٠؛ الكامل لابن عديّ، ج١، ص٩٥(، 
وكذلك سائر كبار الصّحابة، خلافًا لأبي هريرة وأمثاله، لم يكونوا يهتمّون برواية الحديث، وكانوا على دراية 
هِ بْنَ مَسْعُودٍ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ شَهْرًا، فَمَا  بأضرارها؛ كما روي عن عمرو بن ميمون أنّه كان يقول: »صَحِبْتُ عَبْدَ اللَّ
وْ 

َ
وْ نَحْوَ هَذَا، أ

َ
مَ إِلَّاَّ حَدِيثًا وَاحِدًا فَعَرِقَ، ثُمَّ قَالَ: هَذَا، أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ثُ عَنْ رَسُولِ اللَّ سَمِعْتُهُ يُحَدِّ

المعجم  ص٥٤٨؛  ج٢،  للفسويّ،  والتاريخ  المعرفة  ص٢٩٣؛  ج٥،  شيبة،  أبي  ابن  )مصنّف  هَذَا!«  شَبِيهَ 
اصٍ  وَقَّ بِي 

َ
أ بْنَ  سَعْدَ  أنّه كان يقول: »صَحِبْتُ  الكبير للطبرانيّ، ج٩، ص١٢٣(، وروي عن سائب بن يزيد 

مَ إِلَّاَّ حَدِيثًا وَاحِدًا« )الأموال لأبي عبيد،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ثُ عَنْ رَسُولِ اللَّ سَنَةً، فَمَا سَمِعْتُهُ يُحَدِّ
وكان  ص٥٥٧(،  للرامهرمزيّ،  الفاصل  المحدّث  ص١٣٤؛  ج٣،  سعد،  لابن  الكبرى  الطبقات  ص٤٨٤؛ 
هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ بِيِّ صَلَّ ثُ عَنِ النَّ ةَ، فَمَا سَمِعْتُهُ يُحَدِّ يقول: »خَرَجْتُ مَعَ سَعْدِ بْنِ مَالِكٍ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّ
ى رَجَعْنَا« )مسند عبد اللّه بن المبارك، ص١٤٢؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٥، ص٢٩٤؛  مَ بِحَدِيثٍ حَتَّ وَسَلَّ
ج١،  ماجه،  ابن  سنن  ص٣٢٨؛  ج١،  الدارميّ،  مسند  ص٢٢٠؛  للدورقيّ،  وقاص  أبي  بن  سعد  مسند 
ى  هِ صَلَّ ثُ عَنْ رَسُولِ اللَّ ص١٢(، وروي عن الشعبيّ أنّه كان يقول: »جَالَسْتُ ابْنَ عُمَرَ سَنَةً، فَمَا سَمِعْتُهُ يُحَدِّ
ج٥،  شيبة،  أبي  ابن  مصنّف  ص١٣٥؛  ج٤،  سعد،  لابن  الكبرى  )الطبقات  شَيْئًا«  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ
المجاهد  ذلك  مثل  روى  وقد  ص١١(،  ج١،  ماجه،  ابن  سنن  ص٣٢٦؛  ج١،  الدارميّ،  مسند  ص٢٩٤؛ 
)مسند الحميديّ، ج١، ص٥٤٦؛ صحيح مسلم، ج٨، ص١٣٧(، وروي عن ابن هُدير الذي كان مصاحبًا 
لطلحة أنّه لم يسمعه يحدّث عن النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم غير حديث واحد )تاريخ المدينة لابن شبة، 
ج١، ص١٣٣؛ مسند البزار، ج٣، ص١٦٩؛ المحدّث الفاصل للرامهرمزيّ، ص٥٥٨ و٥٥٩(. لذلك، كان 
بعض التابعين وأتباعهم أيضًا على معرفة بعدم حجّيّة الأحاديث، ويمنعون الإهتمام بها؛ كما روي عن أبي 
هُ رِيحٌ وَبَاطِلٌ«  ذِي سَمِعْتُمْ كُلُّ حنيفة )ت١٥٠هـ( أنّه كان إذا يحدّث تلاميذه بالأحاديث يقول لهم: »هَذَا الَّ
)الجرح والتعديل لابن أبي حاتم، ج٨، ص٤٥٠(، وروي عن عبد اللّه بن عبد العزيز )ت١٨٤هـ( أنّه كان 
حَبَّ 

َ
اسِ يَدْخُلُ عَلَيَّ أ حَدٌ مِنَ النَّ

َ
يقول لسفيان بن عيينة )ت١٩٨هـ( وهو من مشاهير أهل الحديث: »مَا أ

نَّ فِيكَ عَيْبًا، تُحِبُّ الْحَدِيثَ« )الكامل لابن عديّ، ج١، ص١٠٠(، وروي عن أيّوب السّختيانيّ 
َ
إِلَيَّ مِنْكَ، إِلَّاَّ أ

عن  وروي  ص١٠٠(،  ج١،  المصدر،  )نفس  خَيْرًا«  كَانَ  الْحَدِيثِ  مِنَ  قَلَّ  »مَا  يقول:  كان  أنّه  )ت١٣١هـ( 
غيرهم أقوال مشفقة مثلها لم يخترق شيء منها آذان الحديثيّين الثقيلة )لمعرفة المزيد عن ذلك، راجع: 

قبول الأخبار ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج١، ص٩٣-١٠٣(.



160

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

كما وقع ذلك، وبعد أن أطلق بعض الحكّّام الأمويّين تدوين الحديث وترويجه، بدأ المسلمون 
الّنبّي  حديث  عنوان  تحت  ويابس  رطب  كّل  وكتبوا  أوب،  كّل  من  الآحاد  أخبار  جمع  في 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلم1ّ، وهكذا مهّدوا الطريق لتشكّّل أكبر الإنحرافات بين المسلمين، 
ضَلَّ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ ۝

ً
عْمَالًا

َ
أ ينَ  خْسََرِ

َ ْ
باِلْأ ننُبَِّئُكُمْ  هَلْ  قُلْ  فيهم:  الّلّه  قال  الذين  من  وأصبحوا 
.2هُمْ يُُحسِْنوُنَ صُنعًْا نَّ

َ
نْياَ وَهُمْ يََحسَْبوُنَ أ يَاَةِ الدُّ

ْ
سَعْيُهُمْ فِِي الْح

الّلّه  صلّّى  الّنبّي  إلى   
ً

وأعمالًا عقائد  الحديث  أهل  نسب  أن  منذ  طويل  وقت  مرّ  لقد 
وَيَقْذِفوُنَ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  عنه؛  غائبون  وهم  بعيد  مكان  من  وسلمّ  وآله  عليه 
تعالى:  الّلّه  قال  بعيد؛ كما  إليه من مكان  ينُسب  لما  بعَِيد3ٍ، واستمعوا  مَكََانٍ  مِنْ  غَيبِْ 

ْ
باِل

ليصدّهم  لهم  الشيطان  زيّنه  صالح  غير  عمل  وهذا   ،4ٍبعَِيد مَكََانٍ  مِنْ  يُنَادَوْنَ  ِكَ 
َ

ولَئ
ُ
أ

بِيلِ فَهُمْ  هُمْ عَنِ السَّ عْمَالهَُمْ فَصَدَّ
َ
يطَْانُ أ عن السّبيل؛ كما قال الّلّه تعالى: وَزَيَّنَ لهَُمُ الشَّ

.5َيَهْتَدُون  
َ

لَا

بسبب  الحديث،  أهل  كتب  في  الموجودة  الآحاد  أخبار  أنّ  شكّ  لا  حال،  أيّ  على 
البعض،  بعضها  مع  الشامل  وتناقضها  وتعارضها  والّدقّة،  للأصالة  منها  كثير  فقدان 
الآن؛  حتّّى  بعيد  زمن  منذ  المسلمين  بين  والإختلاف  الإنحراف  أسباب  أهمّ  من   كانت 

الثالث[، ج٢،  ]السفر  أبي خيثمة  الكبير لابن  )التاريخ  الزهريّ  الحديث  أوّل من دوّن  أنّ  . كما روي   1
أخذ  ثمّ  الملك،  عبد  بن  أكرهه هشام  ذلك حتّى  ليفعل  كان  وما  أميّة،  بني  أعوان  من  وكان  ص٢٥٠(، 
الأصبهانيّ، ج٣، ص٣٦٣(؛  نعيم  الأصفياء لأبي  الأولياء وطبقات  )انظر: حلية  الحديث  يكتبون  الناس 
نَمْنَعَهُ  نْ 

َ
أ فَكَرِهْنَا  لْطَانُ،  السُّ عَلَيْهِ  كْرَهَنَا 

َ
أ ى  حَتَّ الْحَدِيثَ-  -يَعْنِي  الْعِلْمِ  كِتَابَةَ  نَكْرَهُ  ا  »كُنَّ الزهريّ:  قال 

أخبار  جمع  في  وتنافسوا  الحديث،  كتابة  الناس  بين  فشاعت  ص٣٩٢(،  ج١،  الدارميّ،  )مسند  حَدًا« 
َ
أ

ى  هِ صَلَّ نَادِقَةُ عَلَى رَسُولِ اللَّ كاذيب؛ قال حمّاد بن زيد: »وَضَعَتِ الزَّ الآحاد بما فيها من الموضوعات والأ
اسِ« )التمهيد لابن عبد البرّ، ج١، ص٤٤(، وقال  وهَا فِي النَّ لْفَ حَدِيثٍ بَثُّ

َ
مَ اثْنَيْ عَشَرَ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ

رْبَاعِهِ كَذِبٌ« )الجامع 
َ
نَّ ثَلََاثَةَ أ

َ
شَ الْحَدِيثَ كَتَفْتِيشِي، وَقَفْتُ عَلَى أ حَدًا فَتَّ

َ
عْلَمُ أ

َ
شعبة بن الحجّاج: »مَا أ

لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغداديّ، ج٢، ص٢٩٥(.
2 . الكهف/ ١٠٣-١٠٤

3 . سبأ/ ٥٣
4 . فصّلت/ ٤٤
5 . النّمل/ ٢٤



161 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنّ كّل فرقة منهم تمسّكت برواية مختلفة وتركت رواية أخرى، وبهذه الطريقة قدّمت ظنًّا 
على ظنّ آخر1، في حين أنّ نسبة عقيدة أو عمل إلى الّلّه ورسوله على أساس الظنّ غير جائزة 
بالتأكيد، وقد تؤدّي إلى الإفتراء عليهما بغير قصد؛ كما قال الّلّه تعالى: انْظُرْ كَيفَْ يَفْتََرُونَ 
كَذِبَ هَذَا 

ْ
سِنتَُكُمُ ال

ْ
ل
َ
 تَقُولوُا لمَِا تصَِفُ أ

َ
كَذِبَۖ وَكَفََى بهِِ إِثْمًا مُبِينًا2، وقال: وَلَا

ْ
ِ ال عََلَىَ اللَّهَّ

.3َيُفْلِحُون 
َ

كَذِبَ لَا
ْ
ِ ال ينَ يَفْتََرُونَ عََلَىَ اللَّهَّ ِ

َّ
كَذِبَ ۚ إِنَّ الَّذ

ْ
ِ ال لٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِِتَفْتََرُوا عََلَىَ اللَّهَّ

َ
حَلَا

لإجماع  خارقة  بدعة  كانت  يعُتقد،  ما  عكس  على  الحديثيّة،  النّّزعة  أنّ  يعلم  هنا  من 
الصّحابة ظهرت مثل العديد من البدع الأخرى خلال فترة حكم الأمويّين، ولم يكن لها 
ف أهله بالإعتقاد والعمل اليقينيّين، وجعل الأسباب 

ّ
أصل في الإسلام؛ لأنّ الإسلام قد كل

يرد عليه  للمسلمين ولا  متاحًا  يزال  الذي لا  الّلّه  وعرّفها، وهي كتاب  اللازمة لإمكانهما 
 ۖ فِهِ 

ْ
خَل مِنْ   

َ
وَلَا يدََيهِْ  بَيْْنِ  مِنْ  َاطِلُ 

ْ
الْب تِيهِ 

ْ
يأَ  

َ
لَا فيه:  الّلّه  قال  الوقت؛ كما  مرور  مع  إشكال 

وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل  هو  الآخر  والسّبب   ،4ٍيد حََمِ حَكِيمٍ  مِنْ  يلٌ  تَنْْزِ
القرآن، ويجعل لهم ممكنًا  الذين لا يزال رجل منهم موجودًا بين المسلمين ومتاحًا لهم مثل 
 .5َقَِّ وَبهِِ يَعْدِلوُن

ْ
ةٌ يَهْدُونَ باِلْح مَّ

ُ
نْ خَلقَْنَا أ  أن يهتدوا إلى الإسلام؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمِمَّ

الأوزاعيّ لأبي  فقال  بمكّة،  الحناطين  دار  اجتمعا في  والأوزاعيّ  أبا حنيفة  أنّ  ما روي من  مثال ذلك   .  1
هُ  نَّ

َ
جْلِ أ

َ
فْعِ مِنْهُ؟!« فقال أبو حنيفة: »لِِأ كُوعِ وَعِنْدَ الرَّ لََاةِ عِنْدَ الرُّ يْدِيَكُمْ فِي الصَّ

َ
حنيفة: »مَا بَالُكُمْ، لََا تَرْفَعُونَ أ

 ، هْرِيُّ ثَنِي الزُّ ؟! وَقَدْ حَدَّ مَ فِيهِ شَيْءٌ«، قال: »كَيْفَ لَمْ يَصِحَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ لَمْ يَصِحَّ عَنْ رَسُولِ اللَّ
لََاةَ، وَعِنْدَ  هُ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ إِذَا افْتَتَحَ الصَّ نَّ

َ
مَ، أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ بِيهِ، عَنْ رَسُولِ اللَّ

َ
عَنْ سَالِمٍ، عَنْ أ

ابْنِ  عَنِ  سْوَدِ، 
َ
وَالْْأ عَلْقَمَةَ  عَنْ  إِبْرَاهِيمَ،  عَنْ  ادٌ،  حَمَّ ثَنَا  أبو حنيفة: »حَدَّ له  مِنْهُ«، فقال  فْعِ  الرَّ وَعِنْدَ  كُوعِ،  الرُّ

لََاةِ، وَلََا يَعُودُ لِشَيْءٍ مِنْ  مَ كَانَ لََا يَرْفَعُ يَدَيْهِ إِلَّاَّ عِنْدَ افْتِتَاحِ الصَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ
َ
مَسْعُودٍ، أ

ادٌ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ؟!«  ثَنِي حَمَّ بِيهِ، وَتَقُولُ: حَدَّ
َ
، عَنْ سَالِمٍ، عَنْ أ هْرِيِّ ثُكَ عَنِ الزُّ حَدِّ

ُ
ذَلِكَ«، فقال الأوزاعيّ: »أ

فْقَهَ مِنْ سَالِمٍ، وَعَلْقَمَةُ لَيْسَ بِدُونِ ابْنِ عُمَرَ 
َ
، وَكَانَ إِبْرَاهِيمُ أ هْرِيِّ فْقَهَ مِنَ الزُّ

َ
ادٌ أ فقال له أبو حنيفة: »كَانَ حَمَّ

هِ«، فسكت الأوزاعيّ  عَبْدُ اللَّ هِ هُوَ  وَعَبْدُ اللَّ لَهُ فَضْلٌ كَثِيرٌ،  سْوَدُ 
َ
فَالْْأ وَإِنْ كَانَتْ لِِابْنِ عُمَرَ صُحْبَةٌ،  الْفِقْهِ،  فِي 

قال:  السختيانيّ،  أيّوب  عن  وروي   ،)١٨ الحديث  الصلاة،  كتاب  الحصكفيّ[،  ]رواية  حنيفة  أبي  )مسند 
ثَنِي عُرْوَةُ،  ، وَحَدَّ هْلَلْتُ بِحَجٍّ

َ
هَا قَالَتْ: أ نَّ

َ
ثَنِي الْقَاسِمُ، عَنْ عَائِشَةَ، أ مَا تَعْجَبُ؟! حَدَّ

َ
بِي مُلَيْكَةَ: أ

َ
»قَالَ لِي ابْنُ أ

مَا تَعْجَبُ؟!« )قبول الأخبار ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج١، ص٨٥(، والأمثلة على 
َ
هْلَلْتُ بِعُمْرَةٍ! أ

َ
هَا قَالَتْ: أ نَّ

َ
أ

ذلك أكثر من أن يُحصى.
2 . النّساء/ ٥٠

3 . النّحل/ ١١٦
4 . فصّلت/ ٤٢

5 . الأعراف/ ١٨١. لقد أذعن كثير من العلماء بدلالة هذه الآية؛ كما قال الجبّائيّ )ت٣٠٣هـ(: »هَذِهِ الْـآيَةُ 
نْ يَقُومُ بِالْحَقِّ وَيَعْمَلُ بِهِ وَيَهْدِي إِلَيْهِ« )تفسير الرازيّ، ج١٥، ص٤١٧(،  ةَ عَمَّ هُ لََا يَخْلُو زَمَانٌ الْبَتَّ نَّ

َ
تَدُلُّ عَلَى أ



162

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لذلك، فإنّ المبدأ الذي صمّمه وأنشأه الإسلام لعقائد المسلمين وأعمالهم، هو اتبّاع كتاب الّلّه 
كحبل من الّلّه، واتبّاع عترة الّنبّي كحبل من الّناس، وهما يؤدّيان إلى اليقين؛ كما قال الّلّه 
ِ وحََبلٍْ مِنَ النَّاسِ وَبَاءُوا بغَِضَبٍ مِنَ   بِِحَبلٍْ مِنَ اللَّهَّ

َّ
يْنَ مَا ثقُِفُوا إِلَّا

َ
ةُ أ

َّ
ل بَتْ عَليَهِْمُ الذِّ تعالى: ضُُرِ

مَسْكَنَة1ُ. نعم، لا شكّ أنّ مبدأ الإسلام هو هذا، وليس اتبّاع القرآن 
ْ
بَتْ عَليَهِْمُ ال ِ وَضُُرِ اللَّهَّ

والحديث الذي لا يفيد اليقين؛ لأنّ حجّيّة القرآن وعترة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ لا 
تستند إلى خبر واحد، لكن إلى خبر متواتر رواه في كّل طبقة عدد كبير من الّناس، ومثل هذا 
 عن عترة الّنبّي 

ً
الخبر، خلافًا لخبر الواحد، يفيد اليقين. من هنا يعلم أنّ الحديث لم يزل بديلًا

صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ليتدارك عدم رجوع المسلمين إليهم؛ لأنهّ سرعان ما تبيّّن للمسلمين 
عدم صحّة رأي فريق من الصّحابة اعتبروا كتاب الّلّه كافياً من بعده، ولكنّ صحّة رأي 
فريق آخر منهم اعتبروا أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ضروريًّا بجانب كتاب الّلّه 
لم تتبيّّن لهم حتّّى الآن؛ لأنّ موانع المعرفة، وخاصّة دعاية الحكّّام الظالمين وتقليد السّلف، لم 
تسمح بأن تتبيّّن لهم. لذلك، فإنهّم أحدثوا رأياً ثالثاً وأقبلوا على الحديث لتلبية احتياجاتهم 
بالإعتماد عليه إلى جانب كتاب الّلّه، في حين أنّ الحديث، بصفته خبًرا غير يقينّي، لا يجانس 
 كتاب الّلّه ولا يستأهل أن يوضع بجانبه؛ لأنّ كتاب الّلّه يقينّي، وغير اليقينّي ليس كفوًا لليقينّي. 

وْقَاتِ مِنْ دَاعٍ يَدْعُو إِلَى 
َ
نْيَا فِي وَقْتٍ مِنَ الْْأ هُ لََا تَخْلُو الدُّ نَّ

َ
هُ بِهَذِهِ الْـآيَةِ أ وقال النحّاس )ت٣٣٨هـ(: »دَلَّ اللَّ

رْضَ 
َ
الْْأ ي  يُخَلِّ لََا  هَ  اللَّ »إِنَّ  الجوزيّ )ت٥٩٧هـ(:  ابن  وقال  للنحاس، ج٢، ص٨٢(،  القرآن  )إعراب   » الْحَقِّ

نْيَا، وَمَتَى  هِ تَعَالَى، خَائِفٍ مِنْهُ، فَذَلِكَ قُطْبُ الدُّ ةِ، جَامِعٍ بَيْنَ الْعِلْمِ وَالْعَمَلِ، عَارِفٍ بِحُقُوقِ اللَّ مِنْ قَائِمٍ لَهُ بِالْحُجَّ
رْضُ 

َ
يَابَةِ عَنْهُ فِي كُلِّ نَائِبَةٍ، وَمِثْلُ هَذَا لََا تَخْلُو الْْأ ى يَرَى مَنْ يَصْلُحُ لِلنِّ هُ عِوَضَهُ، وَرُبَمَا لَمْ يَمُتْ حَتَّ خْلَفَ اللَّ

َ
مَاتَ أ

ةُ  ئِمَّ
َ
ةِ« )صيد الخاطر لابن الجوزيّ، ص٧٠(، وقال الرازيّ )ت٦٠٦هـ(: »هَؤُلََاءِ أ مَّ

ُ
بِيِّ فِي الْْأ مِنْهُ، فَهُوَ بِمَقَامِ النَّ

هِ« )تفسير الرازيّ، ج٧، ص٦٣(، فليس  هَابِ إِلَى اللَّ ينِ وَسَادَةُ الْخَلْقِ، بِهِمْ يَهْتَدُونَ فِي الذَّ عْلََامُ الدِّ
َ
الْهُدَى وَأ

بين القوم وبين المنصور حفظه اللّه تعالى خلاف إلّّا أنّه يقول هؤلاء من أهل البيت؛ كما صرّح بذلك في بعض 
قْوَامٍ يُنْكِرُونَهُ عَلَيْنَا وَهُمْ يَجِدُونَهُ 

َ
ذِي نَقُولُ بِهِ، وَالْعَجَبُ مِنْ أ دروسه، فقال بعد ذكر أقوال العلماء: »هَذَا قَوْلُنَا الَّ

هْلِ بَيْتِ 
َ
هُمْ مِنْ أ نَّ

َ
ا إِلَّاَّ قَوْلَنَا أ هِ، وَقَدْ قَالَ بِهِ كَثِيرٌ مِنْ عُلَمَائِهِمْ قَدِيمًا وَجَدِيدًا! فَهَلْ يَنْقِمُونَ مِنَّ فِي كِتَابِ اللَّ

نْ  ةِ، وَلََا نُنْكِرُ فَضْلَ غَيْرِهِمْ مِمَّ نَّ هُمْ آبَاؤُنَا، وَلَكِنْ لِمَا نَجِدُ مِنْ فَضْلِهِمْ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّ نَّ
َ
نَا؟! وَلََا نَقُولُ ذَلِكَ لِِأ نَبِيِّ

ةِ  نَّ هْلِ السُّ
َ
حْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ، وَهُوَ إِمَامُ أ

َ
حَدٌ، وَهَذَا قَوْلٌ مَشْهُورٌ مِنْ أ

َ
نَا أ هْلِ بَيْتِ نَبِيِّ

َ
نَا، وَلَكِنْ لََا يُقَاسُ بِأ صَاحَبَ نَبِيَّ

اسِ بَعْدَ  فْضَلُ النَّ
َ
بِي، قُلْتُ: مَنْ أ

َ
لْتُ أ

َ
حْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ، قَالَ: >سَأ

َ
هِ بْنُ أ عُ؛ كَمَا رَوَى عَبْدُ اللَّ شَيُّ وَلَمْ يُنْسَبْ إِلَيْهِ التَّ

بَتِ، ثُمَّ مَنْ؟ 
َ
بَتِ، ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: عُمَرُ، قُلْتُ: يَا أ

َ
بُو بَكْرٍ، قُلْتُ: يَا أ

َ
مَ؟ قَالَ: أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ رَسُولِ اللَّ

حَدٌ< )مناقب أحمد لابن 
َ
هْلِ بَيْتٍ لََا يُقَاسُ بِهِمْ أ

َ
، عَلِيٌّ مِنْ أ ؟ قَالَ: يَا بُنَيَّ بَتِ، فَعَلِيٌّ

َ
قَالَ: عُثْمَانُ، قُلْتُ: يَا أ

حْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ، وَإِذَا قُلْنَا بِهِ نَحْنُ قَالَ 
َ
ذِي يَقُولُ بِهِ كُلُّ عَالِمٍ، وَقَدْ قَالَ بِهِ أ الجوزيّ، ص٢١٩(، وَهَذَا هُوَ الْحَقُّ الَّ

ذِينَ لََا يَعْلَمُونَ )الرّوم/ ٥٩(« )تنبيه  هُ عَلَى قُلُوبِ الَّ افِضَةِ! كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّ ذِينَ لََا يَعْلَمُونَ: هَؤُلََاءِ مِنَ الرَّ الَّ
الغافلين على أنّ في الأرض خليفة للّه ربّ العالمين للسيّد العلامة، ص١٣٩(.

1 . آل عمران/ ١١٢



163 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

إنمّا خليفة الّلّه من أهل بيت الّنبّي، بسبب أنهّ مطهّر من كّل رجس وفقًا للقرآن، ولا يفترق 
ومن  للقرآن،  قريناً  يعُتبر  أن  يستحقّ  المتواتر،  للحديث  وفقًا  القيامة  يوم  إلى  القرآن  عن 
الواضح أنّ الرجّوع المباشر إليه ممكن، ويؤدّي إلى اليقين بالعقائد والأعمال الإسلاميّة، مثل 

الرجّوع المباشر إلى رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ.

من هنا يعلم أنّ الّلّه العادل الرحّيم لم يجعل اليقين بالعقائد والأعمال الإسلاميّة والإتفّاق 
في الّدين ممكنين لأصحاب نبيّه فقطّ، بل جعلهما ممكنين لجميع المسلمين إلى يوم القيامة، 
كي لا يكون هناك قرن منهم له حجّة عليه ويمكنه الإعتذار بأننّا لو أدركنا الّنبّي صلّّى الّلّه 
قسَْمُوا 

َ
عليه وآله وسلمّ لأيقنّا بعقائدنا وأعمالنا ولم نختلف فيما بيننا؛ كما قال الّلّه تعالى: وَأ

ا جَاءَهُمْ نذَِيرٌ مَا  مَمِ ۖ فَلمََّ
ُ ْ
هْدَى مِنْ إِحْدَى الْأ

َ
َكُونُنَّ أ يْمَانهِِمْ لئَِِنْ جَاءَهُمْ نذَِيرٌ لَيَ

َ
ِ جَهْدَ أ باِللَّهَّ

 نُفُورًا1؛ كما أنّ الذين أدركوا الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ لم يوقنوا بعقائدهم 
َّ

زَادَهُمْ إِلَّا
أيّ  وآخرها سواء2. على  الأمّة  أوّل هذه  مثل هؤلاء، ليكون  بينهم  فيما  واختلفوا  وأعمالهم 
حال، فإنّ عدل الّلّه يقتضي أن يجعل للقرون التالية كّل ما جعل للقرن الأوّل من الأسباب 
؛ 

ً
اللازمة للوصول إلى اليقين، حتّّى يكونوا سواء من هذه الناحية، ويُعلم أيهّم أحسن عملًا

نتَْ مُنذِْرٌ ۖ وَلِكُُلِّ قَوْمٍ هَاد3ٍ. هذا يعني أنّ في كّل قرن من المسلمين هادياً حيًّا 
َ
مَا أ كما قال: إِنَّ

عيّنه الّلّه وأخبر به نبيُّه، وبالّتالي فإنّ قوله وفعله كاشفان عن قول الّلّه ونبيّه وفعلهما، ويجب 
على كّل مسلم أن يعرفه بنصّ أو آية، ويرجع إليه بجانب كتاب الّلّه، وبالّتالي فإنّ الإعتقاد 
الرّوايات   

ّ
إلّا الرّوايات؛  إلى  إلى ذلك غير مقبول، وإن كان مستندًا  يستند  والعمل الذي لا 

، واليقين صالح لأن يكون أساس اعتقاد المسلم وعمله، 
ً

المتواترة؛ لأنهّا تفيد اليقين عقلًا
أو الرّوايات التي ترُوى للمسلمين عن هاد حّي في زمانهم، ما لم يكونوا مقصّّرين في الوصول 
إليه؛ لأنّ الهادي الحّي يطّلع على ما يرُوى عنه عادة، ويصحّحه إذا كان غير صحيح؛ نظرًا 
خلافًا  بسهولة؛  وتصحيحه  عليه  الإطّلاع  ويمكنهم  يسير،  غير  الأحياء  على  الكذب  لأنّ 
 للرّوايات التي ترُوى عن الهداة الماضين؛ فإنهّم لا يستطيعون الإطّلاع عليها وتصحيحها. 

1 . فاطر/ ٤٢
وْ 

َ
أ لُهَا خَيْرٌ  وَّ

َ
أ تِي مَثَلُ الْمَطَرِ لََا يُدْرَى  مَّ

ُ
أ 2 . كما روي عن النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »مَثَلُ 

آخِرُهَا« )مسند أبي داود الطيالسيّ، ج٢، ص٣٨؛ مسند أحمد، ج١٩، ص٣٣٤(، فلعلّه كناية عن تشابههما 
في كلّ شيء!

3 . الرّعد/ ٧



164

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

هذا هو السّبب في أنّ الّلّه اعتبر إنذار الّنبّي مقصورًا على أهل زمانه فقال: لِِيُنذِْرَ مَنْ كََانَ حَيًّا 
كََافِرِين1َ؛ بمعنى أنّ واجب المنذر هو إنذار من كان حيًّا في زمانه، وليس 

ْ
قَوْلُ عََلَىَ ال

ْ
قَّ ال وَيََحِ

أنفسهم  حّي من  منذر  التالية  للقرون  الّلّه، سيكون  سنّة  التالية؛ لأنهّ في  القرون  إنذار  عليه 
سيكون إنذارهم عليه، لينذرهم بما يتناسب مع احتياجاتهم في زمانهم. من هنا يعلم أنّ من 
عرف الهادي الماضي ولم يعرف هادي زمانه، لم تجزه عقائده وأعماله المستندة إلى الأحاديث 
المرويّة له عن الهادي الماضي؛ لأنهّ لا غنى عن الرجّوع إلى هادي الزّمان؛ بالّنظر إلى أنهّ لو كان 
الّلّه. بناء على هذا، فإنّ عدم  هناك غنى عنه لم يكن جعله ضروريًّا، مع أنّ اللغّو محال على 
الوصول إلى هادي الزّمان، إن كان قد عرض للمسلمين، قد تسبّب لا محالة عن تقصيرهم في 
معرفته أو حمايته، وبالّتالي لا يعتبر عذرًا لهم في الأخذ بالرّوايات الظنّيّة؛ لأنهّ نظرًا لإقدامهم 
وتقصيرهم، من الممكن أن يكون الحصول على اليقين من خلال الوصول إلى هادي الزّمان 
إذ ليس من  الظنّيّة غير جائز لهم؛  بالرّوايات  الوقت يكون الأخذ  ممتنعًا عليهم، وفي نفس 
الواجب وجود مندوحة لهم في مثل هذه الحالة، والحرج المترتبّ عن ذلك لا ينُسب إلى الّلّه حتّّى 

يكون في تعارض مع لطفه.

الحاصل أنّ الحديث بمعنى خبر الواحد، وإن كان صحيحًا في المصطلح، ليس له قيمة دينيّة، 
وليس من مصادر الإسلام، والإعتقاد والعمل الذي يقوم عليه ساقط، كما هو الحال بالنسبة 
الّلّه والهادي الحّي الذي جعله للنّاس؛  للرأي، وأساس الّديانة هو الرجّوع المباشر إلى كتاب 
 ،2َيََحزَْنوُن هُمْ   

َ
وَلَا عَليَهِْمْ  خَوفٌْ   

َ
فَلَا هُدَايَ  تبَِعَ  فَمَنْ  هُدًى  مِنِّيِّ  تيِنََّكُمْ 

ْ
يأَ ا  إِمَّ

فَ قال:  كما 
يعتبر  وبالطبع   ،3يشَْقََى  

َ
وَلَا يضَِلُّ   

َ
فَلَا هُدَايَ  بَعَ  اتَّ فَمَنِ  هُدًى  مِنِّيِّ  تيِنََّكُمْ 

ْ
يأَ ا  إِمَّ

فَ وقال: 
الرجّوع المباشر إلى هذا الهادي رجوعًًا غير مباشر إلى رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ 
لأنهّ يمثّل سنّة رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، وبهذا يكون رجوع المسلمين إلى كتاب 
الّلّه وسنّة رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ عن يقين دائمًا، والظنّ لا مكان له في الإسلام 

بحمد الّلّه ومنّته.

1 . يس/ ٧٠
2 . البقرة/ ٣٨
3 . طه/ ١٢٣



165 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

٥ . ظهور المذاهب وتنافس بعضها مع بعض

سبب آخر لعدم إقامة الإسلام بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ظهور المذاهب 
المختلفة وتنافس بعضها مع بعض؛ لأنّ انقسام المسلمين في زمن رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله 
وسلمّ، الذي كان مخفيًّا إلى حدّ كبير بسبب وجوده، انكشف بعده على الفور، وتعمّق وتوسّع 
بسرعة كبيرة؛ لدرجة أنهّ في زمن أبي بكر وعمر، انطلاقاً من اختلاف أصحاب رسول الّلّه 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في الخلافة عنه، خلق تيّارين فكريّين مختلفين وجعلهما متقابلين، 
سُمّيا فيما بعد »الشّيعة« و»السّنّة«. ممّا لا شكّ فيه أنّ هذا كان أوّل انشقاق بين المسلمين في 
تاريخ الإسلام، وإنمّا ظهر على أساس اختلافهم في أولويّة أو عدم أولويّة آل رسول الّلّه صلّّى الّلّه 
عليه وآله وسلمّ بالخلافة، وعلى شكل المذهبين الشّيعة والسّنّة، وبما أنهّ كان مصحوبًا بحسن 
الحظّ والتفوّق السّياسّي لعناصر سنيّّة، أدّى إلى غلبة العقائد والأعمال السنيّّة على المسلمين، 
طلق عليه لاحقًا »الرّفض« من قبل الحكّّام السنيّّين لازدرائه، 

ُ
وهمّش مذهب الشّيعة الذي أ

وجعله حكرًا على الأقليّّة كمذهب غير رسمّي وغير قانونّي. كانت هذه في الواقع بداية لعمليّة 
الإنقسام بين المسلمين؛ لأنّ انقسامهم، بسبب فقدان رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
الذي كان الضامن الوحيد لوحدتهم، وكذلك انخفاض التزامهم بالإسلام من بعده، استمرّ في 
التعمّق والتوسّع، حتّّى جعل في عهد عثمان بن عفّان وعّلي بن أبي طالب التيّارين العظيمين 
الأمويّ والهاشمّي اللذين كانا يتنافسان منذ ما قبل الإسلام ويمثّلان الكفر والإسلام في 
زمن رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، يتواجهان مرّة أخرى. كان التيّار الهاشمّي بسبب 
الّلّه عليه وآله وسلمّ يحمي عّلي بن أبي طالب  الّلّه صلّّى  انتمائه إلى بني هاشم عشيرة رسول 
والنهج الشيعّي، وكان التيّار الأمويّ بسبب انتمائه إلى بني أميّة وتنافسه مع عشيرة رسول الّلّه 
. هذه المواجهة التي كانت قائمة  صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ يحمي عثمان بن عفّان والنهج السنّّيّ
للتيّار الهاشمّي قبل أن تكون  بالنسبة  للتيّار الأمويّ، وكانت دينيّة  بالنسبة  العصبيّة  على 
بين  دمويّة  صراعات  وحدوث  الإسلاميّة  التيّارات  استقطاب  إلى  البداية  منذ  أدّت  قبليّة، 
المسلمين المنتمين إلى القطبين. مع أنّ تيّار الخوارج كان مستثنى من بينها، إذ لم يكن تابعًا 
لأيّ من القطبين، وكان معارضًا للأمويّين والهاشميّين على حدّ سواء، ولكن لا يكاد يعُثر 
 على تيّار غيره بين المسلمين لا ينتمي إلى أحد القطبين الأمويّ والهاشمّي بعلم أو بغير علم. 



166

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لذلك، كان التنازع بين بني أميّة وبني هاشم المنهل الرئيسّي لجميع التيّارات الإسلاميّة، والسّبب 
الأكبر في استقطاب المسلمين منذ البداية حتّّى الآن؛ كأنّ الّلّه قد قال فيهما: هَذَانِ خَصْمَانِ 
اخْتَصَمُوا فِِي رَبِّهِم1ْ؛ لأنهّما كانا يختصمان قبل الإسلام وبعده، وكان موضوع هذا التخاصم بعد 
بعثة رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ الجاهليّة والإسلام؛ إذ كان بنو أميّة بشكل نموذجّي 
مدافعين عن الثقّافة والسّنن العربيّة الجاهليّة، وكان بنو هاشم بشكل نموذجّي مدافعين عن 
المسلمين  تاريخ الإسلام وقرّر مصير  والسّنن الإسلاميّة2، وفي غضون ذلك، ما غيّّر  الثقّافة 
كان تغلبّ التيّار الأمويّ على التيّار الهاشمّي؛ لأنّ الأمويّين، بسبب تمكّن الثقّافة الجاهليّة 
والمناهج  بالمقاصد  كبير  التزام  لديهم  يكن  لم  ناحية،  من  فيهم،  الإسلاميّة  التربية  وانعدام 
الإسلاميّة، ومن ناحية أخرى، كانوا مدعومين من قبل مسلمين جدد لم يكونوا بعد على 
الوقت كانوا نشيطين  يميلون إلى جاهليّتهم الأولى، وفي نفس  معرفة كافية بالإسلام، وكانوا 
بعد سنوات من  فيهم  الثقّافة الإسلاميّة  بسبب رسوخ  الهاشميّين،  أنّ  ومتحمّسين، في حين 
الإتصّال الوثيق بالّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، كانوا ملتزمين بالمقاصد والمناهج الإسلاميّة 
الذين  والأنصار  المهاجرين  من  سابقة  ذوي  مسلمين  قبل  من  ومدعومين  خاصّ،  بتشدّد 
الوقت وأصبحوا سئمين، ولم يعودوا راغبين  كانوا مع هذا قد فقدوا قوّتهم وحافزهم بمرور 
لم يمض وقت طويل حتّّى وجد الهاشميّون في زمن الحسن بن عّلي، بعد  المنازعة. لذلك،  في 
وتركوا  المنافسة،  مواصلة  المستحيل  من  أنهّ  للآمال،  بشكل مخيّب  المسلمين  دعم  فقدوا  أن 
الميدان للأمويّين كرهًا. كانت هذه بداية الهيمنة الكاملة للأمويّين على المسلمين، التي كانت 
لم  الفرق إسلامًا، بل كان أكثرهم  تعتبر طامّة كبرى للإسلام؛ لأنّ الأمويّين كانوا من آخر 
ا من ذلك، ومن ثمّ كان لهم تاريخ من أكثر عداوة مع الإسلام وأقلّ  يسلموا حتّّى لم يجدوا بدًّ
تعلمّ منه، ولهذه الأوصاف، ما كانوا يستطيعون بطبيعة الحال أن يكونوا منفّذين مناسبين 
من  أجزاء  بتغيير  قاموا  المسلمين،  على  الكاملة  الهيمنة  نالوا  أن  بمجرّد  فإنهّم  لذلك،  له. 
الإسلام لصالحهم، واستبدلوا بها أجزاء من الثقّافة الجاهليّة، وقتلوا كّل من كان يمنعهم من 
الطريقة جعلوا الآخرين يطيعونهم راغبين أو كارهين.  السّابقين، وبهذه   ذلك من المسلمين 

لََامُ:  بِي طَالِبٍ عَلَيْهِمَا السَّ
َ
1 . الحجّ/ ١٩. كما روي عن النضر بن مالك، قال: »قُلْتُ لِلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ أ

ةَ،  مَيَّ
ُ
هِمْ، فَقَالَ: نَحْنُ وَبَنُو أ : هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّ هِ عَزَّ وَجَلَّ ثْنِي عَنْ قَوْلِ اللَّ هِ، حَدِّ بَا عَبْدِ اللَّ

َ
يَا أ

اهُمُ الْخَصْمَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ«، رواه  هُ، فَنَحْنُ وَإِيَّ هُ، وَقَالُوا: كَذَبَ اللَّ ، قُلْنَا: صَدَقَ اللَّ هِ عَزَّ وَجَلَّ اخْتَصَمْنَا فِي اللَّ
ابن بابويه )ت٣٨١هـ( في »الخصال« )ص٤٣(.

السياسيّة«  »الرسائل  ضمن  المطبوع  شمس«  عبد  على  هاشم  »فضل  كتاب  راجع:  ذلك،  لمعرفة   .  2
)ص٤٠٩( للجاحظ )ت٢٥٥هـ(؛ فقد جمع فيه شواهد كثيرة على ذلك.



167 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

من  الإنتقام  حاولوا  السّلطة،  إلى  وصولهم  بعد  لهم  عمل  أوّل  في  فإنهّم  ذلك،  على  علاوة 
بمنتهى  قمعهم  في  أخذوا  هنا  من  الأبد.  إلى  الوحيد  كمنافسهم  عليهم  والقضاء  هاشم  بني 
القتل والحبس ضيّقوا عليهم وعلى محبّيهم الأرض.   القسوة والشدّة، ومن خلال الإسراف في 
للإسلام،  وفاء  الفرق  وأشدّ  الّنبّي  إلى  العشائر  أقرب  كونهم  رغم  هاشم،  بنو  أصبح  هنالك 
معزولين، وفُتن محبّوهم الذين كان أكثرهم مسلمين مستضعفين وملتزمين بالإسلام؛ لدرجة أنهّم 
لم يكونوا آمنين حتّّى في بيوتهم، وكانوا يخافون أزواجهم وجيرانهم؛ لأنهّ في حكم الأمويّين، كان 
حبّ بني هاشم جريمة لا تغتفر، وكان حبّ عّلي بن أبي طالب على وجه الخصوص مهدرًا للنّفس 
والمال والعرض1. بالإضافة إلى ذلك، كان الأمويّون مصمّمين على تحويل العداوة مع آل الّنبّي صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ إلى ثقافة عامّة بين المسلمين وتراث ثقافّي للأجيال القادمة، حتّّى يؤمّنوا 
حاكميّتهم منهم إلى الأبد. لذلك، وضعوا تشويه سمعتهم وتيبرر أنفسهم على جدول الأعمال، 
ولهذا الغرض استعانوا برواة الحديث والعلماء التابعين لهم. هكذا وضُعت بأمر من الأمويّين 
أحاديث كثيرة في تنقيص آل الّنبّي أو معارضة فضائلهم ودارت على الأفواه، بل أصبح السبّ 
 واللعن لعلّي بن أبي طالب وذرّيّته عادة شائعة بين المسلمين، خاصّة في خطب صلاة الجمعة2، 

هُ؟  صْلَحَكَ اللَّ
َ
صْبَحْتَ أ

َ
1 . كما روي عن المنهال بن عمرو، قال: »دَخَلْتُ عَلَى عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ، فَقُلْتُ: كَيْفَ أ

صْبَحْنَا فِي 
َ
خْبِرُكَ: أ

ُ
ا إِذْ لَمْ تَدْرِ، فَسَأ مَّ

َ
صْبَحْنَا! فَأ

َ
هْلِ الْمِصْرِ مِثْلَكَ، لََا يَدْرِي كَيْفَ أ

َ
رَى شَيْخًا مِنْ أ

َ
فَقَالَ: مَا كُنْتُ أ

دُنَا  صْبَحَ شَيْخُنَا وَسَيِّ
َ
بْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَهُمْ، وَأ

َ
حُونَ أ قَوْمِنَا بِمَنْزِلَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي آلِ فِرْعَوْنَ، إِذْ كَانُوا يُذَبِّ

ى  دًا صَلَّ نَّ مُحَمَّ
َ
نَّ لَهَا الْفَضْلَ عَلَى الْعَرَبِ، لِِأ

َ
صْبَحَتْ قُرَيْشٌ تَعُدُّ أ

َ
هِ عَلَى الْمَنَابِرِ، وَأ وْ سَبِّ

َ
نَا بِشَتْمِهِ أ بُ إِلَى عَدُوِّ يُتَقَرَّ

نَّ لَهَا 
َ
صْبَحَتِ الْعَرَبُ تَعُدُّ أ

َ
ةً لَهُمْ بِذَلِكَ، وَأ صْبَحَتِ الْعَرَبُ مُقِرَّ

َ
مَ مِنْهَا، لََا يُعَدُّ لَهَا فَضْلٌ إِلَّاَّ بِهِ، وَأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ

ةً  صْبَحَتِ الْعَجَمُ مُقِرَّ
َ
مَ مِنْهَا، لََا يُعَدُّ لَهَا فَضْلٌ إِلَّاَّ بِهِ، وَأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دًا صَلَّ نَّ مُحَمَّ

َ
الْفَضْلَ عَلَى الْعَجَمِ، لِِأ

نَّ 
َ
نَّ لَهَا الْفَضْلَ عَلَى الْعَرَبِ، لِِأ

َ
نَّ لَهَا الْفَضْلَ عَلَى الْعَجَمِ، وَصَدَقَتْ قُرَيْشٌ أ

َ
لَهُمْ بِذَلِكَ، فَلَئِنْ كَانَتِ الْعَرَبُ صَدَقَتْ أ

هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  ى اللَّ دًا صَلَّ نَّ مُحَمَّ
َ
هْلَ الْبَيْتِ الْفَضْلَ عَلَى قُرَيْشٍ، لِِأ

َ
مَ مِنْهَا، إِنَّ لَنَا أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دًا صَلَّ مُحَمَّ

صْبَحْنَا، قَالَ: فَظَنَنْتُ 
َ
صْبَحْنَا، إِذْ لَمْ تَعْلَمْ كَيْفَ أ

َ
ا، فَهَكَذَا أ نَا وَلََا يَعْرِفُونَ لَنَا حَقًّ خُذُونَ بِحَقِّ

ْ
صْبَحُوا يَأ

َ
ا، فَأ مَ مِنَّ وَسَلَّ

نْ يُسْمِعَ مَنْ فِي الْبَيْتِ« )الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٧، ص٢١٧؛ تاريخ الطبريّ، ج١١، ص٦٣٠(.
َ
رَادَ أ

َ
هُ أ نَّ

َ
أ

ا نَهَى عُمَرُ بْنُ  ا عَلَى مَنَابِرِهِمْ، فَلَمَّ هُمْ كَانُوا يَلْعَنُونَ عَلِيًّ نَّ
َ
2 . كما قال الجاحظ )ت٢٥٥هـ(: »حَسْبُكَ مِنْ ذَلِكَ أ

بِعْ  ا وَلَمْ تَتَّ ا وَلَمْ تُخِفْ ... بَرِيًّ رٍ فِيهِ: >وَلِيتَ فَلَمْ تَشْتُمْ عَلِيًّ عَبْدِ الْعَزِيزِ عَنْ ذَلِكَ عُدَّ مُحْسِنًا، وَيَشْهَدُ لِذَلِكَ قَوْلُ كُثَيِّ
ا وَلِيَ خَالِدُ بْنُ  ى مُدِحَ مَنْ كَفَّ عَنْهُ، وَلَمَّ نَّ شَتْمَ عَلِيٍّ قَدْ كَانَ لَهُمْ عَادَةً حَتَّ

َ
عْرُ يَدُلُّ عَلَى أ مَقَالَةَ مُجْرِمٍ<، وَهَذَا الشِّ

: >لَعَنَ  هْمِيُّ ِ بْنُ كَثِيرٍ السَّ ا وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ، قَالَ عُبَيْدُ اللَّهَّ ةَ، وَكَانَ إِذَا خَطَبَ بِهَا لَعَنَ عَلِيًّ ِ الْقَسْرِيُّ مَكَّ عَبْدِ اللَّهَّ
عْمَامُ؟!<، وَقَامَ 

َ
رُونَ جُدُودًا ... وَالْكِرَامُ الْـآبَاءُ وَالْْأ يُسَبُّ الْمُطَهَّ

َ
ا ... وَحُسَيْنًا مِنْ سُوقَةٍ وَإِمَامٍ ... أ ُ مَنْ يَسُبُّ عَلِيًّ اللَّهَّ

هُ بِزَعْمِهِمْ، إِلَى هِشَامِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ وَهُوَ يَخْطُبُ عَلَى  لَّ
َ
نْ يَتَأ انٍ، وَكَانَ مِمَّ ِ بْنُ الْوَلِيدِ بْنِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّ عَبْدُ اللَّهَّ

بِي تُرَابٍ! فَقَالَ هِشَامٌ: لَيْسَ لِهَذَا 
َ
مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، هَذَا يَوْمٌ كَانَتِ الْخُلَفَاءُ تَسْتَحِبُّ فِيهِ لَعْنَ أ

َ
الْمِنْبَرِ بِعَرَفَةَ، فَقَالَ: يَا أ

هُ قَدْ كَانَ لَعْنُهُ فِيهِمْ فَاشِيًا ظَاهِرًا؟« )الرسائل السياسيّة للجاحظ، ص٤٣٥(،  نَّ
َ
نَّ ذَلِكَ يَدُلُّ عَلَى أ

َ
لََا تَرَى أ

َ
 جِئْنَا! أ



168

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

نشؤوا  المسلمين  أطفال  أنّ  المدارس كسنّة إسلاميّة؛ لدرجة  المسلمين في  تعليمه لأطفال  وتمّ 
على بغض آل الّنبّي وأتباعهم، وتعلمّوا الإسلام في مدارس الأمويّين وأتباعهم، وهكذا وقعوا في 
ضلال بعيد وسوء فهم عميق، وهم يحسبون أنهّم مهتدون ويحسنون صنعًا؛ كالذين قال الّلّه فيهم: 
هُمْ مُهْتَدُون1َ، وقال: قُلْ هَلْ ننُبَِّئُكُمْ  نَّ

َ
ِ وَيََحسَْبوُنَ أ وْلِِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

َ
ياَطِيَن أ َذُوا الشَّ هُمُ اتَّخَّ إنَِّ

.2هُمْ يُُحسِْنوُنَ صُنعًْا نَّ
َ
نْيَا وهَُمْ يََحسَْبوُنَ أ يَاَةِ الدُّ

ْ
ينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِِي الْح ِ

َّ
الَّذ ۝

ً
عْمَالًا

َ
ينَ أ خْسََرِ

َ ْ
باِلْأ

من هنا يعلم أنّ جزءًا كبيًرا من عقائد المسلمين وأعمالهم من القرن الأوّل الهجريّ إلى 
الوقت الحاضر، لم ينشأ من كتاب الّلّه والسّنّة الحقيقيّة لنبيّه، بل نشأ من إملاءات الأمويّين 
والعلماء  الحديث  واضعي  وبمساعدة  الوقت  وبمرور  الهجريّين،  والثاني  الأوّل  القرنين  في 
 رسميّة بين المسلمين؛ 

ً
التابعين للتيّار الأمويّ، وجد تيبررات إسلاميّة، وأصبح عقائد وأعمالًا

لأنّ العديد من الذين اعتُبروا مصدر عقائد المسلمين وأحكامهم في القرون اللاحقة تحت 
عنوان السّلف والرّواة الأوائل للسّنّة، كانوا علناً تابعين للأمويّين وتحت رعايتهم وإدارتهم، 
خدماتهم.  مقابل  وهداياهم  جوائزهم  ويأخذون  حكوميّة،  مناصب  ذوي  بعضهم  كان   بل 

كَ تَمْضِي فِي  بَهْ، إِنَّ
َ
بِي إِذَا خَطَبَ فَنَالَ مِنْ عَلِيٍّ تَلَجْلَجَ، فَقُلْتُ: يَا أ

َ
وروي عن عمر بن عبد العزيز أنّه قال: »كَانَ أ

، إِنَّ  وَفَطِنْتَ لِذَلِكَ؟! قُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ
َ
تَيْتَ عَلَى ذِكْرِ عَلِيٍّ عَرَفْتُ مِنْكَ تَقْصِيرًا! قَالَ: أ

َ
خُطْبَتِكَ، فَإِذَا أ

وْلََادِهِ« )الكامل في التاريخ لابن الأثير، ج٤، ص٩٨(، 
َ
ا إِلَى أ قُوا عَنَّ ذِينَ حَوْلَنَا لَوْ يَعْلَمُونَ مِنْ عَلِيٍّ مَا نَعْلَمُ تَفَرَّ الَّ

وكان هذا ممّا بعث عمر بن عبد العزيز على إسقاط لعن عليّ من الخطب على المنابر، وروي أنّه لمّا فعل ذلك، 
مُرُ 

ْ
َ يَأ ا، فقرأ مكانه: إِنَّ اللَّهَّ قام إليه عمرو بن شعيب، وقد بلغ إلى الموضع الذي كانت بنو أميّة تلعن فيه عليًّ

حْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ )النّحل/ ٩٠(، فقام إليه عمرو بن شعيب  بِالْعَدْلِ وَالْْإِ
، تِلْكَ الْبِدْعَةُ،  ُ حَكَ اللَّهَّ ةَ«، يحرّضه على لعن عليّ، فقال عمر: »اسْكُتْ قَبَّ نَّ ةَ السُّ نَّ مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، السُّ

َ
فقال: »يَا أ

ةُ«، وتمّم خطبته )ترتيب الأمالي الخميسيّة للشجريّ، ج١، ص٢٠١؛ المشيخة البغداديّة لأبي طاهر  نَّ لََا السُّ
هنيّ أنّه قال في فضائل سجستان: »لُعِنَ عَلِيُّ  السلفيّ ]كتاب العاشر[، ص٦٢(، وحُكي عن محمّد بن بحر الرُّ
ى زَادُوا فِي  ةَ، حَتَّ مَيَّ

ُ
ةً، وَامْتَنَعُوا عَلَى بَنِي أ رْقِ وَالْغَرْبِ، وَلَمْ يُلْعَنْ عَلَى مِنْبَرِهَا إِلَّاَّ مَرَّ بِي طَالِبٍ عَلَى مَنَابِرِ الشَّ

َ
بْنُ أ

ُ عَلَيْهِ  ى اللَّهَّ ِ صَلَّ خِي رَسُولِ اللَّهَّ
َ
عْظَمُ مِنِ امْتِنَاعِهِمْ مِنْ لَعْنِ أ

َ
يُّ شَرَفٍ أ

َ
حَدٌ، وَأ

َ
نْ لََا يُلْعَنَ عَلَى مِنْبَرِهِمْ أ

َ
عَهْدِهِمْ أ

ةَ وَالْمَدِينَةِ؟!« )معجم البلدان للحمويّ، ج٣، ص١٩١(. مَ عَلَى مِنْبَرِهِمْ، وَهُوَ يُلْعَنُ عَلَى مَنَابِرِ الْحَرَمَيْنِ مَكَّ وَسَلَّ
1 . الأعراف/ ٣٠

 
ُ
قْرَأ

َ
2 . الكهف/ ١٠٣-١٠٤. ممّا يدلّ على هذا ما روي عن عمر بن عبد العزيز )ت١٠١هـ(، قال: »كُنْتُ غُلََامًا أ

ا، فَكَرِهَ ذَلِكَ وَدَخَلَ  بْيَانِ، وَنَحْنُ نَلْعَنُ عَلِيًّ لْعَبُ مَعَ الصِّ
َ
نَا أ

َ
الْقُرْآنَ عَلَى بَعْضِ وُلْدِ عُتْبَةِ بْنِ مَسْعُودٍ، فَمَرَّ بِي يَوْمًا وَأ

لََاةِ شِبْهَ الْمُعْرِضِ  طَالَ فِي الصَّ
َ
ى وَأ ا رَآنِي قَامَ فَصَلَّ دْرِسَ عَلَيْهِ وِرْدِي، فَلَمَّ

َ
بْيَانَ وَجِئْتُ إِلَيْهِ لِِأ الْمَسْجِدَ، فَتَرَكْتُ الصِّ

يْخِ؟ فَقَالَ لِي:  ا انْفَتَلَ مِنْ صَلََاتِهِ كَلَحَ فِي وَجْهِي، فَقُلْتُ لَهُ: مَا بَالُ الشَّ حْسَسْتُ مِنْهُ بِذَلِكَ، فَلَمَّ
َ
ى أ ي، حَتَّ عَنِّ

نْ رَضِيَ 
َ
هْلِ بَدْرٍ بَعْدَ أ

َ
َ سَخِطَ عَلَى أ نَّ اللَّهَّ

َ
ا مُنْذُ الْيَوْمِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: فَمَتَى عَلِمْتَ أ عِنُ عَلِيًّ نْتَ اللَّاَّ

َ
، أ يَا بُنَيَّ

هَا إِلَّاَّ لَهُ؟! فَقُلْتُ: مَعْذِرَةً  هْلِ بَدْرٍ؟! فَقَالَ: وَيْحَكَ، وَهَلْ كَانَتْ بَدْرٌ كُلُّ
َ
بَتِ، وَهَلْ كَانَ عَلِيٌّ مِنْ أ

َ
عَنْهُمْ؟! فَقُلْتُ: يَا أ

لْعَنْهُ بَعْدَهَا« )المعرفة والتاريخ للفسويّ، ج١، ص٥٦٨؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، 
َ
عُودُ، فَلَمْ أ

َ
ِ لََا أ إِلَيْكَ، وَاللَّهَّ

ج٤٥، ص١٣٦؛ الكامل في التاريخ لابن الأثير، ج٤، ص٩٨؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج٤، ص٥٨(.



169 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

كما على سبيل المثال، كان رجال مثل عمرو بن العاص )ت٤٣هـ(1، والمغيرة بن شعبة )ت٥٠هـ(2، 
)ت٦٠هـ(5،  جندب  بن  وسمرة  )ت٥٩هـ(4،  هريرة  وأبي  )ت٥٣هـ(3،  الأشعريّ  موسى  وأبي 

ا لعليّ، وأمره أشهر من أن يُذكر. 1 . كان وزيرًا لمعاوية وعدوًّ
قَامَ خُطَبَاءَ يَقَعُونَ 

َ
ا خَرَجَ مُعَاوِيَةُ مِنَ الْكُوفَةِ اسْتَعْمَلَ الْمُغِيرَةَ بْنَ شُعْبَةَ، فَأ 2 . روى عبد اللّه بن ظالم قال: »لَمَّ

« )مسند أحمد، ج٣، ص١٨٥؛ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج١، ص٩٦(،  فِي عَلِيٍّ
«، وفي رواية: »فَخَرَجَ  وروى عبد الرّحمن بن الأخنس قال: »شَهِدْتُ الْمُغِيرَةَ بْنَ شُعْبَةَ يَخْطُبُ، فَنَالَ مِنْ عَلِيٍّ
ا؟!« ثمّ روى حديث العشرة المبشّرة )انظر: مسند أبي  لََا تَعْجَبُ مِنْ هَذَا يَسُبُّ عَلِيًّ

َ
سَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ، فَقَالَ: أ

داود الطيالسيّ، ج١، ص١٩٢؛ مسند أحمد، ج٣، ص١٨١؛ السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٦١٩؛ فضائل 
الصحابة للنسائيّ، ص٣١؛ مسند أبي يعلى، ج٢، ص٢٥٩؛ المسند للشاشيّ، ج١، ص٢٤٧(.

وقّاص  أبي  بن  عتبة  بن  عليّ، هكذا وصفه هاشم  نَآنِ« على  وَالشَّ الْغِلِّ  ظَاهِرَ  ا  مُشَاقًّ غَالًّاًّ  »رَجُلًًا  كان   .  3
ا من الخلافة، وكان ينهى الناس عن  )تاريخ الطبريّ، ج٤، ص٤٩٩(، وكان أحد الحكمين اللذين خلعا عليًّ
حْلََاسَ بُيُوتِكُمْ« )مسند أحمد، ج٣٢، ص٤٣٢؛ سنن أبي داود، ج٤، ص١٠١؛ 

َ
نصرته ويقول لهم: »‌كُونُوا أ

مُ  المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٤٨٧(، ولذلك قال ابن عبّاس لعليّ في صفّين: »عَلََامَ تُحَكِّ
مَعَاقِدِ  فِي  الْـآنَ  فَنُدْخِلُهُ  فِيهِ،  نَحْنُ  مَا  يَرْجُو  وَهُوَ  نَصَرَنَا  مَا  هِ  فَوَاللَّ فِينَا،  يَهُ 

ْ
رَأ عَرَفْتَ  لَقَدْ  هِ  فَوَاللَّ مُوسَى؟!  بَا 

َ
أ

مْرِ؟!« )الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٦، ص٣٣٨(.
َ
الْْأ

حَبُّ 
َ
رْمِيَ فِيهِمْ بِسَهْمٍ أ

َ
ينَ، فَكَانَ يَقُولُ: لَئِنْ أ بُو هُرَيْرَةَ مَعَ مُعَاوِيَةَ بِصِفِّ

َ
4 . روي عن بلال العتكيّ قال: »كَانَ أ

عَمِ« )التاريخ الكبير لابن أبي خيثمة ]السفر الثاني[، ج١، ص٤٩٤؛ قبول الأخبار ومعرفة  إِلَيَّ مِنْ حُمْرِ النَّ
الْمَدِينَةِ«  عَلَى  هُرَيْرَةَ  بَا 

َ
أ يَبْعَثُ  مُعَاوِيَةُ  »كَانَ  قال:  زياد  بن  محمّد  وعن  ص١٨٣(،  ج١،  للكعبيّ،  الرجال 

بْنِ  مَرْوَانَ  نَ  مُؤَذِّ هُرَيْرَةَ  بُو 
َ
أ »كَانَ  قال:  رافع  أبي  وعن  ص١١٧(،  الرزاق،  لعبد  الصحابة  آثار  في  )الأمالي 

كتاب  الكرماني  حرب  مسائل  ص٤٧٨؛  ج١،  الثاني[،  ]السفر  خيثمة  أبي  لابن  الكبير  )التاريخ  الْحَكَمِ« 
مَا  الطهارة والصلاة، ص٢٣٦؛ قبول الأخبار ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج١، ص١٨٣(، وقال: »كَانَ مَرْوَانُ رُبَّ
سِهِ خُلْبَةٌ مِنْ لِيفٍ، فَيَسِيرُ فَيَلْقَى 

ْ
بَا هُرَيْرَةَ عَلَى الْمَدِينَةِ، فَيَرْكَبُ حِمَارًا قَدْ شَدَّ عَلَيْهِ بَرْذَعَةً، وَفِي رَأ

َ
اسْتَخْلَفَ أ

مسند  ص٢٥٣؛  ج٤،  سعد،  لابن  الكبرى  )الطبقات  مِيرُ!« 
َ
الْْأ جَاءَ  قَدْ  رِيقُ!  الطَّ رِيقُ!  الطَّ فَيَقُولُ:  جُلَ،  الرَّ

أحمد، ج١٥، ص٣٤٢؛ المعارف لابن قتيبة، ج١، ص٢٧٨(.
بِيهِ الْكُوفَةَ 

َ
ا جَمَعَ مُعَاوِيَةُ لِزِيَادِ بْنِ أ 5 . كان جبّارًا عنيدًا من أعوان الظالمين. قال البلاذريّ )ت٢٧٩هـ(: »لَمَّ

وَالْبَصْرَةَ فِي سَنَةِ خَمْسِينَ، كَانَ يُخْلِفُ سَمُرَةَ بْنَ جُنْدُبٍ بِالْبَصْرَةِ إِذَا خَرَجَ إِلَى الْكُوفَةِ، وَيُخْلِفُهُ بِالْكُوفَةِ إِذَا 
ى  عْطَى رَجُلٌ زَكَاةَ مَالِهِ، ثُمَّ صَلَّ

َ
اسِ وَظُلْمِهِمْ، أ حْدَاثًا عَظِيمَةً مِنْ قَتْلِ النَّ

َ
خَرَجَ إِلَى الْبَصْرَةِ، وَكَانَ سَمُرَةُ يُحْدِثُ أ

حْسَنِ عَمَلِهِ، 
َ
خْبَرُوهُ، فَقَالَ: لَقَدْ قَتَلَهُ سَمُرَةُ عِنْدَ أ

َ
نُ هَذَا؟! فَأ

ْ
بُو بَكْرَةَ: مَا شَأ

َ
مَرَ بِهِ سَمُرَةُ فَقُتِلَ، فَقَالَ أ

َ
رَكْعَتَيْنِ، فَأ

خِيكَ 
َ
حْسَنِ عَمَلِهِ؟ فَقَالَ: هَذَا عَمَلُ أ

َ
نَا مِنْهُ، ثُمَّ قَالَ لِسَمُرَةَ: وَيْلَكَ! لِمَ قَتَلْتَ رَجُلًًا عِنْدَ أ

َ
ي وَأ هُ مِنِّ نَّ

َ
فَاشْهَدُوا أ

ارِ« )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٥، ص٢١٠(، وروي عن أبي  خِي فِي النَّ
َ
نْتَ وَأ

َ
مُرُنِي بِهَذَا! فَقَالَ: أ

ْ
زِيَادٍ، هُوَ يَأ

لُ 
َ
مَ إِلَيْهِ بِضْعَةُ عَشَرَ رَجُلًًا، يَسْأ سِ سَمُرَةَ بْنِ جُنْدُبٍ، فَقُدِّ

ْ
المعلّى الجنانيّ، عن أبيه، قال: »كُنْتُ وَاقِفًا عَلَى رَأ

مَاهُ فَاضْرِبَا عُنُقَهُ، فَإِنْ يَكُ صَادِقًا  ي، فَيَقُولُ: قَدِّ دٌ نَبِيِّ سْلََامُ دِينِي، وَمُحَمَّ جُلَ مِنْهُمْ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: الْْإِ الرَّ
مُرُ بِقَتْلِهِ، فَيَقُولُ: 

ْ
جُلِ فَيَأ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ!«، وعن ابن المبارك، قال: »وَلِيَ سَمُرَةُ شُرْطَةَ الْبَصْرَةِ، فَكَانَ يُؤْتَى بِالرَّ

رْبَعِينَ 
َ
ي مَظْلُومٌ، فَيَقُولُ: خَيْرٌ لَكَ!«، وعن أبي سوار العدويّ، قال: »قَتَلَ سَمُرَةُ مِنْ قَوْمِي فِي غَدَاةٍ سَبْعَةً وَأ إِنِّ

حَدًا؟ قَالَ: 
َ
نَسَ بْنَ سِيرِينَ: هَلْ كَانَ سَمُرَةُ قَتَلَ أ

َ
لْتُ أ

َ
رَجُلًًا قَدْ جَمَعَ الْقُرْآنَ«، وعن محمّد بن سليم، قال: »سَأ

تَى الْكُوفَةَ، فَجَاءَ وَقَدْ قَتَلَ ثَمَانِيةَ آلََافٍ 
َ
وَهَلْ يُحْصَى مَنْ قَتَلَ سَمُرَةُ بْنُ جُنْدُبٍ؟! اسْتَخْلَفَهُ زِيَادٌ عَلَى الْبَصْرَةِ وَأ

حَدًا بَرِيئًا؟ قَالَ: لَوْ قَتَلْتُ إِلَيْهِمْ مِثْلَهُمْ مَا خَشِيتُ!«، وروي 
َ
نْ تَكُونَ قَدْ قَتَلْتَ أ

َ
اسِ، فَقَالَ لَهُ: هَلْ تَخَافُ أ مِنَ النَّ

هُ مُعَاوِيَةَ!  شْهُرٍ، ثُمَّ عَزَلَهُ، فَقَالَ سَمُرَةُ: لَعَنَ اللَّ
َ
ةَ أ قَرَّ مُعَاوِيَةُ سَمُرَةَ بَعْدَ زِيَادٍ سِتَّ

َ
 عن جعفر بن سليمان، قال: »أ



170

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

)ت٧٣هـ(3،  عمر  بن  الّلّه  وعبد  )ت٦٧هـ(2،  سعد  بن  وعمر  )ت٦٥هـ(1،  بشير  بن   والنعمان 

ئَاتِ مُعَاوِيَةَ، وَكَانَ  ئَةً مِنْ سَيِّ بَدًا!«، وكان قتادة يقول: »كَانَ زِيَادٌ سَيِّ
َ
بَنِي أ طَعْتُ مُعَاوِيَةَ مَا عَذَّ

َ
هَ كَمَا أ طَعْتُ اللَّ

َ
هِ لَوْ أ وَاللَّ

ئَاتِ زِيَادٍ« )انظر: أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٥، ص٢١١، ٢١٢ و٢٤٠؛ تاريخ  ئَةً مِنْ سَيِّ سَمُرَةُ بْنُ جُنْدُبٍ سَيِّ
الطبريّ، ج٥، ص٢٣٦، ٢٣٧، ٢٩١ و٢٩٢؛ قبول الأخبار ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج١، ص١٩٠(.

عْمَانُ بْنُ بَشِيرٍ، وَلِيَ الْيَمَنَ لِمُعَاوِيَةَ، وَوَلِيَ الْكُوفَةَ لِيَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةَ« )نسب معد  1 . قال الكلبيّ )ت٢٠٩هـ(: »النُّ
ا« أي منحرفًا عن عليّ )الطبقات  واليمن الكبير للكلبيّ، ج١، ص٤٠٦(، وقال ابن سعد )ت٢٣٠هـ(: »كَانَ عُثْمَانَيًّ
هَتْهُ نَائِلَةُ بِقَمِيصِ عُثْمَانَ  الكبرى لابن سعد، ج٨، ص١٧٦(، وقال محمّد بن حبيب البغداديّ )ت٢٤٥هـ(: »وَجَّ
عْمَانُ بْنُ بَشِيرٍ إِلَى  امِ« )المحبر لابن حبيب، ص٢٩٤(، وقال أبو الفداء )ت٧٣٢هـ(: »سَارَ النُّ إِلَى مُعَاوِيَةَ إِلَى الشَّ
امِ عَلَى قِتَالِ  هْلَ الشَّ

َ
ضَ أ قُ قَمِيصَ عُثْمَانَ عَلَى الْمِنْبَرِ، لِيُحَرِّ مِ، فَكَانَ مُعَاوِيَةُ يُعَلِّ خُ بِالدَّ امِ، وَمَعَهُ ثَوْبُ عُثْمَانَ الْمُلَطَّ الشَّ

امِ ذَلِكَ، ازْدَادُوا غَيْظًا« )المختصر في أخبار البشر لأبي الفداء، ج١، ص١٧١(،  هْلُ الشَّ
َ
ى أ

َ
مَا رَأ صْحَابِهِ، وَكُلَّ

َ
عَلِيٍّ وَأ

نْصَارِ! 
َ
عْمَانُ ذَا مَنْزِلَةٍ مِنْ مُعَاوِيَةَ، وَكَانَ مُعَاوِيَة يَقُولُ: يَا مَعْشَرَ الْْأ وقال ابن سلّّام الجمحيّ )ت٢٣٢هـ(: »كَانَ النُّ

كْرَمَهُ« )طبقات 
َ
هُ الْكُوفَةَ وَأ يْتُمْ مَا صَنَعْتُ بِهِ، وَكَانَ وَلَّاَّ

َ
عْمَانُ بْنُ بَشِيرٍ، وَقَدْ رَأ تَسْتَبْطِئُونَنِي، وَمَا صَحِبَنِي مِنْكُمْ إِلَّاَّ النُّ

ا بَلَغَ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيَةَ  فحول الشعراء لابن سلّّام الجمحيّ، ج٢، ص٤٦٣(، وروى خليفة بن خياط )ت٢٤٠هـ(: »لَمَّ
بَيْرِ يَدْعُوَانِهِ إِلَى  امَ بْنَ قَبِيصَةٍ إِلَى ابْنِ الزُّ عْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ وَهَمَّ رْسَلَ النُّ

َ
بَى، أ

َ
بَيْرِ عَلَى الْبَيْعَةِ فَأ رَادُوا ابْنَ الزُّ

َ
ةَ أ هْلَ مَكَّ

َ
نَّ أ

َ
أ

بَيْرِ، فَعَرَضَا عَلَيْهِ  هْلِ بَيْتِهِ مِنَ الْوِلََايَةِ، فَقَدِمَا عَلَى ابْنِ الزُّ
َ
حَبَّ لِِأ

َ
نْ يَجْعَلَ لَهُ وِلََايَةَ الْحِجَازِ وَمَا شَاءَ وَمَا أ

َ
الْبَيْعَةِ لِيَزِيدَ عَلَى أ

مَرَهُمَا بِهِ يَزِيدُ« )تاريخ خليفة بن خياط، ص٢٥٢(.
َ
مَا أ

2 . أمير الجيش الذين حاصروا الحسين عليه السلام، فمنعوه الماء وقاتلوه وقتلوه ظلمًا وعدوانًا. قال محمّد بن 
يِّ وَهَمَذَانَ، وَقَطَعَ مَعَهُ بَعْثًا،  هِ بْنُ زِيَادٍ عَلَى الرِّ سعد )ت٢٣٠هـ(: »كَانَ عُمَرُ بْنُ سَعْدٍ بِالْكُوفَةِ قَدِ اسْتَعْمَلَهُ عُبَيْدُ اللَّ
رْبَعَةَ آلََافٍ مِنْ 

َ
نْ يَسِيرَ إِلَيْهِ، وَبَعَثَ مَعَهُ أ

َ
هِ بْنُ زِيَادٍ عُمَرَ بْنَ سَعْدٍ أ مَرَ عُبَيْدُ اللَّ

َ
ا قَدِمَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ الْعِرَاقَ أ فَلَمَّ

ى قُتِلَ  طَاعَ بِالْخُرُوجِ إِلَى الْحُسَيْنِ، فَقَاتَلَهُ حَتَّ
َ
جُنْدِهِ، وَقَالَ لَهُ: إِنْ هُوَ خَرَجَ إِلَيَّ وَوَضَعَ يَدَهُ فِي يَدِي وَإِلَّاَّ فَقَاتِلْهُ، فَأ

الْحُسَيْنُ« )الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٧، ص١٦٧(، والعجب أنّه كان يروي عن أبيه عن رسول اللّه صلّى اللّه 
لْتُ 

َ
عليه وآله وسلّم أنّه قال: »قِتَالُ الْمُسْلِمِ كُفْرٌ« )المنتخب من مسند عبد بن حميد، ص٧٦(! قال مُهنّا: »سَأ

مَاءِ«  هُ صَاحِبُ الْجُيُوشِ، وَصَاحِبُ الدِّ نَّ
َ
ثَ عَنْهُ، قُلْتُ: لِمَ؟ قَالَ: لِِأ نْ يُحَدَّ

َ
حْمَدَ عَنْ عُمَرَ بْنِ سَعْدٍ، فَقَالَ: لََا يَنْبَغِي أ

َ
أ

)السنة لأبي بكر بن الخلال، ج٣، ص٥١٨(، وقيل ليحيى بن معين: »عُمَرُ بْنُ سَعْدٍ ثِقَةٌ؟ قَالَ: كَيْفَ يَكُونُ مَنْ 
ثِقَةً؟!« )التاريخ الكبير لابن أبي خيثمة ]السفر الثاني[، ج٢، ص٩٤٥(، وروي عن أبي حفص،  قَتَلَ الْحُسَيْنَ 
ثَنَا الْعِيزَارُ بْنُ حُرَيْثٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ سَعْدٍ، فَقَالَ  ثَنَا إِسْمَاعِيلُ، حَدَّ انَ يَقُولُ: حَدَّ قال: »سَمِعْتُ يَحْيَى بْنَ سَعِيدٍ الْقَطَّ
ثُنَا؟! فَسَكَتَ يَحْيَى« )الأسامي والكنى لأبي  بَا سَعِيدٍ، هَذَا قَاتِلُ الْحُسَيْنِ! عَنْ قَاتِلِ الْحُسَيْنِ تُحَدِّ

َ
لَهُ رَجُلٌ: يَا أ

هَ تَرْوِي عَنْ عُمَرَ بْنِ سَعْدٍ؟! فَبَكَى  مَا تَخَافُ اللَّ
َ
جُلُ: أ أحمد الحاكم، ج٢، ص٢٤٨(، وفي رواية أخرى: »قَالَ الرَّ

بَدًا« )تهذيب الكمال للمزّيّ، ج٢١، ص٣٥٧(. مع ذلك، فقد وثّقه رجال من 
َ
ثُ عَنْهُ أ حَدِّ

ُ
عُودُ أ

َ
يَحْيَى، وَقَالَ: لََا أ

أهل الحديث )انظر: الثقات للعجليّ، ج٢، ص١٦٦(، ورووا عنه )انظر: تهذيب الكمال للمزّيّ، ج٢١، ص٣٥٦(، 
واستقرّ أمرهم على أنّه صدوق )انظر: تقريب التهذيب لابن حجر، ص٤١٣(!

3 . امتنع من بيعة عليّ، ثمّ بايع معاوية ويزيد وعبد الملك بن مروان! وقد اشتهر أنّه استأذن على الحجّاج بن 
حْمَنِ!« فدخل، فلمّا وصل إليه قال له الحجّاج: »مَا  بِي عَبْدِ الرَّ

َ
يوسف ليلًًا، فقال الحجّاج: »إِحْدَى حُمُقَاتِ أ

مَ: >مَنْ مَاتَ وَلَمْ يُبَايِعْ إِمَامَ عَصْرِهِ وَزَمَانِهِ مَاتَ  ُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ ِ صَلَّ جَاءَ بِكَ؟« قال: »ذَكَرْتُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهَّ
بِي طَالِبٍ، وَتُبَايِعُ عَبْدَ الْمَلِكِ؟! بَايِعْ رِجْلِي، 

َ
بَيْعَةِ عَلِيِّ بْنِ أ فُ عَنْ  تَتَخَلَّ

َ
ةً<«، فقال له الحجّاج: »أ مِيتَةً جَاهِلِيَّ

فَإِنَّ يَدِي عَنْكَ مَشْغُولَةٌ«، ومدّ إليه رجله! )انظر: البصائر والذخائر لأبي حيّان التوحيديّ، ج٧، ص١٥١؛ نثر 
الدّرّ في المحاضرات للآبيّ، ج٢، ص٦٦؛ التذكرة الحمدونيّة لابن حمدون، ج٩، ص٢٢٥(، وروي عن الزهريّ 
، وَيُبَايِعُ لِيَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةَ وَلِعَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ مَرْوَانَ!« )مرآة الزمان  عَ مِنْ بَيْعَةِ عَلِيٍّ أنّه قال: »الْعَجَبُ لِِابْنِ عُمَرَ! تَمَنَّ

في تواريخ الأعيان لسبط بن الجوزيّ، ج٦، ص٥٣(.



171 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

)ت٩٤هـ(3،  الزّبير  بن  وعروة  )ت٨٦هـ(2،  أرطأة  بن  وبسر  )ت٧٥هـ(1،  يزيد  بن   والأسود 

1 . ذكره إبراهيم بن محمّد الثقفيّ )ت٢٨٣هـ( في فقهاء الكوفة الذين كانوا أهل عداوة عليّ وبغضه، قد خذلوا 
عنه، وخرجوا من طاعته )انظر: الغارات للثقفيّ، ج٢، ص٥٥٨(، وروى عن يحيى بن سلمة بن كهيل، عن 
سْوَدُ فَمَاتَ عَلَى ذَلِكَ، 

َ
ا الْْأ مَّ

َ
، فَأ سْوَدُ وَمَسْرُوقُ يَمْشِيَانِ إِلَى عَائِشَةَ، فَيَقَعَانِ عِنْدَهَا فِي عَلِيٍّ

َ
أبيه، قال: »كَانَ الْْأ

نَا وَزُبَيْدٌ 
َ
ى عَلَى عَلِيٍّ فِي زَوَايَا بَيْتِهِ«، وعن يحيى أيضًا، عن أبيه، قال: »دَخَلْتُ أ ى صَلَّ ا مَسْرُوقٌ فَلَمْ يَمُتْ حَتَّ مَّ

َ
وَأ

 ، سْوَدُ بْنُ يَزِيدَ يُفْرِطَانِ فِي سَبِّ عَلِيٍّ
َ
ثَتْنَا قَالَتْ: كَانَ مَسْرُوقٌ وَالْْأ ةِ مَسْرُوقٍ بَعْدَ مَوْتِهِ، فَحَدَّ

َ
يَامِيُّ عَلَى قُمَيْرٍ امْرَأ الْْإِ

نِهِ« 
ْ
سْوَدُ فَمَضَى عَلَى شَأ

َ
ا الْْأ مَّ

َ
، وَأ ي فِيهَا عَلَى عَلِيٍّ ِ صَلََاةً فِي بَيْتِهِ إِلَّاَّ وَيُصَلِّ ي لِِلَّهَّ ى مَا يُصَلِّ فَمَا مَاتَ مَسْرُوقٌ حَتَّ

)الغارات للثقفيّ، ج٢، ص٥٦٢-٥٦٥(، وممّا يدلّ على صحّة هذه الرواية ما روى الأسود عن عائشة في إنكار 
سُهُ 

ْ
؟ قَالَتْ: لَقَدْ كَانَ رَأ وْصَى إِلَى عَلِيٍّ

َ
مَ أ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ ِ صَلَّ كَانَ رَسُولُ اللَّهَّ

َ
وصاية عليّ، قال: »قِيلَ لِعَائِشَةَ: أ

؟!«  وْصَى إِلَى عَلِيٍّ
َ
أ بِهِ، فَمَتَى  فَلَقَدِ انْخَنَثَ فِي حِجْرِي وَمَا شَعَرْتُ  سْتِ، فَبَالَ فِيهَا،  فِي حِجْرِي، فَدَعَا بِالطَّ

)الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص٢٢٨؛ صحيح البخاريّ، ج٦، ص١٤؛ سنن النسائيّ، ج١، ص٣٢(، وما 
روى ابن عبد البرّ )ت٤٦٣هـ( من أنّ الأسود كان من التابعين الذين لم يشهدوا مع عليّ شيئًا من حروبه )انظر: 
الإستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البرّ، ج١، ص٧٧(، وما روى سيف بن عمر )ت٢٠٠هـ( من أنّ الأسود 
هَا  يُّ

َ
كان من المحضّضين بالكوفة على إعانة عثمان، فكانوا يسيرون فيها ويطوفون على مجالسها ويقولون: »يَا أ

مْرِكُمْ« )الفتنة ووقعة الجمل لسيف بن 
َ
اسُ! إِنَّ الْقِتَالَ يَحِلُّ الْيَوْمَ وَيَحْرُمُ غَدًا، انْهَضُوا إِلَى خَلِيفَتِكُمْ وَعِصْمَةِ أ النَّ

رْطَةِ مَعَ عَمْرِو بْنِ حُرَيْثٍ لَيَالِيَ مُصْعَبٍ«  سْوَدُ فِي الشُّ
َ
نَا وَالْْأ

َ
عمر، ص٦٢(، وما روي عن أبي إسحاق قال: »كُنْتُ أ

)الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٨، ص١٩٥؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص١٩(، وكان عمرو بن حريث من 
يستخلفه زياد بن أبيه إذا خرج إلى البصرة )انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٨، ص١٤٦؛ أنساب الأشراف 

للبلاذريّ، ج٣، ص١٧٩(. مع ذلك كلّه، فقد وثّقه أهل الحديث، وروى عنه البخاريّ ومسلم وأصحاب السنن!
2 . أحد قوّاد معاوية وأكابر أصحابه )جمهرة أنساب العرب لابن حزم، ج١، ص١٧٠(. كان على ساقة جيشه 
يوم صفّين )الأخبار الطوال لأبي حنيفة الدينوريّ، ص١٦٧(، فحمل عليه عليّ ليقتله، فأبدى له عورته، 
فرجع عنه )انظر: السيرة النبوية لابن كثير، ج٣، ص٤٠(. بعثه معاوية إلى البلاد ليقتل من كان من شيعة 
عليّ، فقتل كلّ من قدر عليه منهم، حتّى قتل النساء وذبح الأطفال )انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد، 
ج٦، ص٥٣٩؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٢، ص٤٥٣؛ تاريخ الطبريّ، ج٥، ص١٣٩؛ مرآة الزمان في 
ا بالقبيح وشتمه  تواريخ الأعيان لسبط بن الجوزيّ، ج٦، ص٤١٠(، ودخل البصرة، فصعد المنبر وذكر عليًّ
هِ مَا  وَاللَّ تُنْشِدُ عَظِيمًا،  كَ  مَا صَدَقْتُ؟!« فقال أبو بكرة: »إِنَّ

َ
أ هِ!  بِاللَّ نْشِدُكُمْ 

ُ
أ اسُ!  هَا النَّ يُّ

َ
وتنقّصه، ثمّ قال: »أ

صَدَقْتَ وَلََا بَرَرْتَ!« فأمر بأبى بكرة، فضُرب حتّى غُشي عليه )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١، ص٤٩٢(، 
هِ لَوْلََا  هْلَ الْمَدِينَةِ! وَاللَّ

َ
ودخل المدينة، فصعد منبر رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلّم وجعل ينادي: »يَا أ

مِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مُعَاوِيَةُ مَا تَرَكْتُ فِيهَا مُحْتَلِمًا إِلَّاَّ قَتَلْتُهُ!« )تاريخ الطبريّ، ج٥، ص١٣٩؛ الثقات 
َ
مَا عَهِدَ إِلَيَّ أ

خْبَثَ مِنْ بُسْرٍ وَلََا 
َ
لابن حبان، ج٢، ص٣٠٠(. فكان الهيثم بن عديّ يقول: »لَمْ يَكُنْ فِي بَنِي عَامِرِ بْنِ لُؤَيٍّ أ

ا،   مِنْهُ« )المقفى الكبير للمقريزيّ، ج٢، ص٢٣٨(! مع ذلك، فقد اعتبره كثير من أهل الحديث صحابيًّ
َ
سْوَأ

َ
أ

ورووا عنه، وأخرج له أبو داود والنّسائيّ والتّرمذيّ!
وبغضه  عليّ  عداوة  أهل  كانوا  الذين  الحجاز  فقهاء  في  )ت٢٨٣هـ(  الثقفيّ  محمّد  بن  إبراهيم  ذكره   .  3
عُرْوَةُ  أبيه، قال: »كَانَ  الزبير، عن  للثقفيّ، ج٢، ص٥٦٩(، وروى عن يحيى بن عروة بن  الغارات  )انظر: 
ا؛  ا نَالَ مِنْهُ« )الغارات للثقفيّ، ج٢، ص٥٧٦(، وليس ذلك بغريب؛ لأنّه كان ابن من حارب عليًّ  إِذَا ذَكَرَ عَلِيًّ



172

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

)ت١٢٤هـ(2،  الزهريّ  شهاب  بن  ومحمّد  )ت١٠٣هـ(1،  موسى  أبي  بن  بردة   وأبي 

خرج مع أبيه للحرب، فردّه من الطريق لصغره )انظر: مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٥٤٢؛ المعرفة والتاريخ 
الثالث[، ج٢، ص١٧٣(، وكانت عائشة  ]السفر  أبي خيثمة  الكبير لابن  التاريخ  للفسويّ، ج١، ص٢٣٣؛ 
ا وتطعن فيه، حتّى أنّها لمّا بلغتها خبر بيعة النّاس لعليّ قالت: »وَدِدْتُ  خالته ومعلّمته، وهي تبغض عليًّ
لْتُ 

َ
أبو غطفان، قال: »سَأ هَذِهِ« )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٢، ص٢١٧(، وروى  طْبَقَتْ عَلَى 

َ
أ هَذِهِ  نَّ 

َ
أ

لَمُسْتَنِدٌ  وَهُوَ  يَ  تُوُفِّ قَالَ:  حَدٍ؟ 
َ
أ سُهُ فِي حِجْرِ 

ْ
وَرَأ يَ  تُوُفِّ مَ  وَسَلَّ عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  هِ صَلَّ اللَّ يْتَ رَسُولَ 

َ
رَأ

َ
أ اسٍ:  ابْنَ عَبَّ

مَ بَيْنَ  هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يَ رَسُولُ اللَّ هَا قَالَتْ: تُوُفِّ نَّ
َ
ثَنِي عَنْ عَائِشَةَ أ ، قُلْتُ: فَإِنَّ عُرْوَةَ حَدَّ إِلَى صَدْرِ عَلِيٍّ

هُ لَمُسْتَنِدٌ إِلَى  مَ وَإِنَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يَ رَسُولُ اللَّ هِ لَتُوُفِّ تَعْقِلُ؟ وَاللَّ
َ
أ اسٍ:  سَحْرِي وَنَحْرِي! فَقَالَ ابْنُ عَبَّ

عن  الرزاق،  عبد  عن  وروي  ص٢٣٠(،  ج٢،  لابن سعد،  الكبرى  )الطبقات  لَهُ«  غَسَّ ذِي  الَّ وَهُوَ   ، عَلِيٍّ صَدْرِ 
لْتُهُ عَنْهُمَا يَوْمًا، فَقَالَ: مَا تَصْنَعُ 

َ
، فَسَأ هْرِيِّ حَدِيثَانِ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ فِي عَلِيٍّ معمر، قال: »كَانَ عِنْدَ الزُّ

هِمُهُمَا فِي بَنِي هَاشِمٍ«، وكان الحديثان في تنقيص عليّ )انظر:  تَّ
َ
ي لََأ عْلَمُ بِهِمَا، إِنِّ

َ
هُ أ بِهِمَا وَبِحَدِيثِهِمَا؟! اللَّ

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج٤، ص٦٤(، وقال المسعوديّ )ت٣٤٦هـ( في »مروج الذهب« )ج٣، 
صِلَةً  اجِ مُتَّ إِلَى الْحَجَّ الْمَلِكِ  عَبْدِ  وَكَانَتْ كُتُبُ  مَرْوَانَ،  بْنِ  الْمَلِكِ  عَبْدِ  هِ  يِ عَمِّ

ْ
رَأ عُرْوَةُ عَلَى  ص١١٣(: »كَانَ 

نْ لََا يَسُوءَهُ فِي نَفْسِهِ وَمَالِهِ«، وكان يعذر أخاه إذا جرى ذكر بني هاشم، وحصره إيّاهم 
َ
مُرُهُ بِتَعَاهُدِ عُرْوَةَ وَأ

ْ
يَأ

رْهِبَ 
ُ
رَادَ بِذَلِكَ إِرْهَابَهُمْ لِيَدْخُلُوا فِي طَاعَتِهِ كَمَا أ

َ
مَا أ في الشعب، وجمعه لهم الحطب لتحريقهم، ويقول: »إِنَّ

للمسعوديّ، ج٣،  الذهب  سَلَفَ!« )مروج  فِيمَا  الْبَيْعَةَ  بَوُا 
َ
أ هُمْ  إِذْ  حْرَاقِهِمْ  لِِإِ الْحَطَبُ  لَهُمُ  وَجُمِعَ  هَاشِمٍ  بَنُو 

ص٧٧(. مع ذلك، فقد وثّقه أهل الحديث كلّهم، ورووا عنه، وأخرج له البخاريّ ومسلم وأصحاب السنن!
1 . عامر بن عبد اللّه بن قيس. كان قاضيًا للحجّاج على الكوفة، وكانت إليه قطائع معاوية، وهو الذي شهد 
هِ  نَّ حُجْرَ بْنَ عَدِيٍّ قَدْ كَفَرَ بِاللَّ

َ
شْهَدُ أ

َ
على حجر بن عديّ الكنديّ رضي اللّه عنه عند زياد بن أبيه، فقال: »أ

كَفْرَةً صَلْعَاءَ«، يعني بذلك كفرة عليّ بن أبي طالب، لأنّه كان أصلع! وروي عن عبد الرّحمن بن جندب، 
تِي قَتَلْتَ  رِنِي يَدَكَ الَّ

َ
ارِ بْنِ يَاسِرٍ فَقَالَ: أ بِي الْغَادِيَةِ الْجُهَنِيِّ قَاتِلِ عَمَّ

َ
بَا بُرْدَةَ بِوَاسِطَ نَظَرَ إِلَى أ

َ
يْتُ أ

َ
قال: »رَأ

بَدًا!« )انظر: أنساب الأشراف 
َ
ارُ أ كَ النَّ لَهَا«، وفي رواية أنّه قبّل يده وقال: »لََا تَمَسُّ قَبِّ

ُ
ى أ ارَ بْنَ يَاسِرٍ حَتَّ بِهَا عَمَّ

الأخبار  قبول  ص٢٦٩؛  ج٥،  الطبريّ،  تاريخ  ص٥٦٥؛  ج٢،  للثقفيّ،  الغارات  ص٢٥٤؛  ج٥،  للبلاذريّ، 
ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج١، ص٢٥٧؛ تهذيب الكمال للمزّيّ، ج٣٣، ص١٤٥(. مع ذلك، فقد وثّقه أهل 

الحديث، ورووا عنه، وأخرج له البخاريّ ومسلم وأصحاب السنن!
2 . كان من أعوان بني أميّة وملازميهم. لزم عسكر عبد الملك بن مروان، وكان يدخل عليه كثيرًا، وتوفّي عبد 
الملك، فلزم الوليد بن عبد الملك حتّى توفّي، ثمّ سليمان بن عبد الملك، وعمر بن عبد العزيز، ويزيد بن عبد 
الملك. فجعله يزيد بن عبد الملك على قضائه. ثمّ لزم هشام بن عبد الملك، وحجّ هشام سنة ستّ ومائة وحجّ 
معه الزّهريّ، فصيّره هشام مع ولده يعلّمهم ويفقّههم ويحدّثهم ويحجّ معهم، فلم يفارقهم حتّى مات بالمدينة 
)انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٧، ص٤٣١(، وروي عن محمّد بن شيبة، قال: »شَهِدْتُ مَسْجِدَ الْمَدِينَةِ، 
لََامُ، فَجَاءَ  ا فَنَالََا مِنْهُ، فَبَلَغَ ذَلِكَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِمَا السَّ بَيْرِ قَدْ جَلَسَا، فَذَكَرَا عَلِيًّ هْرِيُّ وَعُرْوَةُ بْنُ الزُّ فَإِذَا الزُّ
نْتَ يَا 

َ
ا أ مَّ

َ
بِيكَ، وَأ

َ
بِي عَلَى أ

َ
ِ، فَحَكَمَ لِِأ بَاكَ إِلَى اللَّهَّ

َ
بِي حَاكَمَ أ

َ
نْتَ يَا عُرْوَةُ، فَإِنَّ أ

َ
ا أ مَّ

َ
ى وَقَفَ عَلَيْهِمَا، فَقَالَ: أ حَتَّ

بِيكَ« )الغارات للثقفيّ، ج٢، ص٥٧٧(، وروي عن جعفر بن إبراهيم 
َ
رَيْتُكَ كِيرَ أ

َ
ةَ لََأ نْتَ بِمَكَّ

َ
نَا وَأ

َ
، فَلَوْ كُنْتُ أ زُهْرِيُّ

! لََا تَكْتُبْ عَنْهُ!  سْمَعُ مِنْهُ، فَإِذَا عَجُوزٌ قَدْ وَقَفَتْ عَلَيْهِ، فَقَالَتْ: يَا جَعْفَرِيُّ
َ
هْرِيِّ أ الجعفريّ، قال: »كُنْتُ عِنْدَ الزُّ

نْتَ، كَتَمْتَ 
َ
ةُ، خَرِفَتْ! قَالَتْ: خَرِفْتَ أ خْتِي رُقَيَّ

ُ
خَذَ جَوَائِزَهُمْ! فَقُلْتُ: مَنْ هَذِهِ؟! قَالَ: أ

َ
ةَ، وَأ مَيَّ

ُ
هُ مَالَ إِلَى بَنِي أ فَإِنَّ

دٍ« )تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٤٢، ص٢٢٨(، وكانت العجوز أعقل من أهل الحديث؛ فإنّهم  فَضَائِلَ آلِ مُحَمَّ
وثّقوه على ذلك، ورووا عنه، وأخرج له البخاريّ ومسلم وأصحاب السنن!



173 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

وعبد الملك بن عمير )ت١٣٦هـ(1، وحريز بن عثمان )ت١٦٣هـ(2، وحُصين بن نمُير )ت‌نحو١٩٠هـ(3، 
لبني  الشّديدة  بالعداوة  ويُعرفون  الأمويّين،  خدمة  في  علانية  يعملون  غيرهم،  وكثييرن 
 هاشم، ومع ذلك فقد وثق بهم أهل الحديث وأمثال البخاريّ )ت٢٥٦هـ( ومسلم )ت٢٦١هـ(. 

1 . كان من قضاة بني أميّة على الكوفة، واشتهر بأنّه قتل رسول الحسين عليه السلام لمّا رماه ابن زياد من 
رِيحَهُ!« )انظر: 

ُ
نْ أ

َ
رَدْتُ أ

َ
فوق القصر، فتكسّرت عظامه وبقي به رمق، فجاء فذبحه، فلمّا عيب ذلك عليه قال: »أ

تاريخ الطبريّ، ج٥، ص٣٩٨؛ قبول الأخبار ومعرفة الرجال للكعبيّ، ج٢، ص١٢٤؛ البداية والنهاية لابن 
سَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ 

ْ
يْتُ رَأ

َ
كثير، ج٨، ص١٨٢(، وكان طيلة حياته قرينًا للظالمين؛ كما روي أنّه قال: »رَأ

تِيَ بِهِ 
ُ
سَ الْمُخْتَارِ أ

ْ
يْتُ رَأ

َ
بِي عُبَيْدٍ، وَرَأ

َ
تِيَ بِهِ الْمُخْتَارُ بْنُ أ

ُ
هِ أ سَ عُبَيْدِ اللَّ

ْ
يْتُ رَأ

َ
هِ بْنُ زِيَادٍ، وَرَأ تِيَ بِهِ عُبَيْدُ اللَّ

ُ
أ

تِيَ بِهِ عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مَرْوَانَ« )الثقات للعجليّ، ج٢، ص١٠٤؛ أنساب 
ُ
سَ مُصْعَبٍ أ

ْ
يْتُ رَأ

َ
بَيْرِ، وَرَأ مُصْعَبُ بْنُ الزُّ

الأشراف للبلاذريّ، ج٣، ص٢٢٣؛ مسند أبي يعلى، ج٥، ص٥٣(، ومن غرائبه أنّه روى عن أبي الغادية قاتل 
بُو غَادِيَةَ 

َ
عمّار بن ياسر، فأنكر الناس ذلك حتّى ظنّوا أنّه رجل آخر، فقال يحيى بن معين )ت٢٣٣هـ(: »أ

هَذَا وَاحِدٌ لَيْسَ غَيْرَهُ« )تاريخ ابن معين ]رواية الدوريّ[، ج٣، ص١٣(. مع ذلك، فقد وثّقه كثير من أهل 
الحديث، وأكثروا الرواية عنه، وأخرج له البخاريّ ومسلم وأصحاب السنن!

ا مشهورًا بالنصب والإنحراف عن عليّ بن أبي طالب. روي عن أبي حفص قال: »كَانَ حَرِيزُ  2 . كان شاميًّ
ةَ،  مَكَّ إِلَى  مِصْرَ  مِنْ  حَرِيزًا  »عَادَلْتُ  قال:  عيّاش  بن  إسماعيل  وعن  مِنْهُ«،  وَيَنَالُ  ا  عَلِيًّ يَنْتَقِصُ  عُثْمَانَ  بْنُ 
تَكْتُبْ  لَمْ  لِمَ  لَهُ:  وَيَلْعَنُهُ«، وعن عبد اللّه بن حمّاد قال: »سَمِعْتُ يَحْيَى بْنَ صَالِحٍ وَقِيلَ  ا  فَجَعَلَ يَسُبُّ عَلِيًّ
ى  الْمَسْجِدِ حَتَّ يَخْرُجُ مِنَ  فَكَانَ لََا  الْفَجْرَ سَبْعَ سِنِينَ،  مَعَهُ  يْتُ  كْتُبُ عَنْ رَجُلٍ صَلَّ

َ
أ كَيْفَ  قَالَ:  عَنْ حَرِيزٍ؟ 

ا عَلَى الْمَنَابِرِ«، وعن عمران بن  ا سَبْعِينَ لَعْنَةً كُلَّ يَوْمٍ؟!«، وعن جرير قال: »كَانَ حَرِيزٌ يَشْتُمُ عَلِيًّ يَلْعَنَ عَلِيًّ
ا«، وعن يزيد بن هارون قال: »قَالَ حَرِيزٌ: لََا  هُ، قَتَلَ آبَائِي، يَعْنِي عَلِيًّ حِبُّ

ُ
أبان قال: »سَمِعْتُ حَرِيزًا يَقُولُ: لََا أ

يْنِ«، وعن الحسن بن عليّ قال: »قُلْتُ لِيَزِيدَ بْنِ هَارُونَ: سَمِعْتَ مِنْ حَرِيزٍ شَيْئًا تُنْكِرُهُ  حِبُّ مَنْ قَتَلَ لِي جَدَّ
ُ
أ

قُ عَلَيَّ  سْمَعَ مِنْهُ شَيْئًا يُضَيِّ
َ
نْ أ

َ
نْ لََا يَذْكُرَ لِي شَيْئًا مِنْ هَذَا مَخَافَةَ أ

َ
لْتُهُ أ

َ
ي سَأ عَلَيْهِ مِنْ هَذَا الْبَابِ؟ فَقَالَ: إِنِّ

! فَقُلْتُ لِيَزِيدَ:  مِيرٌ، يَعْنِي: لَنَا مُعَاوِيَةُ وَلَكُمْ عَلِيٌّ
َ
مِيرٌ وَلَكُمْ أ

َ
شَدُّ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: لَنَا أ

َ
وَايَةَ عَنْهُ، قَالَ: فَأ الرِّ

فَقَدْ آثَرَنَا عَلَى نَفْسِهِ، فَقَالَ: نَعَمْ«، وفي رواية أخرى أنّه كان يقول: »لَنَا إِمَامُنَا وَلَكُمْ إِمَامُكُمْ« )انظر: الضّعفاء 
الكبير للعقيليّ، ج١، ص٣٢١؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج٩، ص١٨٢؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، 
ج١٢، ص٣٤٨(، وذكر أبو الفتح الأزديّ أنّ حريزًا روى أن النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم لمّا أراد أن يركب 
بغلته جاء عليّ فحلّ حزام البغلة ليقع النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، ومن هذه حاله لا يُروى عنه شيء 
)الضّعفاء والمتروكون لابن الجوزيّ، ج١، ص١٩٧(. مع ذلك، فقد وثّقه أهل الحديث ورووا عنه، وأخرج له 
البخاريّ وأصحاب السنن الأربعة، وهم يعلمون حاله؛ كما قال أحمد بن حنبل: »هُوَ صَحِيحُ الْحَدِيثِ، إِلَّاَّ 
ثِقَةٌ، وَكَانَ  ثِقَةٌ«، وقال العجليّ: »شَامِيٌّ  بِي طَالِبٍ«، وقال في موضع آخر: »ثِقَةٌ 

َ
أ بْنِ  هُ يَحْمِلُ عَلَى عَلِيِّ  نَّ

َ
أ

«! كذلك يضلّ اللّه الذين لا يعقلون! حَامُلِ عَلَى عَلِيٍّ «، وقال أبو حفص: »ثَبْتٌ شَدِيدُ التَّ يَحْمِلُ عَلَى عَلِيٍّ
تَيْتُهُ 

َ
بِي مِحْصَنٍ؟ قَالَ: أ

َ
بِي: لِمَ لَمْ تَكْتُبْ عَنْ أ

َ
3 . أبو مِحصَن الهمْدانيّ الواسطيّ. قال ابن أبي خيثمة: »قُلْتُ لِِأ

كْتُبْ عَنْهُ« )إكمال تهذيب الكمال لمُغَلْطاي 
َ
عُدْ إِلَيْهِ، وَلَمْ أ

َ
بِي طَالِبٍ وَيَعِيبُهُ، فَلَمْ أ

َ
فَإِذَا هُوَ يَحْمِلُ عَلَى عَلِيِّ بْنِ أ

صْبِ« )تقريب التهذيب لابن حجر، ص١٧١(. مع ذلك،  بن قَلِيج، ج٢، ص٣٧٣(، وقال ابن حجر: »رُمِيَ بِالنَّ
فقد وثّقه العجليّ وأبو زرعة، وذكره ابن حبّان في »الثقات« )ج٨، ص٢٠٨(، وقال فيه أبو حاتم: »صَالِحٌ لَيْسَ بِهِ 
سٌ« )الجرح والتعديل لابن أبي حاتم، ج٣، ص١٩٨(، وروى عنه البخاريّ، وأبو داود، والتّرمذيّ، والنّسائيّ!

ْ
بَأ



174

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

عدد قليل منهم أيضًا كانوا يمتنعون عن إعانة الحكّّام والعداوة لآل رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه 
أنهّم لقوا إعراضًا من أهل الحديث؛ مثل أبي حنيفة  قتُلوا، والغريب  أو  وآله وسلمّ سُجنوا 
)ت١٥٠هـ( الذي أبى قبول منصب القضاء، وكانت له علاقات مع آل رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه 
وآله وسلمّ، ولهذا السّبب سُجن واتهّم من قبل أهل الحديث بالكفر والضلال1. بصرف الّنظر 
عن هذا العدد القليل الذين لم يكن لديهم بالطبع مجال كبير للرواية بسبب إعراض أهل 
الحديث عنهم، كان أكثر الرّواة المسلمين الذين أصبحوا مصدر العقائد والأحكام الإسلاميّة 
للتيّار الأمويّ، ولا يرون إظهار الخلاف معه جائزًا. مع أخذ هذا في الإعتبار، من  تابعين 
بالثقة  جديرًا  مصدرًا  يكونوا  أن  وجه  بأيّ  يستطيعون  كانوا  ما  هؤلاء  أمثال  أنّ  الواضح 
ا أن ينقلوا  للمسلمين اللاحقين؛ لأنهّ بسبب تبعيّتهم وخوفهم، كان من الصّعب عليهم جدًّ
إليهم جوانب من الإسلام تتعارض مع مصالح الحكّّام الأمويّين. لذلك، فإنّ إحسان الظنّ بهم، 
على الرغّم من الّدوافع العديدة التي كانت لديهم لكتمان الحقّ أو تحريفه، ليس من الحكمة، 
بل هو بالتأكيد مثال للسّفاهة2. مع ذلك، يبدو أنّ الكثير من المسلمين يتعمّدون البناء على 
هذا الخداع الذاتّي، ويحسبون أنهّم ملزمون بتبرئة القرون الأولى من أيّ خطأ حتّّى باستخدام 
الكذب، في حين أنهّ من المسلمّ به أنّ الخداع الذاتّي والكذب لا مكان لهما في الإسلام؛ كما 
نْفُسَهُمْ وَمَا يشَْعُرُون3َ، وقال: 

َ
 أ

َّ
ينَ آمَنُوا وَمَا يََخْدَعُونَ إِلَّا ِ

َّ
َ وَالَّذ قال الّلّه تعالى: يُُخَادِعُونَ اللَّهَّ

كََاذِبوُن4َ، بل أقصى واجب 
ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
ِ ۖ وَأ  يؤُْمِنوُنَ بآِياَتِ اللَّهَّ

َ
ينَ لَا ِ

َّ
كَذِبَ الَّذ

ْ
مَا يَفْتََرِي ال إِنَّ

يمكن استنباطه من العقل والشّّرع في هذا الصّدد، هو احترام المسلمين الأوائل على غرار 
احترام الوالدين، لا تبرئتهم من أيّ خطأ ارتكبوه؛ لأنّ الإنتباه لأخطاء الوالدين لا يستلزم 
عدم احترامهما، بل يمكن انتقادهما على أخطائهما دون إخلال باحترامهما؛ مثل إبراهيم 
عليه السّلام الذي انتقد أباه على أخطائه دون إخلال باحترامه؛ كما أخبر الّلّه عنه تعليمًا 
 يُغْنِِي عَنكَْ شَيئًْا5؛ 

َ
 يُبصِِْرُ وَلَا

َ
 يسَْمَعُ وَلَا

َ
بتَِ لمَِ تَعْبُدُ مَا لَا

َ
بيِهِ ياَ أ

َ
 للمسلمين فقال: إِذْ قَالَ لِِأ

1 . لمعرفة اتّهامات أهل الحديث وشتائمهم له، راجع: التاريخ الكبير للبخاريّ، ج٩، ص٤٧١؛ الضّعفاء 
نعيم  لأبي  الضّعفاء  ص٢٨٠-٢٨٥؛  ج٤،  للعقيليّ،  الكبير  الضّعفاء  ص١٠٠؛  للنسائيّ،  والمتروكون 

الأصبهانيّ، ص١٥٤؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج١٥، ص٥٤٣-٥٨٢.
عَلَى  الْقَوْمَ  هِمُوا  »اتَّ يقول:  كان  أنّه  التابعين،  كبار  وهو من  بن سلمة،  وائل شقيق  أبي  روي عن  كما   .  2

ى خَلَطُوا«، رواه الكعبيّ )ت٣١٩هـ( في »قبول الأخبار« )ج١، ص٣٧(. ِ مَا مَاتُوا حَتَّ دِينِكُمْ، فَوَاللَّهَّ
3 . البقرة/ ٩

4 . النّحل/ ١٠٥
5 . مريم/ ٤٢



175 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

بعصيان  الّلّه  أذن  قد  السّبب  ولهذا  له،  عمياء  طاعة  يستلزم  لا  ما  شخص  احترام  أنّ  كما 
مٌ 

ْ
نْ تشُْْرِكَ بِِي مَا ليَسَْ لكََ بهِِ عِل

َ
الوالدين، ولم يأذن بعدم احترامهما، فقال: وَإنِْ جَاهَدَاكَ عََلَىَ أ

نْياَ مَعْرُوفًا1. من هنا يعلم أنهّ يمكن احترام المسلمين الأوائل،   تطُِعْهُمَا ۖ وصََاحِبهُْمَا فِِي الدُّ
َ

فَلَا
وفي نفس الوقت التنبيه على أخطائهم وعدم اتبّاعهم فيها.

على أيّ حال، سواء رضينا أم كرهنا، وسواء قبلنا أم رفضنا، فإنّ التركيبة الحالّية للعالم الإسلامّي 
 من أن تكون ناشئة من الإسلام وتعاليمه الخالصة والكاملة، قد 

ً
والإصطفافات الموجودة فيه، بدلًا

تشكّّلت نتيجة لحكومة الأمويّين والأحداث السّياسيّة في القرون الإسلاميّة الأولى، ونشأت من 
اه الحكّّام الظالمين وسلبيّة العلماء المسلمين تجاههم وفراغ السّاحة من الهاشميّين؛ لدرجة أنّ 

ّ
اتّج

القراءة الرسّميّة الحالّية للإسلام، خاصّة في مجال العقائد، يمكن اعتبارها قراءة أمويّة للإسلام، 
وهذا أمر ظاهر ومكشوف تمامًا على الأقلّ فيما يتعلقّ بشكل الحكم السّياسّي وأسلوبه2.

1 . لقمان/ ١٥
2 . ما نبّه عليه أيّده اللّه تعالى من عِظَمِ تأثير بني أميّة على ثقافة المسلمين وفهمهم للإسلام حقيقة مؤسفة لها 
شواهد كثيرة، بل هو ما أخبر عنه النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم وأهل بيته من قبل؛ كما صحّ أنّ النبيّ صلّى 
تِي هَذَا الْحَيُّ مِنْ قُرَيْشٍ« )صحيح البخاريّ، ج٤، ص١٩٩؛ صحيح مسلم،  مَّ

ُ
اللّه عليه وآله وسلّم قال: »يُهْلِكُ أ

ج٨، ص١٨٦(، ومن الواضح أنّ إهلاكهم للأمّة لا يعني غير ذلك، وقد روي أنّ النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم رأى 
في منامه بني أميّة يصعدون على منبره من بعده، ويضلّون النّاس عن الصراط القهقرى، وهو أيضًا بهذا المعنى 
)انظر: سنن الترمذيّ، ج٥، ص٤٤٤؛ مسند أبي يعلى، ج١١، ص٣٤٨؛ مناقب أمير المؤمنين لمحمّد بن سليمان 
الكوفيّ، ج٢، ص١٧١؛ تفسير العيّاشيّ، ج٢، ص٢٩٨؛ تفسير ابن أبي حاتم، ج٧، ص٢٣٣٦؛ المستدرك على 
تِي  لُ سُنَّ لَ مَنْ يُبَدِّ وَّ

َ
الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٨٦؛ دلائل النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٥٠٩(، وروي أنّه قال: »إِنَّ أ

ةَ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٢٦٠؛ الأوائل لابن أبي عاصم، ص٧٧(، وروي أنّه قال: »إِذَا بَلَغَ  مَيَّ
ُ
رَجُلٌ مِنْ بَنِي أ

هِ دَغَلًًا« )الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٣٠؛  هِ نِحَلًًا، وَكِتَابَ اللَّ هِ خَوَلًًا، وَمَالَ اللَّ خَذُوا عِبَادَ اللَّ رْبَعِينَ رَجُلًًا اتَّ
َ
ةَ أ مَيَّ

ُ
بَنُو أ

مسند الشاميين للطبرانيّ، ج٢، ص٣٣٨؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٢٥(، ولذلك كان أبغض 
 الأحياء إليه بنو أميّة )انظر: الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٣٢؛ مسند أبي يعلى، ج١٣، ص٤١٧؛ مسند الرويانيّ، 
ةٍ آفَةٌ، وَآفَةُ هَذِهِ  مَّ

ُ
ج١، ص٧٩؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٢٨(، وروي عن عليّ أنّه قال: »لِكُلِّ أ

هَا  ةَ، فَإِنَّ مَيَّ
ُ
خْوَفَ الْفِتَنِ عِنْدِي عَلَيْكُمْ فِتْنَةُ بَنِي أ

َ
لََا إِنَّ أ

َ
ةَ« )الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٢٩(، وقال: »أ مَيَّ

ُ
ةِ بَنُو أ مَّ

ُ
الْْأ

رُوسِ،  ابِ الضَّ رْبَابَ سُوءٍ بَعْدِي، كَالنَّ
َ
ةَ لَكُمْ أ مَيَّ

ُ
هِ لَتَجِدُنَّ بَنِي أ تُهَا، وَايْمُ اللَّ تْ بَلِيَّ تُهَا، وَخَصَّ تْ خُطَّ فِتْنَةٌ عَمْيَاءُ مُظْلِمَةٌ، عَمَّ

وْ غَيْرَ ضَائِرٍ 
َ
ى لََا يَتْرُكُوا مِنْكُمْ إِلَّاَّ نَافِعًا لَهُمْ أ هَا، لََا يَزَالُونَ بِكُمْ حَتَّ تَعْذِمُ بِفِيهَا، وَتَخْبِطُ بِيَدِهَا، وَتَزْبِنُ بِرِجْلِهَا، وَتَمْنَعُ دَرَّ

هِ لََا يَزَالُونَ  ةً، لَيْسَ فِيهَا مَنَارُ هُدًى، وَلََا عَلَمٌ يُرَى«، وقال: »وَاللَّ ةً، وَقِطَعًا جَاهِلِيَّ بِهِمْ، تَرِدُ عَلَيْكُمْ فِتْنَتُهُمْ شَوْهَاءَ مَخْشِيَّ
ى لََا يَبْقَى بَيْتُ مَدَرٍ وَلََا وَبَرٍ إِلَّاَّ دَخَلَهُ ظُلْمُهُمْ، وَنَبَا بِهِ  وهُ، وَحَتَّ وهُ، وَلََا عَقْدًا إِلَّاَّ حَلُّ مًا إِلَّاَّ اسْتَحَلُّ هِ مُحَرَّ ى لََا يَدَعُوا لِلَّ حَتَّ
حَدِهِمْ 

َ
حَدِكُمْ مِنْ أ

َ
ى تَكُونَ نُصْرَةُ أ ى يَقُومَ الْبَاكِيَانِ يَبْكِيَانِ، بَاكٍ يَبْكِي لِدِينِهِ، وَبَاكٍ يَبْكِي لِدُنْيَاهُ، وَحَتَّ سُوءُ رَعْيِهِمْ، وَحَتَّ

طَاعَهُ، وَإِذَا غَابَ اغْتَابَهُ« )انظر: الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٩٥؛ مصنّف ابن أبي 
َ
دِهِ، إِذَا شَهِدَ أ كَنُصْرَةِ الْعَبْدِ مِنْ سَيِّ

شيبة، ج٧، ص٥٢٨؛ حديث ابن ديزيل، ص٨٢ و٨٤؛ الغارات للثقفيّ، ج١، ص١٠؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، 
ةُ  مَّ

ُ
لََامُ إِذْ قَدْ بُلِيَتِ الْْأ سْلََامِ السَّ ا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، وَعَلَى الْْإِ هِ وَإِنَّ ا لِلَّ ص١٠٢(، وروي أنّ الحسين لمّا بلغه بيعة يزيد قال: »إِنَّ

لََامُ« يدلّ على عِظم تأثير حكومة يزيد  سْلََامِ السَّ بِرَاعٍ مِثْلِ يَزِيدَ« )الفتوح لابن أعثم، ج٥، ص١٧(، وقوله: »عَلَى الْْإِ
وأمثاله من بني أميّة على الإسلام، حتّى كأنّها تُميته، فتدبّر.



176

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

لأنهّ  الأمويّين؛  الحكّّام  على  حكرًا  كان  المسلمين  آراء  على  التأثير  أنّ  يعني  لا  هذا  طبعًا 
موقف  تشكيل  في  ا  مهمًّ دورًا  لعبوا  السّلطة  إلى  آخرون  حكّّام  جاء  الأمويّين،  الحكّّام  بعد 
في  هيمنتهم  بسبب  الأمويّين،  الحكّّام  أنّ  الحقيقة  لكنّ  جديدة،  تيّارات  وخلقوا  المسلمين 
تباشير تاريخ الإسلام، واستخدامهم لأوجه الشّخصيّات الإسلاميّة، تركوا أعمق وأوسع أثر 
أتباع لهم عن  بعدهم مجرّد  من  الحكّّام  وكان  بعدهم،  من  الحكّّام  المسلمين وحتّّى  ثقافة  على 
قصد أو غير قصد، وواصلوا سياساتهم بشكل أو بآخر. هذا في حين أنّ الحكّّام الأوائل من 
بعدهم كانوا بني عبّاس، وهم فرع من بني هاشم استولوا على السّلطة باستغلال مظلوميّتهم، 
إلى  بوضوح  ينتمون  وكانوا  الهاشمّي،  للتيّار  ممثّلين  لم يكونوا  الفكريّة  الناحية  من  لكنّهم 
الغالب  السّلطة بين المسلمين الذين كانوا في  السّبب تمكّنوا من نيل  التيّار الأمويّ، ولهذا 
السّلطة، أخذوا في  أيضًا بعد وصولهم إلى  أنهّم  الّدليل على هذه الحقيقة هو  أمويّين فكريًّا. 
قمع سائر الهاشميّين، وخاصّة العلويّين، ووضعوا قتلهم وسجنهم ومحبّيهم على جدول الأعمال 
لذلك،  والشدّة.  القسوة  من  مزيدًا  استخدموا  الحالات  بعض  في  وربما  الأمويّين،  بطريقة 
فإنّ ما أعنيه بالتيّار الأمويّ، ليس التيّار الموجود بين الحكّّام الأمويّين فقطّ، بل هو التيّار 
الذي أسّسه الحكّّام الأمويّون، واستمرّ به الحكّّام اللاحقون بأسماء أخرى، واليوم أيضًا يتبعه 
حكّّام مثل آل سعود. بالإضافة إلى ذلك، يتشكّّل اليوم تيّار أمويّ قحّ في منطقة الشام، منشأ 
الأمويّين، بقيادة بعض آل أبي سفيان1، يسعى لإحياء حكومة أجداده تحت عنوان الخلافة 
المجد  استعادة  أمل  العنوان وعلى  بهذا  المسلمين  العديد من  نفسه  إلى  الإسلاميّة، ويجذب 
المادّيّ لعصرهم، ليفتح بهذه الطريقة جبهة جديدة ضدّ بقيّة من آل رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه 
وآله وسلمّ، ويعزّز فكرة أنّ صراع الأمويّين مع الهاشميّين لا نهاية له2. في حين أنّ بني هاشم 
عْلمَُ حَيثُْ 

َ
ُ أ ليسوا مذنبين أن اختارهم الّلّه لخلافته ولم يختر بني أميّة، وهذا قوله تعالى: اللَّهَّ

عَظِيم4ِ؛ 
ْ
ال فَضْلِ 

ْ
ال ذُو   ُ وَاللَّهَّ  ۚ يشََاءُ  مَنْ  برِحَْْمَتِهِ  يََخْتَصُّ   ُ وَاللَّهَّ تعالى:  وقوله   ،3َُه رسَِالَتَ  يََجعَْلُ 

فِتْنَةً مِنْ بَطْنِ  رُكُمْ  حَذِّ
ُ
1 . كأنّه يريد السفيانيّ؛ فقد روي عن النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »أ

« )انظر: الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٥٥؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم،  فْيَانِيِّ امِ، وَهِيَ فِتْنَةُ السُّ الشَّ
ج٤، ص٥١٥(، والروايات فيه متواترة.

ِ، قُلْنَا:  هْلُ بَيْتَيْنِ تَعَادَيْنَا فِي اللَّهَّ
َ
بِي سُفْيَانَ أ

َ
ا وَآلَ أ 2 . كما روي عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »إِنَّ

مَ، وَقَاتَلَ مُعَاوِيَةُ عَلِيَّ بْنَ  ُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ ِ صَلَّ بُو سُفْيَانَ رَسُولَ اللَّهَّ
َ
، قَاتَلَ أ ُ ، وَقَالُوا: كَذَبَ اللَّهَّ ُ صَدَقَ اللَّهَّ

يُقَاتِلُ الْقَائِمَ  فْيَانِيُّ  لََامُ، وَالسُّ يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةَ الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيٍّ عَلَيْهِمَا السَّ لََامُ، وَقَاتَلَ  بِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّ
َ
أ

لََامُ«، رواه ابن بابويه )ت٣٨١هـ( في »معاني الأخبار« )ص٣٤٦(. - عَلَيْهِ السَّ -يَعْنِي الْمَهْدِيَّ
3 . الأنعام/ ١٢٤
4 . البقرة/ ١٠٥



177 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

ا  ذه قابيل عدوًّ
ّ

كما لم يكن ذنب هابيل أن تقبّل الّلّه قربانه ولم يتقبّل قربان قابيل أن اتّخ
إِذْ  قَِّ 

ْ
باِلْح آدَمَ  ابْنََيْ   

َ
نَبَأ عَليَهِْمْ  وَاتلُْ  فقال:  المسلمين  لعبرة  عنهما  الّلّه  أخبر  كما  وقتله؛ 

ُ مِنَ  مَا يَتَقَبَّلُ اللَّهَّ قْتُلنََّكَۖ قَالَ إِنَّ
َ َ
خَرِ قَالَ لَأ

ْ
حَدِهِمَا وَلمَْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الْآ

َ
بَا قُرْبَاناً فَتُقُبِّلَ مِنْ أ قَرَّ

مُتَّقِيَن1، ومن الواضح أنّ المسلم من كان مسلمًا لمشيئة الّلّه، ولم يجادل فيها ولم ينازع 
ْ
ال

من اختاره، ولذلك فلو كفّ بنو أميّة عن التمرّد على الّلّه وانقادوا لقضائه في إخوانهم لكان 
خيًرا لهم؛ لأنّ كلاهما من سلالة قريش، ووصل الرّحم خير من قطعها.

غير  عن  أو  قصد  عن  الأمويّ  التيّار  يتبّعون  الآن  المسلمين  أكثر  فإنّ  حال،  أيّ  على 
وإدارة  بدعم  انتشرت  أو  نشأت  التي  المذاهب  يتبّعون  علم،  بغير  أو  بعلم  لأنهّم،  قصد؛ 
أصبح  الذي  مالك  كتاب  المثال،  سبيل  على  كما  لهم؛  المضاهئين  الحكّّام  أو  الأمويّين  من 
من  وإشراف  )ت١٠١هـ(  الأمويّ  العزيز  عبد  بن  عمر  من  بأمر  كُتب  لمذهبه،  أساسًا 
عهد  في  وحصل  )ت١٢٠هـ(2،  حزم  بن  عمرو  بن  محمّد  بن  بكر  أبي  بالمدينة  واليه 
العبّاسييّن3،  )ت١٦٩هـ(  والمهديّ  )ت١٥٨هـ(  المنصور  من  وترويج  دعم  على   العبّاسييّن 

1 . المائدة/ ٢٧
2 . أراد أنّ أوّل باعث بعث مالكًا في المدينة على تأليف كتابه الحديثيّ كان أمر عمر بن عبد العزيز؛ فإنّه 
ي خِفْتُ  مَ فَاكْتُبُوهُ، فَإِنِّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ كتب إلى أهل المدينة: »انْظُرُوا مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّ
بالإشراف على  بكر بن محمد بن عمرو بن حزم  أبا  المدينة  واليه في  وأمر  الْعُلَمَاءِ«،  وَذَهَابَ  الْعِلْمِ  دُرُوسَ 
ذلك )انظر: موطأ مالك ]رواية محمّد بن الحسن الشيبانيّ[، ص٣٣٠؛ الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، 
ص٣٣٣، ج١٠، ص٤٤٥؛ مسند الدارميّ، ج١، ص٤٣١؛ صحيح البخاريّ، ج١، ص٣١؛ السنة للمروزيّ، 
ص٣١؛ المحدّث الفاصل للرامهرمزيّ، ص٣٧٤؛ معرفة السّنن والآثار للبيهقيّ، ج١٢، ص٣٧٢(، وقيل أنّ 
حْمِلُهُمْ عَلَيْهِ«، فوضع الموطأ )انظر: 

َ
أ اسِ كِتَابًا  مالكًا كتبه بأمر المنصور العبّاسيّ؛ فإنّه قال له: »ضَعْ لِلنَّ

ج٢،  عياض،  للقاضي  المسالك  وتقريب  المدارك  ترتيب  ص١٢؛  ج١،  حاتم،  أبي  لابن  والتعديل  الجرح 
ص٧١(، وقيل: أمره المهديّ العبّاسيّ )انظر: المنتخب من ذيل المذيل للطبريّ، ص١٤٣؛ الإنتقاء في 

فضائل الثلاثة الأئمّة الفقهاء لابن عبد البرّ، ص٤٠(، والنتيجة واحدة.
جَعْفَرٍ -يَعْنِي  بُو 

َ
أ الْمُؤْمِنِينَ  مِيرُ 

َ
أ إِلَيَّ  رْسَلَ 

َ
3 . روى معن بن عيسى قال: سمعت مالك بن أنس يقول: »أ

نْ يَكْتُبَ وَيَبْعَثَ بِهِ إِلَى الْـآفَاقِ، 
َ
رَادَ أ

َ
، وَأ تَيْتُهُ بِهِ، فَنَظَرَ فِيهِ وَقَالَ: هَذَا الْحَقُّ

َ
، فَأ

َ
أ - يُرِيدُ الْمُوَطَّ اسِيَّ الْمَنْصُورَ الْعَبَّ

قال  أنّه  أخرى  رواية  وفي  ص٢٥(،  عساكر،  لابن  الموطأ  فضل  في  المغطأ  )كشف  عَلَيْهِ«  اسَ  النَّ فَيَحْمِلَ 
بْعَثُ إِلَى كُلِّ 

َ
- فَتُنْسَخُ نُسَخًا، ثُمَّ أ

َ
أ تِي وَضَعْتَهَا -يَعْنِي الْمُوَطَّ نْ آمُرَ بِكُتُبِكَ هَذِهِ الَّ

َ
ي قَدْ عَزَمْتُ أ لمالك: »إِنِّ

وْهُ إِلَى غَيْرِهِ« )انظر: الطبقات  نْ يَعْمَلُوا بِمَا فِيهَا وَلََا يَتَعَدَّ
َ
مْصَارِ الْمُسْلِمِينَ مِنْهَا بِنُسْخَةٍ، وَآمَرُهُمْ أ

َ
مِصْرٍ مِنْ أ

الكبرى لابن سعد، ج٧، ص٥٧٣؛ المنتخب من ذيل المذيل للطبريّ، ص١٤٣ و١٤٤؛ الإنتقاء في فضائل 
الثلاثة الأئمّة الفقهاء لابن عبد البرّ، ص٤٠ و٤١؛ جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرّ، ج١، ص٥٣٢؛ 

سير أعلام النبلاء للذهبيّ، ج٨، ص٦١، ٧٨، ٧٩ و١١١(.



178

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

وقام  )ت٢٤٧هـ(  العبّاسّي  المتوكّّل  وأمثاله  قرّبه  أن  بعد  اعتبارًا  نال  حنبل  ابن  ومذهب 
السّياسّي  موقفه  عن  تنازل  أن  بعد  رسميًّا  طابعًا  أخذ  حنيفة  أبي  ومذهب  بتأييدهم1، 
أهل  رأي  واضحة  انتقائيّة  في  به  واستبدل  الظالمين،  الحكّّام  معارضة  تجويز  في  المتمثّل 
الحديث القائل بوجوب طاعتهم، وتمّ دمجه عمليًّا في حكم العبّاسييّن بواسطة أبي يوسف 
لأستاذه2،  خلافاً  القضاء  رئاسة  لهم   

ّ
تولّى الذي  حنيفة،  لأبي  البارز  التلميذ   )ت١٨٢هـ(، 

ومذهب أهل الحديث نال رواجًا بعد أن رتبّ الحكم العبّاسّي من زمن المتوكّّل أجرًا وجائزة 
الزّبيريّ  الّلّه  عبد  بن  ومصعب  )ت٢٣٥هـ(،  شيبة  أبي  بن  بكر  أبي  مثل  بارزين  لمحدّثين 
)ت٢٤٤هـ(،  الهرويّ  الّلّه  عبد  بن  وإبراهيم  )ت٢٣٩هـ(،  شيبة  أبي  بن  وعثمان  )ت٢٣٦هـ(، 
وإسحاق بن أبي اسرائيل )ت٢٤٥هـ(، وغيرهم، وطلب منهم أن يرووا الأحاديث التي يرضاها3. 

حْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ وَاسْتَدْعَاهُ 
َ
لُ إِكْرَامَ أ ظْهَرَ الْمُتَوَكِّ

َ
1 . قال ابن كثير في البداية والنهاية )ج١٠، ص٣٤٨(: »أ

ةً مِنْ مَلََابِسِهِ،  يَقْبَلْهَا، وَخَلَعَ عَلَيْهِ خِلْعَةً سَنِيَّ فَلَمْ  ةٍ  بِجَائِزَةٍ سَنِيَّ لَهُ  مَرَ 
َ
وَأ كْرَمَهُ، 

َ
فَأ بِهِ  إِلَيْهِ، فَاجْتَمَعَ  بَغْدَادَ  مِنْ 

لُ فِي كُلِّ يَوْمٍ  ذِي كَانَ نَازِلًًا فِيهِ، ثُمَّ نَزَعَهَا، وَجَعَلَ الْمُتَوَكِّ حْمَدُ كَثِيرًا، فَلَبِسَهَا إِلَى الْمَوْضِعِ الَّ
َ
فَاسْتَحْيَا مِنْهُ أ

ابْنَاهُ صَالِحٌ  وَلَكِنْ كَانَ  لَهُمْ طَعَامًا،  كُلُ 
ْ
يَأ لََا  حْمَدُ 

َ
أ وَكَانَ  مِنْهُ،  كُلُ 

ْ
يَأ هُ  نَّ

َ
أ إِلَيْهِ مِنْ طَعَامِهِ الْخَاصِّ يَظُنُّ  يُرْسِلُ 

لِ، وَكَانَ  امِ الْمُتَوَكِّ يَّ
َ
ا فِي أ ةِ جِدًّ نَّ نُ السُّ

ْ
هِ يَقْبَلََانِ تِلْكَ الْجَوَائِزَ، وَهُوَ لََا يَشْعُرُ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، وَارْتَفَعَ شَأ وَعَبْدُ اللَّ

حْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ«، وذكر ابن الجوزيّ من إكرام المتوكّل لأحمد أكثر من هذا، 
َ
حَدًا إِلَّاَّ بَعْدَ مَشُورَةِ أ

َ
ي أ لََا يُوَلِّ

فراجع: مناقب أحمد لابن الجوزيّ، ص٤٨٢.
قَوْلَهُ  نَشَرَ  ذِي  هُ هُوَ الَّ وَلَكِنَّ بُو حَنِيفَةَ، 

َ
أ بُو يُوسُفَ مَا ذُكِرَ 

َ
أ 2 . كما قال عمّار بن أبي مالك )ت٢٤١هـ(: »لَوْلََا 

وَبَثَّ عِلْمَهُ« )أخبار أبي حنيفة وأصحابه للصيمريّ، ص٩٩؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج١٦، ص٣٦٣؛ 
يَاسَةِ  مْرِهِمَا بِالرِّ

َ
وفيات الأعيان لابن خلكان، ج٦، ص٣٨٢(، وقال ابن حزم )ت٤٥٦هـ(: »مَذْهَبَانِ انْتَشَرَا فِي بَدْءِ أ

بِي حَنِيفَةَ كَانَتِ الْقُضَاةُ مِنْ قِبَلِهِ، 
َ
بُو يُوسُفَ صَاحِبُ أ

َ
ا وَلِيَ قَضَاءَ الْقُضَاةِ أ هُ لَمَّ بِي حَنِيفَةَ، فَإِنَّ

َ
لْطَانِ: مَذْهَبُ أ وَالسُّ

مَذْهَبِهِ،  إِلَى  وَالْمُنْتَمِينَ  صْحَابَهُ 
َ
أ إِلَّاَّ  ةَ  إِفْرِيقِيَّ قْصَى 

َ
أ إِلَى  الْمَشْرِقِ  قْصَى 

َ
أ مِنْ  الْبُلْدَانِ  قَضَاءَ  ي  يُوَلِّ لََا  فَكَانَ 

لْطَانِ مَقْبُولَ الْقَوْلِ فِي الْقُضَاةِ، فَكَانَ  نَسٍ عِنْدَنَا، فَإِنَّ يَحْيَى بْنَ يَحْيَى كَانَ مَكِينًا عِنْدَ السُّ
َ
وَمَذْهَبُ مَالِكِ بْنِ أ

اسُ  صْحَابِهِ وَمَنْ كَانَ عَلَى مَذْهَبِهِ، وَالنَّ
َ
نْدُلُسِ إِلَّاَّ بِمَشْوَرَتِهِ وَاخْتِيَارِهِ، وَلََا يُشِيرُ إِلَّاَّ بِأ

َ
قْطَارِ بِلََادِ الْْأ

َ
لََا يَلِي قَاضٍ فِي أ

غْرَاضِهِمْ بِهِ« )جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس 
َ
قْبَلُوا عَلَى مَا يَرْجُونَ بُلُوغَ أ

َ
يَاسَةِ، فَأ نْيَا وَالرِّ سِرَاعٌ إِلَى الدُّ

للحميديّ، ص٣٨٣؛ وفيات الأعيان لابن خلكان، ج٦، ص١٤٤(.
ظْهَرَ 

َ
أ لُ  الْمُتَوَكِّ وَلِيَ  ا  3 . قال أبو العرب التميميّ )ت٣٣٣هـ( في كتاب »المحن« )ص٢٧٠ و٢٧١(: »لَمَّ

جَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ بِثَلََاثِينَ حَدِيثًا فِي  ثِينَ، فَخَرَّ ةَ، فَكَانَ يَبْعَثُ إِلَى الْـآفَاقِ فَيُؤْتَى إِلَيْهِ بِالْفُقَهَاءِ وَالْمُحَدِّ نَّ السُّ
وَفَشَتْ  نَنُ  السُّ كَثُرَتِ  ى  اسُ حَتَّ النَّ مَهَا  فَتَعَلَّ نَنِ،  السُّ مِنَ  ذَلِكَ  وَغَيْرِ  ؤْيَةِ  الرُّ حَدِيثًا فِي  وَثَلََاثِينَ  الْقَدَرِ  تَثْبِيتِ 
هِ  ثِينَ، وَكَانَ فِيهِمْ مُصْعَبُ بْنُ عَبْدِ اللَّ لُ الْفُقَهَاءَ وَالْمُحَدِّ شْخَصَ الْمُتَوَكِّ

َ
وَنَمَتْ«، وقال نفطويه )ت٣٢٣هـ(: »أ

بِي شَيْبَةَ، فَقُسِمَتْ 
َ
بُو بَكْرٍ وَعُثْمَانُ ابْنَا أ

َ
، وَأ هِ الْهَرَوِيُّ بِي إِسْرَائِيلَ، وَإِبْرَاهِيمُ بْنُ عَبْدِ اللَّ

َ
، وَإِسْحَاقُ بْنُ أ بَيْرِيُّ الزُّ

تِي فِيهَا  حَادِيثِ الَّ
َ
ثُوا بِالْْأ نْ يُحَدِّ

َ
اسِ وَأ نْ يَجْلِسُوا لِلنَّ

َ
لُ أ مَرَهُمُ الْمُتَوَكِّ

َ
رْزَاقُ، وَأ

َ
جْرِيَتْ عَلَيْهِمُ الْْأ

ُ
بَيْنَهُمُ الْجَوَائِزُ، وَأ

مَدِينَةِ  فِي  شَيْبَةَ  بِي 
َ
أ بْنُ  عُثْمَانُ  فَجَلَسَ  ؤْيَةِ،  الرُّ فِي  حَادِيثِ 

َ
بِالْْأ ثُوا  يُحَدِّ نْ 

َ
وَأ ةِ،  وَالْجَهْمِيَّ الْمُعْتَزِلَةِ  عَلَى  دُّ  الرَّ

بِي شَيْبَةَ فِي 
َ
بَكْرِ بْنُ أ بُو 

َ
أ اسِ، وَجَلَسَ  لْفًا مِنَ النَّ

َ
أ نَحْوٌ مِنْ ثَلََاثِينَ  لَهُ مِنْبَرٌ، وَاجْتَمَعَ عَلَيْهِ  الْمَنْصُورِ، وَوُضِعَ 

ص٢٦٠؛  ج١١،  البغداديّ،  للخطيب  بغداد  )تاريخ  لْفًا« 
َ
أ ثَلََاثِينَ  مِنْ  نَحْوٌ  عَلَيْهِ  وَاجْتَمَعَ  صَافَةِ،  الرُّ مَسْجِدِ 

المنتظم في تاريخ الملوك والأمم لابن الجوزيّ، ج١١، ص٢٠٧(.



179 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

غنّي عن البيان أنّ كّل هذه المذاهب، بغضّ الّنظر عن حسن النيّة والإجتهاد العلمّي لأئمّتها، 
تشترك في مبدأ الإعتقاد بشرعيّة التيّار الأمويّ والإستهتار بالتيّار الهاشمّي، وكان هذا هو السّبب 
في تمتّعها بدعم الحكّّام الظالمين لأكثر من ألف عام؛ الّدعم الذي استطاع باستخدام القهر 
والغلبة والدعاية الواسعة أن ينشر فكرة انسداد باب الإجتهاد وضرورة تقليد أحد المذاهب 

الأربعة، ويمنع بذلك عودة الهاشميّين إلى السّلطة وظهور تيّارات إسلاميّة مستقلةّ.

 بعد التخلّّي 
ّ

من هنا يعلم أنّ العودة إلى الإسلام الخالص والكامل لا يمكن أن تتحقّق إلّا
وهذا  والعبّاسييّن،  للأمويّين  التابعين  والعلماء  بالرّواة  الوثوق  وترك  الأمويّة  المذاهب  عن 
 

َّ
هَا لكََبِيَرةٌ إِلَّا  على الخاشعين للحقّ والذين هداهم الّلّه؛ كما قال: وَإنَِّ

ّ
بالطبع صعب للغاية إلّا

.2 ُ ينَ هَدَى اللَّهَّ ِ
َّ

 عََلَىَ الَّذ
َّ

اَشِعِيَن1، وقال: وَإنِْ كََانتَْ لكََبِيَرةً إِلَّا
ْ
عََلَىَ الْخ

٦ . الإنحطاط الأخلاقّي

سبب آخر لعدم إقامة الإسلام بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ تدهور الأخلاق 
نسوا  بعده  من  أكثرهم  لأنّ  بعده؛  من  المسلمين  بين  الّنفسانيّة  الرذائل  وانتشار  الإسلاميّة 
كان  كما  الماضي؛  في  الجاهليّة  خصالهم  إلى  وعادوا  للإسلام،  الأخلاقيّة  التعاليم  من  كثيًرا 
إِنْ مَاتَ 

فَ
َ
أ قَبلِْهِ الرُّسُلُۚ   رسَُولٌ قَدْ خَلتَْ مِنْ 

َّ
إِلَّا دٌ  وَمَا مُُحمََّ الّلّه قد حذّرهم من ذلك وقال: 

 ُ َ شَيئًْا ۗ وسََيَجْزِي اللَّهَّ وَمَنْ يَنقَْلِبْ عََلَىَ عَقِبَيهِْ فَلنَْ يضَُُرَّ اللَّهَّ  ۚ عْقَابكُِمْ 
َ
وْ قُتِلَ انْقَلبَتُْمْ عََلَىَ أ

َ
أ

.3َاكِرِين الشَّ

وحبّ  والشحناء  والحسد  والعُجب  والعصبيّة  الّدنيويّة  مثل  أخلاقيّة  رذائل 
وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  رسول  بعد  ظهرت  ما  سرعان  جاهليّة  خصال  ها 

ّ
كل الرئاسة، 

الإسلام4.  طريق  عن  والإنحراف  بينهم  الإختلاف  على  وبعثتهم  أصحابه،  في   وسلمّ 

1 . البقرة/ ٤٥
2 . البقرة/ ١٤٣

3 . آل عمران/ ١٤٤
بُو 

َ
شْهَدُ عَلَيْهِمْ<، فَقَالَ أ

َ
حُدٍ: >هَؤُلََاءِ أ

ُ
مَ قَالَ لِشُهَدَاءِ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ

َ
4 . كما روي »أ

هُ  ى اللَّ هِ صَلَّ سْلَمُوا، وَجَاهَدْنَا كَمَا جَاهَدُوا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّ
َ
سْلَمْنَا كَمَا أ

َ
هِ بِإِخْوَانِهِمْ؟ أ لَسْنَا يَا رَسُولَ اللَّ

َ
بَكْرٍ: أ

بُو بَكْرٍ« )موطأ مالك ]رواية يحيى[، ج٢، 
َ
دْرِي مَا تُحْدِثُونَ بَعْدِي<، فَبَكَى أ

َ
مَ: >بَلَى، وَلَكِنْ لََا أ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ

صْحَابِي، فَيُجْلَوْنَ 
َ
يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَهْطٌ مِنْ أ ص٤٦١(، وقال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم: »يَرِدُ عَلَيَّ 

دْبَارِهُمُ 
َ
وا عَلَى أ هُمُ ارْتَدُّ حْدَثُوا بَعْدَكَ، إِنَّ

َ
كَ لََا عِلْمَ لَكَ بِمَا أ صْحَابِي! فَيَقُولُ: إِنَّ

َ
قُولُ: يَا رَبِّ أ

َ
عَنِ الْحَوْضِ، فَأ

نَفَضْنَا  »مَا  يقول:  مالك  بن  أنس  وكان  ص٧٠(،  )ج٧،  ومسلم  ص١٢٠(  )ج٨،  البخاريّ  رواه  الْقَهْقَرَى«، 
نْكَرْنَا قُلُوبَنَا« )مسند أحمد، ج٢١، ص٣٣٠؛ سنن 

َ
ى أ مَ حَتَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يْدِيَنَا عَنْ رَسُولِ اللَّ

َ
أ

ابن ماجه، ج١، ص٥٢٢؛ سنن الترمذيّ، ج٥، ص٥٨٨(، يعني وجدناها قد تبدّلت، ولمّا نفرغ من دفنه!



180

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

الّلّه عليه وآله وسلمّ بينهم كان  الّلّه صلّّى  هذا الوهم العجيب أنّ اختلاف أصحاب رسول 
بسبب اجتهاداتهم المختلفة في الإسلام فقطّ، يأتي من تغافل متعمّد عن الحقائق التاريخيّة، 
عليه  الّلّه  صلّّى  الّلّه  لرسول  مصاحبتهم  مع  أنهّم  به  المسلمّ  من  لأنهّ  بالواقع؛  له  صلة  ولا 
شيء  بأيّ  عصمتهم  تثبت  ولم  والنسيان،  للخطأ  معرّضين  عادييّن  بشًرا  كانوا  وسلمّ،  وآله 
من الشّّرع، بل عدم عصمتهم واضح بالّنظر إلى اختلاف بعضهم مع بعض، والظاهر عدم 
خلاف بين المسلمين في ذلك. كما أنّ عدالة جميعهم، إذا كانت بمعنى عدم فسق أحد منهم، 
مردودة بالّنظر إلى ظهور الفسق من بعضهم بسبب ارتكابهم كبائر مبينّة لا يمكن تأويلها، 
مثل القتل، والبغي، والزنا، والسرقة، والقذف، وشرب الخمر، والفرار من الجهاد، والكذب 
على الّلّه ورسوله؛ لدرجة أنّ الإصرار عليها يعتبر مكابرة في شيء محسوس؛ كما أنهّ تكذيب 
 

ّ
إلّا الصّالحة،  منهم لأعمالهم  كثيًرا  مدح  قد  وإن كان  لأنهّ  عليه؛  وافتراء  فيهم  الّلّه  لكلام 
الفعل  هذا  مثل  عن  منّزهًا  كان  وقد  شرط،  أو  قيد  وبدون  الأبد  إلى  جميعًا  يعدّلهم  لم  أنهّ 
غير المعقول والكذب العظيم، بل قد عاتب ووبّخ بعضهم على أعمالهم السّيئّة بصراحة؛ كما 
 صَالِِحاً وَآخَرَ سَيِّئًا1، وأخبر عن 

ً
فوُا بذُِنوُبهِِمْ خَلطَُوا عَمَلًا اعتبر فريقًا منهم مذنبين اعْتََرَ

الّدنيا  يريد  بأنّ منهم من  كَسَبوُا2، وصّرح  مَا  ببَِعْضِ  يطَْانُ  الشَّ َّهُمُ  ل اسْتََزَ ة فريق منهم 
ّ
زل

فقط3ّ، وأخبر عن فريق منهم أسلموا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبهم4، وفضح ما كان عليه 
ين بسبب ذلك5، وأخبر 

ّ
بعضهم من العلاقة الودّيةّ والسّريّة بأعداء الإسلام، واعتبرهم ضال

 فِرَارًا6، وفريق منهم 
َّ

عن فريق منهم يَقُولوُنَ إِنَّ بُيُوتَناَ عَوْرَةٌ وَمَا هِِيَ بعَِوْرَةٍ ۖ إِنْ يرُِيدُونَ إِلَّا
 ،7َعْطُوا مِنهَْا رضَُوا وَإنِْ لمَْ يُعْطَوْا مِنهَْا إِذَا هُمْ يسَْخَطُون

ُ
إِنْ أ

 يلمزون الّنبّي في الصّدقات، فَ

1 . التّوبة/ ١٠٢
2 . آل عمران/ ١٥٥

نْيَا  ۚ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّ ونَ  رَاكُمْ مَا تُحِبُّ
َ
مْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أ

َ
ى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْْأ 3 . قال: حَتَّ

وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْـآخِرَةَ )آل عمران/ ١٥٢(.
 ْقُلُوبِكُم فِي  يمَانُ  الْْإِ يَدْخُلِ  ا  وَلَمَّ سْلَمْنَا 

َ
أ قُولُوا  وَلَكِنْ  تُؤْمِنُوا  لَمْ  قُلْ   ۖ ا  آمَنَّ عْرَابُ 

َ
الْْأ قَالَتِ  قال:   .  4

)الحجرات/ ١٤(.
 ِبِيل عْلَنْتُمْ ۚ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّ

َ
خْفَيْتُمْ وَمَا أ

َ
عْلَمُ بِمَا أ

َ
نَا أ

َ
ةِ وَأ ونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّ 5 . قال: تُسِرُّ

)الممتحنة/ ١(.
6 . الأحزاب/ ١٣

 َيَسْخَطُون هُمْ  إِذَا  مِنْهَا  يُعْطَوْا  لَمْ  وَإِنْ  رَضُوا  مِنْهَا  عْطُوا 
ُ
أ فَإِنْ  دَقَاتِ  الصَّ يَلْمِزُكَ فِي  مَنْ  وَمِنْهُمْ  . قال:   7

)التّوبة/ ٥٨(.



181 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

1، وفريق منهم مَرَدُوا عََلَىَ النِّفَاقِ، يعلمهم الّلّه ولا يعلمهم حتّّى  وفريق منهم يؤُذُْونَ النَّبِِيَّ
الّنبّي2، وأخبر عن احتمال ارتداد بعضهم من بعده3، ووجود زناة وسّراق فيهم4، وأخبر عن 
تسََبَ 

ْ
ِفكِْ على بعض أزواج الّنبّي، وصّرح بأنّ لِكُُلِّ امْرِئٍ مِنهُْمْ مَا اك

ْ
عصبة منهم جَاءُوا باِلْإ

ُ عَذَابٌ عَظِيم5ٌ، وصّرح بأنّ بعضهم لا يعقلون6، وأنّ فيهم 
َ

 كِبْْرَهُ مِنهُْمْ لَه
َّ

ي توََلَّى ِ
َّ

ثمِْ ۚ وَالَّذ ِ
ْ

مِنَ الْإ
فسّاقًا7، وأدان بعضهم ممّن كنّ من أزواجه بمعصيته وإفشاء سّره8 وربما التظاهر عليه9، 
 بامرأة نوح وامرأة لوط عليهما السّلام10، واعتبر عذابهنّ ضعفين إذا أتين 

ً
وضرب فيهنّ مثلًا

بفاحشة مبينّة11. من الواضح أنّ معرفة أصحاب رسول الله صلّّى الله عليه وآله وسلمّ من دون 
الإلتفات إلى هذا الجزء من كلام الّلّه فيهم، ومع الإلتفات فقطّ إلى الجزء الآخر الذي هو في 
كِتاَبِ وَتكَْفُرُونَ ببَِعْضٍۚ فَمَا 

ْ
فَتُؤْمِنوُنَ ببَِعْضِ ال

َ
مدحهم، ناقصة ومضللّة؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

 .12ِعَذَاب
ْ
شَدِّ ال

َ
 أ

َ
قِيَامَةِ يرَُدُّونَ إِلَى

ْ
نْيَا ۖ وَيَوْمَ ال يَاَةِ الدُّ

ْ
 خِزْيٌ فِِي الْح

َّ
 جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلكَِ مِنكُْمْ إِلَّا

هِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ  ذُنُ خَيْرٍ لَكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّ
ُ
ذُنٌ ۚ قُلْ أ

ُ
بِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أ ذِينَ يُؤْذُونَ النَّ 1 . قال: وَمِنْهُمُ الَّ

لِيمٌ )التّوبة/ ٦١(.
َ
هِ لَهُمْ عَذَابٌ أ ذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللَّ ذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ ۚ وَالَّ لِلَّ

نَحْنُ   ۖ تَعْلَمُهُمْ  لََا  فَاقِ  النِّ عَلَى  مَرَدُوا   ۖ الْمَدِينَةِ  هْلِ 
َ
أ وَمِنْ   ۖ مُنَافِقُونَ  عْرَابِ 

َ
الْْأ مِنَ  حَوْلَكُمْ  نْ  وَمِمَّ قال:   .  2

ونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ )التّوبة/ ١٠١(. تَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّ بُهُمْ مَرَّ نَعْلَمُهُمْ ۚ سَنُعَذِّ
عَلَى  ةٍ  ذِلَّ

َ
أ ونَهُ  وَيُحِبُّ هُمْ  يُحِبُّ بِقَوْمٍ  هُ  اللَّ تِي 

ْ
يَأ فَسَوْفَ  دِينِهِ  عَنْ  مِنْكُمْ  يَرْتَدَّ  مَنْ  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ هَا  يُّ

َ
أ يَا  . قال:   3

مَنْ  يُؤْتِيهِ  هِ  اللَّ فَضْلُ  ذَلِكَ   ۚ لََائِمٍ  لَوْمَةَ  يَخَافُونَ  وَلََا  هِ  اللَّ سَبِيلِ  يُجَاهِدُونَ فِي  الْكَافِرِينَ  عَلَى  ةٍ  عِزَّ
َ
أ الْمُؤْمِنِينَ 

هُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ )المائدة/ ٥٤(. يَشَاءُ ۚ وَاللَّ
هِ إِنْ كُنْتُمْ  فَةٌ فِي دِينِ اللَّ

ْ
خُذْكُمْ بِهِمَا رَأ

ْ
انِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ ۖ وَلََا تَأ انِيَةُ وَالزَّ 4 . قال: الزَّ

ارِقَةُ  ارِقُ وَالسَّ هِ وَالْيَوْمِ الْـآخِرِ ۖ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ )النّور/ ٢(، وقال: وَالسَّ تُؤْمِنُونَ بِاللَّ
هُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ )المائدة/ ٣٨(. هِ ۗ وَاللَّ يْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًًا مِنَ اللَّ

َ
فَاقْطَعُوا أ

5 . النّور/ ١١
كْثَرُهُمْ لََا يَعْقِلُونَ )الحجرات/ ٤(.

َ
ذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ أ 6 . قال: إِنَّ الَّ

نْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ 
َ
نُوا أ ذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّ هَا الَّ يُّ

َ
7 . قال: يَا أ

نَادِمِينَ )الحجرات/ ٦(.
عْرَضَ عَنْ 

َ
فَ بَعْضَهُ وَأ هُ عَلَيْهِ عَرَّ ظْهَرَهُ اللَّ

َ
تْ بِهِ وَأ

َ
أ ا نَبَّ زْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّ

َ
بِيُّ إِلَى بَعْضِ أ سَرَّ النَّ

َ
8 . قال: وَإِذْ أ

نِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ )التّحريم/ ٣(.
َ
أ كَ هَذَا ۖ قَالَ نَبَّ

َ
نْبَأ

َ
هَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أ

َ
أ ا نَبَّ بَعْضٍ ۖ فَلَمَّ

 ٌظَهِير ذَلِكَ  بَعْدَ  وَالْمَلََائِكَةُ   ۖ الْمُؤْمِنِينَ  وَصَالِحُ  وَجِبْرِيلُ  مَوْلََاهُ  هُوَ  هَ  اللَّ فَإِنَّ  عَلَيْهِ  تَظَاهَرَا  وَإِنْ  قال:   .  9
)التّحريم/ ٤(.

صَالِحَيْنِ  عِبَادِنَا  مِنْ  عَبْدَيْنِ  تَحْتَ  كَانَتَا   ۖ لُوطٍ  تَ 
َ
وَامْرَأ نُوحٍ  تَ 

َ
امْرَأ كَفَرُوا  ذِينَ  لِلَّ مَثَلًًا  هُ  اللَّ ضَرَبَ  . قال:   10

اخِلِينَ )التّحريم/ ١٠(. ارَ مَعَ الدَّ هِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلََا النَّ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّ
هِ  نَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ۚ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّ تِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّ

ْ
بِيِّ مَنْ يَأ 11 . قال: يَا نِسَاءَ النَّ

يَسِيرًا )الأحزاب/ ٣٠(.
12 . البقرة/ ٨٥

ّّ



182

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

 صالحاً 
ً

من هنا يعلم أنّ احترام أصحاب رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، وإن كان عملًا
بالّنظر إلى خدماتهم له، لا يعني أبدًا تجاهل بعض كلام الّلّه والكذبَ فيهم، ومن الواضح أنّ 
الإعتراف بأخطائهم استنادًا إلى العقل والشّّرع لا يعتبر عدم احترامهم، بل هو احترام العقل 

 قبيحًا وغير جائز في العقل والشّّرع1.
ً

والشّّرع، وعدم احترامهم هو سبّهم الذي يعتبر عملًا

وآله  الّلّه عليه  الّلّه صلّّى  أنّ كثيًرا من أصحاب رسول  القول  على هذا الأساس، يمكن 
ولهذا  الإسلاميّة،  بخصالهم  الجاهليّة  خصالهم  واستبدلوا  أخلاقيًّا،  تغيّّروا  وفاته  بعد  وسلمّ 
السّبب اختلفوا فيما بينهم، واستحلّ بعضهم أموال وأنفس وأعراض بعض، وأصبحوا قدوة 

ذتهم أئمّة.
ّ

سوء للأجيال الإسلاميّة القادمة التي اتّخ

يبدو أنّ ما مهّد لهذا التبدّل الأخلاقّي فيهم، كان، من ناحية، اتسّاع الفتوحات الإسلاميّة بعد 
رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، ممّا أدّى إلى ارتفاع المستوى المعيشّي الّدنيويّ للمسلمين 
وإلمامهم برفاهة الأمم الكافرة، ومن ناحية أخرى، الحكم الملكّي لبني أميّة، الذي نفخ في انتشار 
الّدنيويّة والخصال الجاهليّة. هذان العاملان المشؤومان، بالإضافة إلى وفاة من كان من أصحاب 
الّلّه عليه وآله وسلمّ ملتزمًا بالأخلاق الإسلاميّة ومقتدياً بحياته البسيطة،  الّلّه صلّّى  رسول 
وكذلك انتشار الفسق والفجور العلنييّن بين الطبقة الحاكمة منذ زمن يزيد بن معاوية بن أبي 
سفيان )ت٦٤هـ(، أفسح المجال لانحدار المسلمين الأخلاقّي، ووهّنت الّتقوى التي كانت أهمّ 

ضامن لحركتهم في خطّ الإسلام ووفائهم لمرام رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ.

رادع  الآخرة، هي خير  والخوف من عقابه في  الّلّه  من  الحذر  بمعنى  الّتقوى،  أنّ  لا شكّ 
والخوف  الآخرين  من  الحذر  لأنّ  الفكريّ؛  والإنحراف  السّلوكّي  الإعوجاج  عن  للمسلمين 
من عقابهم، لا يمكن طبعًا أن يكونا دائمين، ولا يردعان حيث لا يوجد للآخرين علم أو 
قدرة، ولكنّ الحذر من الّلّه والخوف من عقابه، لا يزالان رادعين بالّنظر إلى علمه وقدرته 
 .3 ادِ التَّقْوَى2، وقال: وَلِِبَاسُ التَّقْوَى ذَلكَِ خَيْْرٌ إِنَّ خَيْْرَ الزَّ

 الّدائمين؛ كما قال: وَتزََوَّدُوا فَ

أيّام حربهم  أنّه سمع قومًا منهم يسبّون معاوية وأصحابه  به أصحابه؛ كما روي  يأمر  . هذا ما كان عليّ   1
عْمَالِهِمْ، فَقُلْتُمْ: مِنْ عَمَلِهِمْ 

َ
ابِينَ، وَلَكِنْ لَوْ وَصَفْتُمْ مَسَاوِئَ أ نْ تَكُونُوا سَبَّ

َ
كْرَهُ لَكُمْ أ

َ
ي أ بصفّين، فقال لهم: »إِنِّ

السيّئة،  أعمالهم  السّبّ، وأمرهم بوصف  الْعُذْرِ«، فنهاهم عن  فِي  بْلَغَ 
َ
وَأ الْقَوْلِ،  فِي  صْوَبَ 

َ
أ كَانَ  وَكَذَا،  كَذَا 

والخبر مشهور، رواه ابن مزاحم المنقريّ )ت٢١٢هـ( في »وقعة صفّين« )ص١٠٣(، وأبو جعفر الإسكافيّ 
الطوال«  الدينوريّ )ت٢٨٢هـ( في »الأخبار  وأبو حنيفة  والموازنة« )ص١٣٧(،  »المعيار  )ت٢٤٠هـ( في 

)ص١٦٥(، وابن أعثم الكوفيّ )ت٣١٤هـ( في »الفتوح« )ج٢، ص٥٤٣(.
2 . البقرة/ ١٩٧
3 . الأعراف/ ٢٦



183 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

بأيّ شيء آخر،  تداركه  المسلمين لا يمكن  الّتقوى بين  أنّ فقدان  القول  من هنا يمكن 
وإذا لم يكن بينهم تقوى فإنّ اعوجاجهم السّلوكّي وانحرافهم الفكريّ أمر لا مفرّ منه، وهذا 
شيء سّيء قد حدث؛ لأنّ المسلمين من بعد رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى الآن، 
وقللّوا من  الأخرويّة،  النّّزعة  تركوا  الوقت  وبمرور  الّتقوى،  نزولّي في مجال  اه 

ّ
اتّج كان لديهم 

اهتمامهم بالجنّة والّنار، وقد وصلوا الآن إلى نقطة يتنافسون فيها مع الكفّار في طلب الملّذات 
بَعُوا  ةَ وَاتَّ

َ
لَا ضَاعُوا الصَّ

َ
فٌ أ

ْ
واجتراح الآثام؛ كالذين قال الّلّه فيهم: فَخَلفََ مِنْ بَعْدِهِمْ خَل

.1قَوْنَ غَيًّا
ْ
هَوَاتِ ۖ فَسَوفَْ يلَ الشَّ

الآن، في العديد من البلدان الإسلاميّة، انتشر الفساد الأخلاقّي، وتعرّض أكثر المسلمين، 
خاصّة فئة الشباب منهم، لمظاهر واضحة من الفحشاء والمنكر. هذا يعني أنّ جزءًا كبيًرا من 
 من إصلاح أنفسهم ومجتمعهم، بالإضافة إلى أنهّم 

ً
وقتهم وطاقتهم ينُفَق في البطالة والملّذة بدلًا

يصابون بأمراض جسديةّ ونفسيّة مختلفة يقلصّ كّل منها قدرتهم على فهم الإسلام وإقامته. 
على سبيل المثال، إدمان المخدّرات نتيجة مميتة للضعف الأخلاقّي قد انتشرت بين المسلمين، 
وفرضت عليهم تكاليف مادّيةّ وروحيّة باهظة. كما أنّ الشراهة الجنسيّة الجامحة آفة مبيرة 
قد لوّثتهم في أعمار مختلفة، ويتمّ تأجيجها من قبل أدوات الكافرين الّدعائيّة لإضعافهم أكثر 
فأكثر. كما أنّ النّّزعة الإستهلاكيّة والرّفاهيّة في الحياة الّدنيا قد حوّلت أكثرهم إلى أناس قليلي 
العمل وكثيري التوقّع، وأشاعت بينهم الكسل والسّفالة، والهوايات المتنوعّة بالليل والنهار قد 
حالت دون اهتمامهم بالقضايا المهمّة للحياة وقيامهم بواجباتهم الإنسانيّة والإسلاميّة. كما 
أنّ تربيتهم الخاطئة وغير الإسلاميّة والمتطلبّات الجديدة لمجتمعاتهم المليئة بالفتن قد حوّلتهم 
أزالت من  وبالّتالي  نادرين،  بينهم  والصراحة  الصّدق  أناس كاذبين ومتملقّين، وجعلت  إلى 
بينهم الثقة وحسن الظنّ المتبادلين؛ لأنّ كّل كذبة ثقبة تنفتح في سدّ ثقة المجتمع، وكّل تملقّ 
آفة تضّر بجذور سلامته. كما أنّ إحساس بعضهم بالمسؤولّية تجاه بعض قد تضاءل، والأمر 
بالمعروف والّنهي عن المنكر، الذي هو أهمّ واجب إسلامّي لبعضهم بالنسبة إلى بعض، قد ترك 
مكانه للسكوت وعدم المبالاة؛ لأنهّ لا يحبّ أحد منهم أن يتدخّل الآخر في عمله، وإن كان 
خطأ، وبالّتالي لا يتدخّل هو نفسه في عمل الآخر، وإن كان خطأ؛ لدرجة أنّ تذكير المسلمين 
 في شؤون الآخرين ومخالفًا للأدب والإحترام. 

ً
يعُتبر فضولًا بدافع الإصلاح،  بعضًا  بعضهم 

1 . مريم/ ٥٩



184

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

كما أنّ الأنانيّة والعزلة قد أصبحتا مرضين عامّين، والوحدة قد عمّت الجميع وأعنتتهم على 
الرغّم من اتصّال بعضهم ببعض؛ لأنهّ لا أحد يثق بالآخر بدرجة كافية، ولا يجد أحدًا عاطفًا 
ومشفقًا عليه. بالإضافة إلى ذلك، قد اشتدّت العداوة والبغضاء بين المسلمين، وانخفضت 
مكانه  وترك  تضاءل،  قد  والمروءة  بالكرامة  أنّ شعورهم  كما  واضح.  بشكل  والصّفح  المحبّة 

لقبول الظّلم والّذلّ، ومكّن فيهم الخوف من التغيير.

ليس هناك شكّ في أنّ كّل واحدة من هذه الرذائل الأخلاقيّة، مثل موانع المعرفة، لها تأثيرات 
عديدة مباشرة وغير مباشرة على وضع المسلمين؛ لأنّ العالم نظام متماسك ومتشابك يعتمد 
على التأثير والتأثرّ، ولكّل فعل فيه ردّ فعل محسوس أو غير محسوس؛ لدرجة أنّ كّل خطيئة 
تسهّل خطيئة أخرى وتخلق سلسلة من الخطايا تؤدّي في النهاية إلى إنكار الحقّ والإستهزاء 
وَكََانوُا   ِ اللَّهَّ بآِياَتِ  بوُا  كَذَّ نْ 

َ
أ ى 

َ
وأ السُّ سَاءُوا 

َ
أ ينَ  ِ

َّ
الَّذ عََاقِبَةَ  كََانَ  ثُمَّ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  به؛ 

في  به  والإلتزام  الحقّ  لمعرفة  المواتية  الأرضيّة  تدمّر  المتتالية  الخطايا  لأنّ  يسَْتَهْزِئوُن1َ؛  بهَِا 
لَ  بََخِ مَنْ  ا  مَّ

َ
وَأ تعالى:  قال  كما  الّلّه؛  عند  من  لذلك  اللازم  التوفيق  من  وتحرمه  الإنسان، 

الرذائل  واجتناب  الّتقوى  أنّ  كما  عُسْْرَى2؛ 
ْ
للِ هُ  ُ فَسَنُيسَِّرِّ ۝ سُْنََى

ْ
باِلْح بَ  وَكَذَّ ۝ وَاسْتَغْنََى

للتوفيق  ويعرّضه  الإنسان،  في  به  والإلتزام  الحقّ  لمعرفة  المواتية  الأرضيّة  يخلق  الأخلاقيّة 
.3ًيََجعَْلْ لكَُمْ فُرْقَانا َ ينَ آمَنوُا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَّ ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
الإلهّي لذلك؛ كما قال الّلّه تعالى: ياَ أ

والكسل  والسّفالة  والتأمّع  والشحناء  والحسد  والأنانيّة  والعصبيّة  الّدنيويّة  أنّ  الحاصل 
والجبن وطلب الرئاسة واتبّاع الشّهوة والخضوع للظلم، وأمثال ذلك من الرذائل الّنفسانيّة، 
ما ارتفع مستوى الّتقوى والفضائل الأخلاقيّة 

ّ
هي عوائق كبيرة أمام إقامة الإسلام، وبالّتالي كل

بين المسلمين من خلال تزكية أنفسهم، تسهّلت لهم العودة إلى الإسلام.

٧ . منع أعداء الإسلام

سبب آخر لعدم إقامة الإسلام، خاصّة في القرنين الأخييرن، هو منع أعداء الإسلام من إقامته؛ 
لأنّ أعداء الإسلام يرون إقامته سبباً لزوالهم وزوال ما يملكون في الحياة الّدنيا، ولهذا لا يدعون 
جهدًا في صدّها. من الواضح أنّ مقصود الإسلام هو العدل، والعدل ضارّ بالأقوياء الذين، من 
 خلال قوّتهم العسكريّة ووسائلهم الّدعائيّة، قد استعبدوا الشعوب الحرّة في العالم سياسيًّا وثقافيًّا؛ 

1 . الرّوم/ ١٠
2 . اللّيل/ ٨-١٠

3 . الأنفال/ ٢٩



185 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنهّ ينُهي عصر سيطرتهم على العالم، ويضع الجماهير المستضعفة في مكانهم؛ كما قال الّلّه 
عَْلهَُمُ 

َ
وَنَج ةً  ئمَِّ

َ
أ عَْلهَُمْ 

َ
وَنَج رضِْ 

َ ْ
الْأ فِِي  اسْتُضْعِفُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ عََلَىَ  نَمُنَّ  نْ 

َ
أ وَنرُِيدُ  الصّدد:  في هذا 

 .1َرضِْ وَنرُِيَ فِرعَْوْنَ وَهَامَانَ وجَُنُودَهُمَا مِنهُْمْ مَا كََانوُا يََحذَْرُون
َ ْ
نَ لهَُمْ فِِي الْأ وَنُمَكِّ ۝ وَارِثِيَن

ْ
 ال

بالإضافة إلى ذلك، فإنّ العدل ضارّ بالرأسمالّيين الذين، من خلال السّيطرة على موارد العالم 
الحيويّة واحتكار أسواق البلدان المستضعفة، يجعلون أنفسهم أكثر ثراءً وهذه البلدان أكثر 
فقرًا واتكّالّية؛ لأنهّ من خلال التوزيع العادل للمرافق وكسر الإحتكارات التي لا أساس 
ويضع  المحرومة،  الطبقات  حقوق  منهم  ويستوفي  تحصى،  لا  التي  أرباحهم  من  يقللّ  لها، 
ُ عََلَىَ رسَُولِِهِ مِنْ  فاَءَ اللَّهَّ

َ
ا لهيمنتهم على اقتصاد العالم؛ كما قال الّلّه في هذا الصّدد: مَا أ حدًّ

يكَُونَ   
َ

لَا  ْ
َ

كَي بِيلِ  السَّ وَابنِْ  مَسَاكِيِن 
ْ
وَال َتاَمََى 

ْ
وَالْي قُرْبََى 

ْ
ال ي  وَلِِذِ وَللِرَّسُولِ  فَللَِّهِ  قُرَى 

ْ
ال هْلِ 

َ
أ

الّدولة وأصحاب المصانع والمصارف  مِنكُْم2ْ. لذلك، فإنّ أكثر رجال  غْنِيَاءِ 
َ ْ
الْأ بَيْْنَ  دُولةًَ 

وكبار رجال الأعمال ومالكي المعادن وآبار النفط في العالم، لديهم ميول معادية للإسلام، 
إلى  الإنضمام  خلال  من  منهم،  العديد  بل  الإسلاميّة،  والحركات  الحكومات  ويعادون 
شبكات سّريّة، قد شكّّلوا تحالفًا غير رسمّي لحماية مصالحهم المشتركة في العالم ومنع تحقيق 
الإسلام.  مع  تعارض  له  واقتصاديّ  وسياسّي  ثقافّي  نشاط  أيّ  ويدعمون  الإسلام،  هدف 
ما  بطريقة  أهدافهم  يخدم  شخص  أيّ  يكتشفون  منظّمة  بطريقة  فإنهّم  الصّدد،  هذا  في 
 بهم، وبهذه الطريقة 

ً
وينفعهم بعلم أو بغير علم في ركن من أركان العالم ويجعلونه متّصلًا

والمغنّون  والشعراء  والمبدعون  والكتّاب  العلماء  تابعيهم.  ويكثّّرون  شبكتهم  يوسّعون 
والممثّلون والرياضيّون وبشكل عامّ كّل أولئك الذين يمكن أن يكون لهم تأثير ملحوظ 
على مجموعة من الّناس باعتبار تميّّزهم أو شهرتهم، يخضعون لإشرافهم، ويمكنهم في حالة 
يتمتّعوا بدعمهم الإقتصاديّ والسّياسّي والّدعائّي، وحتّّى أن ينضمّوا إلى  التمشّّي معهم أن 
شبكاتهم السّريّة إذا رغبوا في ذلك؛ كما في حالة عدم التمشّّي معهم، قد يواجهون العديد 

من المشاكل، وعلى الأقلّ قد لا ينالون نجاحًا كبيًرا في عملهم.

العالم  في  المال  ورأس  السّلطة  أصحاب  كبار  يشعر  أن  تمامًا  الطبيعّي  من  هذا 
هذا  زال  إذا  لأنهّ  المال؛  ورأس  السّلطة  منحهم  قد  الذي  النظام  بحماية  ملزمون  بأنهّم 
النظام؛  هذا  على  اتكّالّيتهم  يعني  وهذا  أيضًا،  مالهم  ورأس  سلطتهم  زالت   النظام، 

1 . القصص/ ٥-٦
2 . الحشر/ ٧



186

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

على  قائم  النظام  هذا  أنّ  حين  في  متبادلة.  بصورة  عليهم  متّكل  أيضًا  النظام  هذا  أنّ  كما 
لتيبررها  يقترحون  ثمّ  ومن  الحقيقة،  بهذه  دراية  على  وهم  أخلاقيّة،  وغير  تعسّفيّة  مبادئ 
أسسًا فلسفيّة جديدة. إنهّم يعلمون أنّ هذا النظام السّياسّي والإقتصاديّ قائم على الكذب 
والظّلم وأكل أموال الّناس بالباطل، ولا شيء من هذا جائز في أيّ دين من الأديان الإلهيّة. 
الإلحاد.  إلى  النهاية  وينجذبون في  الإلهيّة،  الأديان  إنكار  ا من  بدًّ فإنهّم لا يجدون  لذلك، 
بل من خلال تجويز جرائم ضدّ الإنسانيّة لتحقيق مصالح ذاتيّة، يجدون أنفسهم متّفقين 
آراءهم  لأنّ  الشيطان؛  عبادة  إلى  النهاية  في  ويتحوّلون  والعمل،  العقيدة  في  الشيطان  مع 
السّياسيّة والإقتصاديةّ تنسجم بشكل واضح مع آراء الشيطان، وبالّتالي لا يمكن الّدفاع 
عنها بغير دفاع عن آرائه. هكذا فريق منهم لديهم خلفيّة دينيّة في الغالب، بعد وصولهم 
إلى هذه المرحلة من الطغيان، يقومون بتيبرر الشيطان، وتحت ستار تيبرره يبّررون أنفسهم 
الغالب عبدة  المال، هم في  السّلطة ورأس  الرئيسييّن لنظام  القادة  فإنّ  الحقيقة. لذلك،  في 
للشيطان مع خلفيّة يهوديةّ لديهم ميول حادّة معادية للّدين ومعادية للإسلام. بالإضافة إلى 
ذلك، فإنهّم بسبب معرفتهم التاريخيّة بالسّحر، التي ورثوها من ثقافة قوم اليهود في مصر، 
فأكثر  أكثر  ويزيدوهما  مالهم  ورأس  سلطتهم  ليحفظوا  السّحر  إلى  خطيًرا   

ً
ميلًا مالوا  قد 

باستخدام طلسم السّحرة. من الغريب أنّ مثل هذا الميل، مع أنهّ يظهر غالًبا بين القرويّين 
المستويات  أعلى  في  أيضًا  شائع  هو  وغنمهم،  وبقرهم  حميرهم  لحفظ  والفقراء  الخرافيّين 
السّياسيّة والإقتصاديةّ في العالم بين كبار أصحاب الأملاك ورأس المال! على الرّغم من أنّ 
ارتباط السّحرة بأصحاب السّلطة والثروة ليس أمرًا جديدًا، ولطالما كان موجودًا في التاريخ؛ 
كما أخبر الّلّه عن ارتباط السّحرة بآل فرعون لاعتبار المسلمين فقال: وَقاَلَ فِرعَْوْنُ ائْتوُنِِي 
بكُِلِّ سَاحِرٍ عَلِيم1ٍ، لكن يبدو أنّ هذا الميل لم يكن قطّ عميقًا وواسعًا كما هو عليه 
اليوم؛ لأنّ اليوم تقوم الشبكات السّريّة المتشكّّلة من أصحاب السّلطة والثروة بأداء المناسك 
فيهم:  الّلّه  قال  كالذين  ا؛  جدًّ عالٍ  مستوى  على  الشياطين  مع  والتعامل  والترابط  للشيطان 
نِّ فَزَادُوهُمْ رهََقًا2. بل إنّ بعض رؤسائهم،  ِ

ْ
نسِْ يَعُوذُونَ برِجَِالٍ مِنَ الْج ِ

ْ
نَّهُ كََانَ رجَِالٌ مِنَ الْإ

َ
وَأ

الذين تولوّا إدارة نظام السّلطة والرأسمالّية، قد وقفوا أرواحهم على تحقيق حاكميّة الشيطان 
 على العالم، وبواسطة سحرة عظام، يتّصلون بإبليس نفسه، ويتلقّون منه الأوامر اللازمة. 

1 . يونس/ ٧٩
2 . الجنّ/ ٦



187 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

وقد  بأوليائه،  اتصّال  دائمًا على  الشيطان كان  لأنّ  لكنّه حقّ؛  ا،  هذا غريباً جدًّ يبدو  قد 
وْلِِيَائهِِمْ لِِيُجَادِلوُكُمْۖ  وَإِنْ 

َ
 أ

َ
وُحُونَ إِلَى

َ
يَاطِيَن لَي أدارهم وأعانهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَإِنَّ الشَّ

تؤَُزُّهُمْ  كََافِرِينَ 
ْ
ال عََلَىَ  يَاطِيَن  الشَّ ناَ 

ْ
رسَْل

َ
أ نَّا 

َ
أ ترََ  لمَْ 

َ
أ وقال:   ،1َكُون لمَُشْْرِ إِنَّكُمْ  طَعْتُمُوهُمْ 

َ
أ

قُونَ 
ْ
يلُ ۝ ثِيمٍ

َ
فَّاكٍ أ

َ
لُ عََلَىَ كُُلِّ أ تَنََزَّ ۝ يَاطِيُن لُ الشَّ نبَِّئُكُمْ عََلَىَ مَنْ تَنََزَّ

ُ
ا2، وقال: هَلْ أ زًّ

َ
أ

في  ويشاركهم  ورجله،  بخيله  ويدعمهم  بصوته،  يحفزهم  بل   ،3َكََاذِبوُن ثََرُهُمْ 
ْ
ك

َ
وَأ مْعَ  السَّ

جْلِبْ 
َ
وَأ بصَِوْتكَِ  مِنهُْمْ  اسْتَطَعْتَ  مَنِ  وَاسْتَفْزِزْ  له:  الّلّه  قال  كما  ونسلهم؛  اقتصادهم 

 
َّ

إِلَّا يطَْانُ  الشَّ يعَِدُهُمُ  وَمَا   ۚ وعَِدْهُمْ  دِ 
َ

وْلَا
َ ْ
وَالْأ مْوَالِ 

َ ْ
الْأ فِِي  هُمْ 

ْ
وشََارِك وَرجَِلِكَ  بِِخَيلِْكَ  عَليَهِْمْ 

السّلطة  لنظام  الرئيسّي  والقائد  الكبير  الزعيم  هو  الشيطان  أنّ  يعني  هذا   .4غُرُورًا
الشيطانيّة،  الخبيثة  القوى  مع  والثروة،  السّلطة  أصحاب  وأكثر  العالم،  في  والرأسمالّية 
هم رؤساء عمّاله في العالم، الذين اختارهم من بين الإنس والجنّ، ليقودوا الّناس، هؤلاء 
أن  دون  وصادق،  صريح  بيان  هذا  لسيّدهم.  العمل  إلى  والساذجين،  الجاهلين  العمّال 

يكون فيه كناية أو رمز.

من هنا يعلم أنّ الشيطان هو العدوّ الحقيقّي الأكبر للمسلمين والمحور الرئيسّي لمنع إقامة 
الإسلام في العالم، وفهم هذه الحقيقة مهمّ وضروريّ للغاية، ومن ثمّ قال الّلّه مرارًا وتأكيدًا: 
إِنَّمَا   ۚ ا  ذُوهُ عَدُوًّ ِ

َّ
يطَْانَ لكَُمْ عَدُوٌّ فاَتَّخ نسَْانِ عَدُوٌّ مُبِيٌن5، وقال: إِنَّ الشَّ ِ

ْ
يطَْانَ لِلْإ إِنَّ الشَّ

عِيِر6. في هذه الأثناء، فإنّ حزب الشيطان أصحاب  صْحَابِ السَّ
َ
يدَْعُو حِزْبَهُ لِِيَكُونوُا مِنْ أ

بطريقة  وينفقون  ويسعون  والعمل،  العقيدة  في  معه  متّفقون  هم  الذين  والثروة  السّلطة 
تأمين سلطتهم وثروتهم، وجنوده  العالم مقابل  أهدافه في  منسّقة ومنظّمة من أجل تحقيق 
والآخرين  والرياضيّين  والممثّلين  والمغنّين  والشعراء  والمبدعين  والكتّاب  العلماء  جميع  هم 
الذين يروجّون المادّيةّ والإستهلاكيّة في العالم بطريقة ما، ويفرضون الثقّافة الإلحاديةّ الغربيّة 
إنهّم جميعًا حزب  المسلمين.  قبيل  والمستقلةّ من  الحرّة  الأمم  ومعياريّة على  كثقافة رسميّة 
يعلموا.  لم  أم  ذلك  علموا  سواء  الأجرة،  منه  ويأخذون  له  يعملون  الذين  وجنوده   الشيطان 

1 . الأنعام/ ١٢١
2 . مريم/ ٨٣

3 . الشّعراء/ ٢٢١-٢٢٣
4 . الإسراء/ ٦٤

5 . يوسف/ ٥
6 . فاطر/ ٦



188

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

من الواضح أنّ مواجهتهم ومواجهة النظام الشيطانّي الخبيث الذي قد سلطّوه على العالم طوال 
التي  والمستضعفة  المحرومة  الطبقات  إلى زوال  يؤدّي  القرنين الأخييرن هي ضروريّة؛ لأنهّ 
تشكّّل غالبيّة المجتمعات، في حين أنّ بعد زوالها لا تبقى الطبقة المتسلطّة والرأسمالّية أيضًا؛ 
لأنّ الطبقات المحرومة والمستضعفة هي القوّة العاملة والضامنة لبقاء سلطتها ورأس مالها، 
ها، وهو ما يعتبر الهدف 

ّ
يؤدّي إلى زوالها، وهذا يعني زوال الإنسانيّة كل فإنّ زوالها  وبالّتالي 

النهائّي للشيطان.

في غضون ذلك، فإنّ الطريقة الوحيدة لمواجهة حزب الشيطان وجنوده الذين يحاولون إزالة 
أنفسهم والآخرين، هي التشكيل والتنمية والتقوية لحزب الّلّه وجنوده؛ لأنّ خالق العالم هو 
الّلّه، وهو مصدر العدل، وبالّتالي تؤدّي حاكميّته على العالم إلى تحقّق العدالة الشاملة وحقوق 
تتحقّق من خلال  العالم  أنّ حاكميّته على  الواضح  ومن  والمستضعفة،  المحرومة  الطبقات 
عدد  قبول  يتطلبّ  العالم  على  خليفته  حاكميّة  وتحقّق  العالم،  على  خليفته  حاكميّة  تحقّق 
كافٍ من سكّّان العالم ومتابعتهم لها؛ لأنهّ لا يمكن الحاكميّة على مكان ما دون قبول عدد 
كافٍ من سكّّانه ومتابعتهم لها، وهذا واقع محسوس ومجرّب. لذلك، فإنّ التشكيل والتنمية 
والتقوية لحزب الّلّه وجنوده ممكن من خلال دعوة سكّّان العالم إلى القبول والمتابعة لحكم 
أن يكون في  بدّ  الشيطان وجنوده؛ لأنهّ لا  وتنسيقهم ضدّ حزب  وتوحيدهم  الّلّه،  خليفة 
العالم أقوياء وأثرياء، خاصّة من المسلمين، يختارون حاكميّة الّلّه على حاكميّة الشيطان، حتّّى 
يعارضوا قوّة وثروة حزب الشيطان بقوّتهم وثروتهم. هؤلاء يمكنهم من خلال الإنضمام إلى 
شبكة سّريّة، أن يشكّّلوا تحالفًا غير رسمّي لحماية مصالح المحرومين والمستضعفين في العالم، 
والمساعدة في تحقيق هدف الإسلام ومنع تحقيق هدف الشيطان، ويدعموا كّل نشاط ثقافّي 
وسياسّي واقتصاديّ فيه معارضة للشيطان وفائدة للإسلام. في هذا الصّدد، يمكنهم بطريقة 
منظّمة أن يكتشفوا أيّ شخص يخدم هدف الإسلام بطريقة ما وينفعه بعلم أو بغير علم 
ويكثّّروا  شبكتهم  يوسّعوا  الطريقة  وبهذه  بهم،   

ً
متّصلًا ويجعلوه  العالم  أركان  من  ركن  في 

وبشكل  والرياضيّون  والممثّلون  والمغنّون  والشعراء  والمبدعون  والكتّاب  العلماء  تابعيهم. 
عامّ كّل أولئك الذين يمكن أن يكون لهم تأثير ملحوظ على مجموعة من الّناس باعتبار 
تميّّزهم أو شهرتهم، يمكنهم أن يكونوا تحت إشرافهم، وأن يتمتّعوا في حالة التمشّّي معهم 
ذلك؛  إذا رغبوا في  إلى شبكتهم  الإنضمام  والّدعائّي، وحتّّى  والسّياسّي  الإقتصاديّ   بدعمهم 



189 العودة إلی الإسلام

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

الأقلّ  وعلى  المشاكل،  من  العديد  يواجهوا  أن  معهم  التمشّّي  عدم  حالة  في  ينبغي  كما 
فَاعْتَدُوا  عَليَكُْمْ  اعْتَدَى  فَمَنِ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  عملهم؛  في  كبيًرا  نجاحًا  ينالوا  لا 
الشبكة  ضدّ  عالميّة  إلهيّة  شبكة  إنشاء  يعني  هذا   .1ْعَليَكُْم اعْتَدَى  مَا  بمِِثلِْ  عَليَهِْ 
الّلّه على  والتمهيد لحاكميّة  شّرها  الممكن لدفع  الوحيد  الطريق  وهو  العالميّة،  الشيطانيّة 
ذلك، ولكن  أقوى على  قد لا  أننّي  الرّغم من  به. على  القيام  أحاول  أنا  ما  العالم، وهذا 
إذا كان لعدد من سائر المسلمين  أنهّ  الواضح  يمكنني على الأقلّ أن أسعى له سعيي2. من 
مثل نيتّي وسعوا لذلك معي، فسيتمّ تدريجيًّا إعداد الأرضيّة له، ولو في القرن المقبل ومن 
بمثل  القيام  يمكنهم  فقطّ  الأبطال  أنّ  يزعم  أحد  هناك  كان  إن  القادمة.  الأجيال  قبل 
 

ً
أبطالًا يكونوا  ولم  بذلك،  قاموا  أن  بعد   

ً
أبطالًا أصبحوا  إنمّا  الأبطال  أنّ  فليعلم  هذا، 

لبطل؛  انتظارًا  القعود  يمكن  لا  بذلك،  للقيام  أنهّ  الواضح  من  بذلك.  يقوموا  أن  قبل 
كما لا يمكن تعليق الآمال على الحكّّام المسلمين؛ لأنهّم الآن إمّا قد أصبحوا جزءًا من 
العالميّة  بالشبكة  أو قد أحيطوا  القيام بذلك،  العالميّة ولا يرغبون في  الشيطانيّة  الشبكة 
الشيطانيّة ولا يقدرون على القيام بذلك. بل يبدو أنّ جميع الّدول التي أصبحت أعضاء 
في الأمم المتّحدة، قد انضمّت إلى الشبكة الشيطانيّة العالميّة بعلم أو بغير علم؛ لأنّ هذه 
المنظّمة تستمدّ من ثقافة غير إسلاميّة، وتقوم على مبادئ تعسّفيّة وغير أخلاقيّة، وتخدم 
العضويّة  تعني  فيها  العضويّة  فإنّ  وبالّتالي  واضح،  بشكل  الإستكباريّة  الشيطان  أهداف 
للشبكة  والتقوية  والتنمية  التشكيل  أنّ  يعلم  هنا  من  العالميّة.  الشيطانيّة  الشبكة  في 
الإلهيّة العالميّة واجب آحاد المسلمين، الذي لا بدّ أن ينهضوا به من دون انتظار لظهور 
نْ 

َ
أ  ۖ بوَِاحِدَةٍ  عِظُكُمْ 

َ
أ مَا  إِنَّ قُلْ  تعالى:  الّلّه  قال  توقّع من حكّّامهم؛ كما  بطل، ومن دون 

.3وَفُرَادَى مَثنََْى   ِ لِِلَّهَّ تَقُومُوا 

1 . البقرة/ ١٩٤
الِحَاتِ وَهُوَ  2 . والسعي غير باطل، وإن لم يُثمر في الحياة الدنيا؛ لقول اللّه تعالى: فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّ
وَهُوَ  سَعْيَهَا  لَهَا  وَسَعَى  الْـآخِرَةَ  رَادَ 

َ
أ وَمَنْ  كَاتِبُونَ )الأنبياء/ ٩٤(، وقال:  لَهُ  ا  وَإِنَّ لِسَعْيِهِ  كُفْرَانَ  فَلََا  مُؤْمِنٌ 

)طه/ ١٥(،   تَسْعَى بِمَا  نَفْسٍ  كُلُّ  لِتُجْزَى  وقال:  )الإسراء/ ١٩(،   مَشْكُورًا سَعْيُهُمْ  كَانَ  ولَئِكَ 
ُ
فَأ مُؤْمِنٌ 

نَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى )النّجم/ ٣٩-٤٠(.
َ
وَأ ۝ نْسَانِ إِلَّاَّ مَا سَعَى نْ لَيْسَ لِلْْإِ

َ
وقال: وَأ

3 . سبأ/ ٤٦



190

نع
وا

لم
؛ ا

ث
ثال

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام

هذه معركة الحقّ والباطل في آخر الزّمان، التي في جانب منها الّلّه وحزبه، وفي جانبها الآخر 
الّلّه وحزبه  أن  الواضح  من  العالم، لكن  إدارة  للحصول على  يسعى  وكّل  الشيطان وحزبه، 
الظّلم  على  بنيانهم  أسّسوا  قد  وحزبه  الشيطان  لأنّ  النهاية؛  في  وحزبه  الشيطان  سيغلبون 
ينَ ظَلمَُوا  ِ

َّ
والسّحر، والظّلم والسّحر ليسا أساسين وطيدين؛ كما قال الّلّه تعالى: وسََيَعْلمَُ الَّذ

 ،2تََى
َ
أ حَيثُْ  احِرُ  السَّ يُفْلِحُ   

َ
وَلَا  ۖ سَاحِرٍ  كَيدُْ  صَنَعُوا  إِنَّمَا  وقال:   ،1َيَنقَْلِبوُن مُنقَْلبٍَ  يَّ 

َ
أ

الّلّه وحزبه قد أسّسوا بنيانهم على العدل والّتقوى، والعدل والّتقوى هما أوطد  في حين أنّ 
.4مُتَّقِيَن

ْ
عَاقِبَةَ للِ

ْ
قرَْبُ للِتَّقْوَى3، وقال: إِنَّ ال

َ
الأسس؛ كما قال الّلّه تعالى: اعْدِلوُا هُوَ أ

البلاد  في  لذلك  ثاروا  وقد  الإسلام،  إقامة  يطلبون  أيضًا  آخرون  مسلمون  هناك  بالطبع 
الإسلاميّة، لكنّ العيب الكبير في نهجهم هو عدم إيمانهم بإذن الّلّه وحاجة الحكومة الإسلاميّة 
إلى حاكم منه. ما أحسن أن يدرك هؤلاء هذا العيب الكبير في نهجهم، وأن يرافقوني في 
النهج الذي انتهجته، حتّّى يتمهّد إنشاء الشبكة الإلهيّة العالميّة، وتبعًا لذلك تحقيق حاكميّة 
 الّلّه على العالم؛ لأنّ حركتهم من دون ذلك، ليس لها نتيجة حسنة، وإنمّا تقوّي جبهة الشيطان. 
ا؛ لأننّي أدعو  إنهّم أولى باتبّاع قولي إن كانوا مخلصين في نيّاتهم ويريدون إقامة الإسلام حقًّ
إلى شيء أحسن، وهو تحقيق حاكميّة الّلّه بإذنه وبواسطة خليفته في الأرض، وقد قال الّلّه 
 ۖ  ُ اللَّهَّ هَدَاهُمُ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
أ  ۚ حْسَنَهُ 

َ
أ فَيَتَّبِعُونَ  قَوْلَ 

ْ
ال يسَْتَمِعُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ ۝ عِبَادِ  ْ فَبشَِّرِّ تعالى: 

.5َِاب
ْ

لْب
َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
ِكَ هُمْ أ

َ
ولَئ

ُ
وَأ

على أيّ حال، ليس هناك شكّ في أنّ كّل امرئ في هذا العالم يجب أن يحدّد موقفه ويختار 
أن يكون مع إحدى الجبهتين، جبهة الّلّه وجبهة الشيطان، وأنا أوّل من يحدّد موقفه. فكّل 
أولئك الذين هم في جبهة الّلّه فهم منّّي وأنا منهم، وإن لم يعرفوني ولم أعرفهم، وعلامتهم 
أنهّم يسعون لتحقيق حاكميّة الّلّه على العالم بإذنه، وكّل أولئك الذين ليسوا في جبهة الّلّه فهم 
برآء منّّي وأنا بريء منهم، وإن عرفوني وعرفتهم، وعلامتهم أنهّم يسعون لتحقيق حاكميّة 
غيره على العالم. هذه سبيلي التي أحيى عليها وأموت إن شاء الّلّه، وإن نجحت فمن عند الّلّه، 

وإن فشلت فمن عند نفسي، والعاقبة للمتّقين.

1 . الشّعراء/ ٢٢٧
2 . طه/ ٦٩

3 . المائدة/ ٨
4 . هود/ ٤٩

5 . الزّمر/ ١٧-١٨



الفصل الرابع

العودة إلى الإسلام؛ 

معرفة الإسلام





193 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بعد التعرّف على معيار المعرفة وموانعها وأسباب عدم إقامة الإسلام حتّّى الآن، ممّا هو 
ضروريّ لمعرفة الإسلام وإقامته بشكل خالص وكامل، قد حان وقت معرفة الإسلام، وهي 

قائمة على معرفة عدّة مواضيع:

الأوّل؛ مفهوم الإسلام

مفهوم »الإسلام« هو التسليم لمشيئة الّلّه، وهو ما يلزم عن معرفته؛ لأنّ الإنسان، عندما 
يلتفت إلى حدوثه، يدرك وجود محدِث له؛ إذ يعلم أنّ حدوثه لا يمكن أن يكون بدون 
ءٍ  مْ خُلِقُوا مِنْ غَيْْرِ شََيْ

َ
محدِث، وأنّ محدِثه لا يمكن أن يكون هو نفسه؛ كما قال تعالى: أ

إذ لو كان محدَثاً  أنّ ذلك المحدِث لم يكن محدَثاً مثله؛  اَلِقُون1َ، وبالّتالي يدرك 
ْ
هُمُ الْخ مْ 

َ
أ

دون  آخر  محدِث  إلى  محدِث  كّل  احتياج  أنّ  حين  في  محدِث،  إلى  محتاجًا  مثله  لكان  مثله، 
الإنتهاء إلى محدِث غير محتاج، يؤدّي إلى عدم الحدوث؛ لأنهّ لا يمكن أيّ حدوث في العالم 
بدون محدِث، وإذا لم يكن هناك أيّ محدِث في العالم بدون محدِث، فلن يكون هناك أيّ 
العالم كان  العالم، ولذا فإنّ هناك محدِثاً في  أنّ كّل حدوث موجود في  العالم، مع  حدوث في 
موجودًا دائمًا ولم يكن محتاجًا إلى محدِث، وعدم احتياجه هذا يدلّ على أنهّ كامل؛ لأنّ غناه 
بأنّ كّل نقص احتياج إلى محدِث، وبالّتالي فإنّ   بكماله؛ علمًا 

ّ
عن المحدِث لا يمكن إلّا

كّل ناقص حادث. لذلك، فإنّ الإنسان من خلال الإلتفات إلى خلقه يقطع بأنّ خالقه كامل، 
وكماله يقتضي أن يحبّ كّل ما هو سبب للكمال، ويكره أسباب النقص، وبالّتالي يرضى وصول 
. كما أنّ 

ً
مخلوقه إلى الكمال، ويسخط وصوله إلى الزوال؛ لأنّ من ليس كذلك لا يعتبر كاملًا

اللازم عن كونه  نقصه  بسبب  أنهّ   
ّ

إلّا بتبعه،  للزوال  الكمال وكاره  أيضًا راغب في  مخلوقه 
 مخلوقاً، لا يحيط بجميع أسباب كماله وزواله، ولا يعرف كّل ما يؤدّي إلى رضى الّلّه أو سخطه. 

1 . الطّور/ ٣٥



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام194

لذلك، يجب على الّلّه بمقتضى كماله أن يطُلع مخلوقه على جميع أسباب كماله وزواله، ويخبره 
عن رضاه وسخطه بأيّ طريقة ممكنة، حتّّى يتمكّن مخلوقه، من خلال العلم والعمل بذلك، 

من الحصول على كماله والنجاة من زواله.

لأنّ  هُدَى1؛ 
ْ
للَ عَليَنْاَ  إِنَّ  قال:  كما  الّلّه؛  على  واجبة  الإنسان  هداية  أنّ  يعلم  هنا  من 

الإنسان، بسبب نقصه الذاتّي، غير قادر على معرفة الكمال، وبالّتالي ليس عليه تحصيلها، 
 أن يقبل 

ّ
وإنمّا يجب على الّلّه أن يعرّفه الكمال وأسبابه2. في هذه الأثناء، ليس على الإنسان إلّا

من الّلّه إذا عرّفه الكمال وأسبابه، ثمّ يتبّع رضاه دون سخطه3؛ لأنّ الإنسان مخيّّر بمقتضى 
عقله، وبالّتالي يستطيع أن لا يقبل من الّلّه ما أخبره به، ولا يتبّع رضاه دون سخطه، ويخطو 
ا كَفُورًا4. لذلك،  ا شَاكِرًا وَإمَِّ بِيلَ إِمَّ نحو زواله بهذه الطريقة؛ كما قال الّلّه: إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّ
فعلى الّلّه هداية الإنسان، وعلى الإنسان قبولها واتبّاعها، وبعبارة أخرى يجب على الّلّه أن يخبر 

الإنسان بما يشاء، ويجب على الإنسان أن يسلم لمشيئته، وهذا هو مفهوم الإسلام.

التسليم  يعني  بل  بالشّهادتين،  م 
ّ
التكل يعني  لا  جوهره  في  الإسلام  فإنّ  هذا،  على  بناء 

بعد  بما  ا  مختصًّ يكن  ولم  بالشّهادتين،  م 
ّ
التكل وجوب  قبل  واجباً  كان  وقد  الّلّه،  لمشيئة 

فقطّ؛  الإسلام  هو  الّلّه  عند  الّدين  فإنّ  ولذلك  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  الّلّه صلّّى  رسول  بعثة 
الّلّه؛  عند  له  دين  فلا  غيره  ديناً  ذ 

ّ
اتّخ ومن   ،5ُم

َ
سِْلَا

ْ
الْإ  ِ اللَّهَّ عِندَْ  ينَ  الدِّ إِنَّ  قال:  كما 

 .6َين اَسِِرِ
ْ
الْخ مِنَ  خِرَةِ 

ْ
الْآ فِِي  وَهُوَ  مِنهُْ  يُقْبَلَ  فَلنَْ  دِيناً  مِ 

َ
سِْلَا

ْ
الْإ غَيْْرَ  يبَتَْغِ  وَمَنْ  قال:   كما 

1 . اللّيل/ ١٢
إِلَيْهَا  لَهُمْ  يَجْعَلْ  وَلَمْ  الْمَعْرِفَةَ،  الْعِبَادَ  هُ  اللَّ فِ  يُكَلِّ »لَمْ  قال:  أنّه  الصادق  بن محمّد  . كما روي عن جعفر   2
سَبِيلًًا« )المحاسن للبرقيّ، ج١، ص١٩٨(، وفي رواية أخرى عن عبد الأعلى مولى بني سام، قال: »قُلْتُ 
فُوا الْمَعْرِفَةَ؟ قَالَ:  دَاةٌ يَنَالُونَ بِهَا الْمَعْرِفَةَ؟ قَالَ: لََا، قُلْتُ: فَهَلْ كُلِّ

َ
اسِ أ هُ، هَلْ جُعِلَ فِي النَّ صْلَحَكَ اللَّ

َ
لَهُ: أ

 آتَاهَا مَا  إِلَّاَّ  نَفْسًا  هُ  اللَّ فُ  يُكَلِّ وَلََا  ]البقرة/ ٢٨٦[   وُسْعَهَا إِلَّاَّ  نَفْسًا  هُ  اللَّ فُ  يُكَلِّ لََا  الْبَيَانُ:  هِ  اللَّ عَلَى  لََا، 
 َقُون نَ لَهُمْ مَا يَتَّ ى يُبَيِّ هُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّ لْتُهُ عَنْ قَوْلِهِ: وَمَا كَانَ اللَّ

َ
]الطّلاق/ ٧[«، قال: »وَسَأ

فَهُمْ مَا يُرْضِيهِ وَمَا يُسْخِطُهُ« )التوحيد لابن بابويه، ص٤١٤(. ى يُعَرِّ ]التّوبة/ ١١٥[، قَالَ: حَتَّ
فَهُمْ، وَلِلْخَلْقِ  نْ يُعَرِّ

َ
نْ يَعْرِفُوا قَبْلَ أ

َ
هِ عَلَى خَلْقِهِ أ 3 . كما روي عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »لَيْسَ لِلَّ

أبي  وعن  ص٤١٢(،  بابويه،  لابن  )التوحيد  يَقْبَلُوا«  نْ 
َ
أ فَهُمْ  عَرَّ إِذَا  الْخَلْقِ  عَلَى  هِ  وَلِلَّ فَهُمْ،  يُعَرِّ نْ 

َ
أ هِ  اللَّ عَلَى 

نْ يَعْلَمُوا« 
َ
مَهُمْ فَعَلَيْهِمْ أ مَ لَهُمْ، فَإِذَا عَلَّ هُ هُوَ الْمُعَلِّ ى يَكُونَ اللَّ نْ يَعْلَمُوا حَتَّ

َ
اسِ أ جعفر أنّه قال: »لَيْسَ عَلَى النَّ

عْمَالِ« )التوحيد لابن بابويه، ص٤١٦(.
َ
)المحاسن للبرقيّ، ج١، ص٢٠٠(، وفي رواية: »وَلَهُمُ اكْتِسَابُ الْْأ

4 . الإنسان/ ٣
5 . آل عمران/ ١٩
6 . آل عمران/ ٨٥



195 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بناء على هذا، فإنّ جميع الأنبياء السّابقين والذين اتبّعوهم كانوا مسلمين؛ بمعنى أنهّم أسلموا 
انِيًّا وَلكَِنْ   نصَْْرَ

َ
لما شاء الّلّه؛ كما قال الّلّه في إبراهيم عليه السّلام: مَا كََانَ إِبرَْاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا

كِيَن1، واعتبر ذلك وصيّته ووصيّة يعقوب لبنيهما فقال:  مُشْْرِ
ْ
كََانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كََانَ مِنَ ال

نْتُمْ 
َ
 وَأ

َّ
 تَمُوتُنَّ إِلَّا

َ
ينَ فَلَا َ اصْطَفََى لكَُمُ الدِّ إِبرَْاهِيمُ بنَيِهِ وَيَعْقُوبُ ياَ بنَِِيَّ إِنَّ اللَّهَّ وَوصََّىَّ بهَِا 

 ،3مُسْلِمِيَن
ْ
ال مِنَ  بَيتٍْ  غَيْْرَ  فِيهَا  فَمَا وجََدْناَ  السّلام:  مُسْلِمُون2َ، وقال في آل لوط عليه 

نَا مُسْلِمِيَن4، وقال:  ا وَتوََفَّ  عَليَنَْا صَبْْرً
ْ
فرِْغ

َ
وقال حكاية عن أتباع موسى عليه السّلام: رَبَّنَا أ

وا إِنْ كُنتُْمْ مُسْلِمِيَن5، وأخبر عن قول 
ُ ِ فَعَليَهِْ توََكَّلَّ وَقَالَ مُوسََى ياَ قَوْمِ إِنْ كُنتُْمْ آمَنتُْمْ باِللَّهَّ

مَ مِنْ قَبلِْهَا وَكُنَّا مُسْلِمِيَن6، وقال في أتباع 
ْ
عِل

ْ
وتيِنَا ال

ُ
من اتبّع سليمان عليه السّلام فقال: وَأ

.7َنَّا مُسْلِمُون
َ
ِ وَاشْهَدْ بأِ ِ آمَنَّا باِللَّهَّ نصَْارُ اللَّهَّ

َ
نُْ أ

َ
وََارِيُّونَ نَح

ْ
عيسى عليه السّلام: قاَلَ الْح

ا بهذه الأمّة  هذا يعني أنّ الإسلام كان دين الّلّه على الّدوام وفي جميع الأمم، ولم يكن خاصًّ
وما بعد ظهور الّنبّي الخاتم صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، وكّل من كان أسلم لّلّه فقد كان مسلمًا.

الثاني؛ مصداق الإسلام

الحاصل أنهّ يجب على الّلّه أن يخبر الإنسان بما يقوده إلى الكمال أو الزوال، حتّّى يكون 
قادرًا على الوصول إلى الكمال والنجاة من الزوال، ولا يكون له حجّة عليه إذا لم يصل إلى 
الكمال وسقط في الزوال؛ لأنّ الّلّه عادل بمقتضى كماله، وعدم إخبار الإنسان بأسباب كماله 

وزواله، وهو قاصر عن معرفتها، يتعارض مع عدل الّلّه، ولا يمكن.

]ضرورة الأنبياء[

بناء على هذا، يجب على الّلّه أن يعُلم كّل إنسان بأسباب كماله وزواله وموجبات رضى الّلّه 
وسخطه، أو بعبارة أدقّ، يمكّنه من العلم بها. من الواضح أنّ هذا يتمّ إمّا بشكل مباشر، بأن يعُلم 
الّلّه كّل إنسان بأسباب كماله وزواله وموجبات رضى الّلّه وسخطه دون واسطة، أو بشكل غير 
مباشر، بأن يعُلم الّلّه بعض الّناس بأسباب كمالهم وزوالهم وموجبات رضى الّلّه وسخطه، حتّّى 
 يراجعهم الآخرون، فيعلموا بواسطتهم أسباب كمالهم وزوالهم وموجبات رضى الّلّه وسخطه. 

1 . آل عمران/ ٦٧
2 . البقرة/ ١٣٢

3 . الذّاريات/ ٣٦
4 . الأعراف/ ١٢٦

5 . يونس/ ٨٤
6 . النّمل/ ٤٢

7 . آل عمران/ ٥٢



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام196

وسخطه  الّلّه  رضى  وموجبات  وزواله  كماله  بأسباب  إنسان  كّل  يعُلم  لم  الّلّه  أنّ  شكّ  لا 
الّناس بها محسوس ووجدانّي، ومن هذا يتّضح  بالتفصيل وبدون واسطة؛ لأنّ جهل أكثر 
أنهّ قد فعل ذلك بشكل غير مباشر ومن خلال إرسال واسطة. بناء على هذا، فإنّ من ليس 
وسخطه  الّلّه  رضى  وموجبات  وزواله  كماله  أسباب  يعلم  ولا  الّلّه،  مع  مباشر  اتصّال  على 
باعتبار  يسمّّى  الذي  وهو  الإمكانيّة،  هذه  لديه  عمّن  الفحص  من  له  بدّ  لا  واسطة،  بدون 
بالّلّه بطبيعته،  الّنبوّة، وتقديمه ما يختصّ  بإظهاره  »الّنبّي«، ويُعرف منطقيًّا  الّلّه  إنبائه عن 
الّلّه، وذلك  ولا يقدر أحد سواه على تقديمه؛ لأنّ تقديمه مثل هذا فقطّ يثبت اتصّاله مع 

ما يسمّّى »المعجزة«.

]معرفة الأنبياء[

يعبّّر عن رضى  يبق منهم شيء  لم  والمعجزة رجال  الّنبوّة  إظهار  إليهم  ينُسب  الذين  من 
الّلّه وسخطه وأسباب كمال الإنسان وزواله، وبالّتالي فإنّ البحث فيهم لا طائل منه وليس 
ضروريًّا، لكن هناك ثلاثة منهم ينُسب إليهم في هذا الصّدد شيء جدير بالإهتمام، ولذلك 
فإنّ البحث فيهم يمكن أن يكون مفيدًا، وهو ضروريّ. الثلاثة هم موسى وعيسى ومحمّد 
عليهم السّلام الذين كّل منهم ينُسب إليه كتاب يدُعى كتاب الّلّه، ويتبّعه فريق من الّناس. 
لم يصدر من  السّلام  إلى موسى وعيسى عليهما  ينُسب  الكتاب الذي  أنّ  يبدو  ذلك،  مع 
أنفسهما، بل تمّت كتابته بعدهما من قبل رجال معروفين أو غير معروفين؛ لأنهّ بوضوح 
آيات  بعد ذلك؛ كما جاء في  تعبير من شخص غيرهما، وقد أخبر عن موتهما وما جرى 
هُناَكَ فِِي   ِ من الجزء الرابع والثلاثين من كتاب التثنية من التوراة: »فَمَاتَ مُوسََى عَبدُْ اللَّهَّ
وَلمَْ يَعْرفِْ  رضِْ مُوآبَ، مُقَابلَِ بَيتَْ فَغُورَ، 

َ
أ وَادِي فِِي 

ْ
ال ُ فِِي  ، ودََفَنَهُ اللَّهَّ ُ مُوآبَ، كَمَا قَالَ اللَّهَّ

موسى  بعد  ما  زمان  في  كاتب  قبل  من  كتابته  في  صريح  وهذا  هَذَا«،  يوَْمِناَ   
َ

إِلَى قَبْْرَهُ  حَدٌ 
َ
أ

ولوقا  ومَرقسُ  متّّى  مثل  رجال  إلى  بصراحة  تنُسب  أيضًا  الإنجيل  وكتابة  السّلام،  عليه 
ويوحنّا، وقد كتبه كّل منهم في زمان ما بعد عيسى عليه السّلام بصورة مختلفة. بالإضافة 
معروفين،  رواة  قبل  من  متّصلة  بطريقة  الكتابين  هذين  من  أيّ  نقل  يتمّ  لم  ذلك،  إلى 
عليهما  وعيسى  موسى  بصفات  رجلين  وجود  أنّ  كما  تاريخّي؛  إسناد  لهما  ليس  وبالّتالي 
التاريخيّة؛  الناحية  من  به  ومقطوعًًا  ثابتاً  ليس  الكبيرة،  شهرته  من  الرّغم  على   السّلام، 



197 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنّ العصر الذي يعُتقد أنهّما عاشا فيه، كان في النصف المظلم من التاريخ؛ بمعنى أنّ الكتابة 
فيه لم تكن مزدهرة بما فيه الكفاية، وأنّ التواصل بين الأمم المتحضّّرة فيه كان محدودًا، 
المنسوب  الكتاب  فإنّ  ذلك،  على  علاوة  والأساطير1.  بالأوهام  مشوبة  أخباره  فإنّ  وبالّتالي 
وبالّتالي لا يكفي لإثبات  يعتبره أحد معجزة،  ولم  النصّ،  ناحية  إليهما ليس معجزًا من 
المنسوبة  المعجزات  فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة  التاريخّي.   ضعفه  عن  الّنظر  بغضّ  نبوّتهما 
إليهما، مثل تحويل العصا إلى الثعبان وإحياء الموتى بإذن الّلّه، لم تتمّ روايتها بطريقة مسندة 
ومتواترة؛ بمعنى أنهّ ليس معلومًا بالضبط من رأى معجزاتهما، ولمن رواها، وكيف بلغت 
السّلام  عليهما  وعيسى  موسى  بنبوّة  اليقين  فإنّ  لذلك،  شهرة.  ونالت  القادمة  الأجيال 
وأصالة الكتاب المنسوب إليهما لا يتحصّل لمن يعيش اليوم، ومن الواضح أنّ الظنّ بها لا 

يكفي لاتبّاعهما؛ لأنّ الظنّ غير حجّة في ذاته، وغير عقلائّي في مثل هذه الأمور.

]معرفة النّبّي الخاتم[

فإنّ  السّلام،  عليهما  وعيسى  موسى  إلى  المنسوب  الكتاب  بخلاف  لكن 
بصراحة،  الّلّه  عن  حكاية  هو  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  محمّد  إلى  المنسوب  الكتاب 
في  كُتب  أنهّ  ذلك  من  والأهمّ  غيره،  من  صدوره  تستلزم  عبارة  على  يحتوي  ولا 
أصحابه،  من  وكثييرن  معروفين  رجال  إلى  قبله  من  متّصلة  بطريقة  ونقُل   زمانه، 

الباحثين  معظم  أنّ  مختلفة  علميّة  مصادر  إلى  استنادًا  الحرّة«  الموسوعة  »ويكيبيديا  في  جاء  كما   .  1
مختلفين  مؤلّفين  لعدّة  عمل  هي  التوراة  أنّ  ويعتقدون  أسطوريّة،  شخصيّة  موسى  يعتبرون  المستقلّين 
ونتاج قرون بعد الوقت المزعوم لحياته. إنّهم يؤكّدون أنّه لا وجود لدليل تاريخيّ مستقلّ يدعم إثبات وجود 
موسى، ولم تظهر أيّ آثار له أو أشخاص مرتبطين به في الإكتشافات الأثريّة أو الوثائق المصريّة القديمة، 
أصل  كأسطورة  البابليّ،  السبي  زمن  اليهوديّ  الدينيّ  الفكر  اخترعها  شخصيّة  أنّه  بعضهم  يرى  ولذلك 
بعض  الرغم من وجود  على  لأنّه،  كبير؛  إلى حدّ  لعيسى  بالنسبة  الحال  الشعب. هذه هي  أصل  لتفسير 
كثر، لا تزال هناك شكوك جدّيّة حوله بين الباحثين المستقلّين،  الشواهد التاريخيّة عنه بسبب قربه الأ
ولذلك فإنّهم غير متّفقين على وجوده؛ كما جاء في »قصّة الحضارة« لويل دورانت أنّ بولنجبروك وأصحابه 
كانوا يقولون في مجالسهم الخاصّة أنّ عيسى قد لا يكون له وجود على الإطلاق، وجهر فلني بهذا الشكّ 
من  سلسلة  بور  برونو  بدأ   ١٨٤٠ عام  وفي   ،١٩٩١ عام  في  نشره  الذي  الإمبراطوريّة«  »خرائب  كتابه  في 
الكتب الجدليّة الحماسيّة يبغي بها إثبات أنّ عيسى لا يعدو أن يكون أسطورة من الأساطير، أو تجسيدًا 
لطقس من الطقوس نشأ في القرن الثاني من مزيج من الأديان اليهوديّة واليونانيّة والرومانيّة، وفي أواخر 
القرن التاسع عشر قامت مدرسة بيرسن ونابر ومتثاس بعد بحوث مضنيّة بإنكار حقيقيّة عيسى التاريخيّة 

)راجع: قصّة الحضارة لويل دورانت، ج١١، ص٢٠٢-٢٠٤(.



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام198

ومن قبلهم إلى رجال معروفين وكثييرن من المسلمين اللاحقين بشكل واحد وثابت، وانتشر 
الذي  العصر  لأنّ  الشّكّ؛  إليه  يرقى  ولا  متواتر  فهو  ثمّ  ومن  ومغاربها،  الأرض  مشارق  في 
السّلام،  عليهما  وعيسى  موسى  عصر  بخلاف  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  محمّد  فيه  ظهر 
التواصل  وأنّ  فيه،  وتطوّر  ازدهر  قد  الخطّ  أن  بمعنى  التاريخ؛  من  المشرق  النصف  كان في 
المعروفين.  الشهود  مئات  قبل  من  وتسجيله  وتمّ رصده  فيه،  اتسّع  قد  المتحضّّرة  الأمم  بين 
كتاب موسى  لأنهّ، بخلاف  نبوّته؛  إثبات  ويمكنه  معجز  كتابه  نصّ  فإنّ  ذلك،  علاوة على 
الآن  أحد حتّّى  يستطع  ولم  مثله،  يأتوا بكتاب  الجميع لأن  السّلام، دعا  وعيسى عليهما 
أيضًا؛  بعد  فيما  مثله  الإتيان بكتاب  أنهّ لا يمكن  المعلوم  مثله، ومن  يأتي بكتاب  أن 
لأنهّ، على الرغّم من تكامله التدريجّي خلال ثلاثة وعشرين عامًا واختلاف حالات محمّد 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في الأمن والخوف والغنى والفقر والإقامة والهجرة والحرب والسّلم 
والنصر والهزيمة ممّا يقتضي عادة اختلاف أقوال الإنسان، لا يوجد فيه اختلاف، وله إيقاع 
واحد وثابت، بالإضافة إلى أنهّ في غاية الفصاحة والبلاغة، ويحتوي على أخبار صحيحة عن 
المستقبل وعلوم خفيّة في وقت التكامل، وليس له أيّ تعارض مع العقل والأخلاق الفطريّة، 
أنّ هذه  الّلّه، والإنصاف  الصّفات لشخص غير متّصل مع  ولا يمكن الجمع بين كّل هذه 
أنّ محمّدًا صلّّى  لم توجد لأحد من الأنبياء ولا شيء من كتبهم، ومن هنا يعلم  الخصيصة 
الّلّه عليه وآله وسلمّ هو الّنبّي اليقينّي الوحيد، وأنّ كتابه هو الكتاب الوحيد الذي له أصالة 
تاريخيّة، وبالّتالي فإنّ دينه هو الّدين الوحيد الذي له الأهليّة اللازمة لأن يتبّعه إنسان اليوم؛ 
لأنّ إنسان اليوم ليس له سبيل إلى دين يقينّي غيره، ولا يسعه اتبّاع الأديان الظنّيّة والوهميّة. 
مع ذلك، يجب ملاحظة أنّ محمّدًا صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، بصفته نبيًّا يقينيًّا، قد صدّق 
نبوّة موسى وعيسى عليهما السّلام، وهذا هو الّدليل اليقينّي الوحيد على نبوّتهما؛ كما خاطبه 
 ،1َيل ِ

ْ
نْج ِ

ْ
نزَْلَ التَّوْرَاةَ وَالْإ

َ
قاً لمَِا بَيْْنَ يدََيهِْ وَأ قَِّ مُصَدِّ

ْ
كِتاَبَ باِلْح

ْ
لَ عَليَكَْ ال الّلّه تعالى فقال: نزََّ

كِتاَبِ وَمُهَيمِْنًا عَليَه2ِْ. بناء 
ْ
قًا لمَِا بَيْْنَ يدََيهِْ مِنَ ال قَِّ مُصَدِّ

ْ
كِتاَبَ باِلْح

ْ
كَْ ال

َ
َا إِلَي

ْ
نزَْلْن

َ
وقال: وَأ

على هذا، فإنّ الإيمان بنبوّة موسى وعيسى عليهما السّلام ممكن لمن آمن بنبوّة محمّد صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ، وليس يقينيًّا ولا أساس له بالنسبة لمن لم يؤمن بنبوّة محمّد صلّّى الّلّه 

عليه وآله وسلمّ.

1 . آل عمران/ ٣
2 . المائدة/ ٤٨



199 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]المسلمون هم أتباع النّبّي الخاتم[

ثمّ من الواضح أنّ أتباع كّل نبّي، بما أنهّم أسلموا لمشيئة الّلّه فيما يتعلقّ بذلك الّنبّي وما 
أبداه لهم بواسطته من رضاه وسخطه، كانوا مسلمين، حتّّى جاءهم نبّي جديد. فحينئذ من 
أسلم منهم لمشيئة الّلّه فيما يتعلقّ بذلك الّنبّي وما أبداه لهم بواسطته من رضاه وسخطه، ثبت 
على إسلامه، ومن لم يفعل ذلك، خرج وارتدّ عن إسلامه؛ لأنّ مفهوم الإسلام هو التسليم 
الّلّه  الّلّه، ومصداقه هو قبول جميع أنبيائه دون تفريق واتبّاعُ الّنبّي الآخِر؛ كما قال  لمشيئة 
وَيَعْقُوبَ  وَإسِْحَاقَ  وَإسِْمَاعِيلَ  إِبرَْاهِيمَ   

َ
إِلَى نزِْلَ 

ُ
أ وَمَا  نَْا 

َ
إِلَي نزِْلَ 

ُ
أ وَمَا   ِ باِللَّهَّ آمَنَّا  قوُلوُا  تعالى: 

نُْ 
َ

حَدٍ مِنهُْمْ وَنَح
َ
قُ بَيْْنَ أ  نُفَرِّ

َ
وتِِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا

ُ
وتِِيَ مُوسََى وعَِيسََى وَمَا أ

ُ
سْبَاطِ وَمَا أ

َ ْ
وَالْأ

لم يتهودّوا،  السّلام بعد ظهوره  اتبّعوا موسى عليه  مُسْلِمُون1َ. بناء على هذا، فإنّ الذين   ُ
َ

لَه
السّلام. فحينئذ من كذّب منهم عيسى عليه  ولكن أسلموا حتّّى ظهر لهم عيسى عليه 
السّلام ارتدّ عن إسلامه، ومن اتبّع منهم عيسى عليه السّلام ثبت على إسلامه، حتّّى ظهر 
لهم محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ. فحينئذ من كذّب منهم محمّدًا صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
الّلّه عليه وآله وسلمّ ثبت على إسلامه؛ كما  ارتدّ عن إسلامه، ومن اتبّع منهم محمّدًا صلّّى 
وَإذَِا يُتلََْى عَليَهِْمْ  ۝ كِتاَبَ مِنْ قَبلِْهِ هُمْ بهِِ يؤُْمِنوُنَ

ْ
ينَ آتيَنْاَهُمُ ال ِ

َّ
قال الّلّه تعالى في هذا: الَّذ

تَيْْنِ بمَِا  جْرَهُمْ مَرَّ
َ
ِكَ يؤُْتوَْنَ أ

َ
ولَئ

ُ
أ ۝ قَُّ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبلِْهِ مُسْلِمِيَن

ْ
قَالوُا آمَنَّا بهِِ إِنَّهُ الْح

صَبََرُوا2. بناء على هذا، فإنّ دين الّلّه واحد، وأنبياءه بمنزلة أحكامه المختلفة، وكتبه بمنزلة 
آيات مختلفة لكتاب واحد، وضرورة اتبّاع الّنبّي والكتاب الخاتمين إنمّا هي لضرورة اتبّاع 

الحكم والآية الّناسخين، وهي ضرورة عقليّة وعقلائيّة، وهذا هو معنى الإسلام.

]الطبيعة الإعتقاديةّ للإسلام[

الّنبّي  قبول  هو  ومصداقه  الّلّه،  لمشيئة  التسليم  هو  الإسلام  مفهوم  أنّ  يعلم  هنا  من 
لا  أم  الإسلام،  مصداق  لتحقيق  كافٍ  الخاتم  للنّبّي  النظريّ  القبول  هل  ولكن  الخاتم، 
المسلمين،  من  فريق  بواسطته؟  المبلغّة  الأحكام  تنفيذ  خلال  من  عمليًّا  قبوله  من  بدّ 
بصحّة  الإعتقاد  بمعنى  الخاتم،  الّنبّي  بنبوّة  الإعتقاد  أنّ  يعتقدون  والسّلفيّين،  كالخوارج 
الإسلام،  مصداق  لتحقيق  يكفي  لا  به،  العمل  وضرورة  الّلّه  عند  من  به  جاء  ما  كّل 

1 . البقرة/ ١٣٦
2 . القصص/ ٥٢-٥٤



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام200

 تشابه أعمال 
ً

والمسلم من يلتزم مع هذا الإعتقاد بلوازمه العمليّة، ولا سيّما يجتنب أعمالًا
الكافرين، مثل التوسّل بالموتى ودعائهم، لكنّ الحقّ أنّ هذا الإجتناب، على الرغّم من كونه 
حسنًا وقيّمًا للغاية، ليس مصداقاً للإسلام، بل هو مصداق للإيمان الذي يفوق الإسلام؛ 
لأنّ الإسلام عبارة عن التسليم لمشيئة الّلّه، بمعنى تصديق مرجعيّته من الناحية الّنظريّة، 
وقبول أحكامه كأسباب كمال المسلم، وأنّ العمل بها، بما في ذلك اجتناب أعمال مشابهة 
نْ  حْسَنُ دِينًا مِمَّ

َ
لأعمال الكافرين، هو شيء وراء تصديقها وقبولها؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَنْ أ

جْرُهُ عِندَْ رَبِّهِ 
َ
ِ وَهُوَ مُُحسِْنٌ فَلهَُ أ سْلمََ وجَْهَهُ لِِلَّهَّ

َ
ِ وَهُوَ مُُحسِْن1ٌ، وقال: بلَََى مَنْ أ سْلمََ وجَْهَهُ لِِلَّهَّ

َ
أ

.2َهُمْ يََحزَْنوُن 
َ

 خَوفٌْ عَليَهِْمْ وَلَا
َ

وَلَا

]الطبيعة العمليّة للإيمان[

تكون  لا  وقد  مسلم،  في  تكون  وقد  المصطلح،  في  »الإيمان«  تسمّّى  حالة  هذه 
تؤُْمِنُوا  لمَْ  قُلْ   ۖ آمَنَّا  عْرَابُ 

َ ْ
الْأ قاَلتَِ  المثال:  سبيل  على  تعالى  الّلّه  قال  كما  مسلم؛  في 

قُلوُبكُِم3ْ. نعم، الأدقّ أن يقال: الإسلام،  فِِي  يمَانُ  ِ
ْ

الْإ يدَْخُلِ  ا  وَلمََّ سْلمَْناَ 
َ
أ قوُلوُا  وَلكَِنْ 

الّنظريّين،  والقبول  التصديق  من  ويبدأ  مختلفة،  مراتب  له  الّلّه،  لمشيئة  التسليم  بمعنى 
مرتبته  في  أنهّ   

ّ
إلّا إسلامًا،  يعُتبر  مراتبه  جميع  وفي  والكامل،  الخالص  العمل  إلى  ويمتدّ 

الّلّه  قال  كما  أيضًا؛  الإيمان  يسمّّى  العمليّة  مراتبه  وفي  فقطّ،  الإسلام  يسمّّى  الّنظريّة 
نْ 

َ
أ ُ يَمُنُّ عَليَكُْمْ  مَكُمْ ۖ بلَِ اللَّهَّ

َ
َّ إِسْلَا تَمُنُّوا عََلَيَ  

َ
سْلمَُوا ۖ قُلْ لَا

َ
نْ أ

َ
أ تعالى: يَمُنُّونَ عَليَكَْ 

يمَانِ إِنْ كُنتُْمْ صَادِقِيَن4، وعلى هذا فمن الواضح أنّ الإيمان يزيد وينقص؛  ِ
ْ

 هَدَاكُمْ لِلْإ

1 . النّساء/ ١٢٥
2 . البقرة/ ١١٢

3 . الحجرات/ ١٤
أنّه قال لرجل:  اللّه عليه وآله وسلّم  اللّه صلّى  أيضًا ما روي عن رسول  . الحجرات/ ١٧. ممّا يؤيّد هذا   4
كَاةَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ  لََاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّ نْ تُقِيمَ الصَّ

َ
هِ، وَأ دًا رَسُولُ اللَّ نَّ مُحَمَّ

َ
هُ، وَأ نْ لََا إِلَهَ إِلَّاَّ اللَّ

َ
نْ تَشْهَدَ أ

َ
سْلََامُ أ »الْْإِ

مُسْلِمٌ؟  نَا 
َ
فَأ ذَلِكَ  فَعَلْتُ  فَإِذَا  جُلُ:  الرَّ قَالَ  رَمَضَانَ،  وَتَصُومَ  الْوُضُوءَ،  تُتِمَّ  نْ 

َ
وَأ الْجَنَابَةِ،  مِنَ  وَتَغْتَسِلَ  وَتَعْتَمِرَ، 

يمَانُ؟  يمَانِ، تَدْرُونَ مَا الْْإِ قَالَ: نَعَمْ« )صحيح ابن خزيمة، ج١، ص٣(، وقال لوفد عبد القيس: »آمُرُكُمْ بِالْْإِ
نْ تُعْطُوا مِنَ 

َ
كَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَأ لََاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّ هِ، وَإِقَامُ الصَّ دًا رَسُولُ اللَّ نَّ مُحَمَّ

َ
هُ، وَأ نْ لََا إِلَهَ إِلَّاَّ اللَّ

َ
شَهَادَةُ أ

الْغَنَائِمِ الْخُمُسَ« )صحيح البخاريّ، ج١، ص٢٩؛ صحيح مسلم، ج١، ص٣٥(؛ قال البيهقيّ )ت٤٥٨هـ( 
هَذَا  فِي  بَعْدَهَا  وَمَا  هَادَةِ  الشَّ كَلِمَةَ  ى  سَمَّ هُ  نَّ

َ
أ »الْمَقْصُودُ  السنن« )ج٢، ص٦٥٩(:  إلى علم  في »المدخل 

سْلََامَ عِبَارَتَانِ عَنِ  يمَانَ وَالْْإِ نَّ الْْإِ
َ
ذِي قَبْلَهُ إِسْلََامًا، وَفِي ذَلِكَ دَلََالَةٌ عَلَى أ اهَا فِي الْخَبَرِ الَّ الْخَبَرِ إِيمَانًا، وَسَمَّ

افِعِيُّ  الشَّ صَاحِبُنَا  يَقُولُ  كَانَ  وَبِهِ  إِسْلََامًا،  ى  وَتُسَمَّ إِيمَانًا،  ى  تُسَمَّ سْلََامِ  الْْإِ شَرَائِعَ  نَّ 
َ
وَأ بِهِ،  مِرْنَا 

ُ
أ ذِي  الَّ ينِ  الدِّ

قْرَانُهُ مِنَ الْفُقَهَاءِ«.
َ
وَأ



201 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

عَليَهِْمْ  تلُِيَتْ  وَإذَِا  قُلوُبُهُمْ  وجَِلتَْ   ُ اللَّهَّ ذُكِرَ  إِذَا  ينَ  ِ
َّ

الَّذ مُؤْمِنوُنَ 
ْ
ال مَا  إِنَّ تعالى:  الّلّه  قال  كما 

مُؤْمِنِيَن 
ْ
كِينَةَ فِِي قُلوُبِ ال نزَْلَ السَّ

َ
ي أ ِ

َّ
ون1َ، وقال: هُوَ الَّذ

ُ آياَتهُُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وعَََلَىَ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلَّ
إِيمَانهِِم2ْ، وبالّتالي فإنّ الإسلام أيضًا يزيد وينقص ضمن الإيمان؛ كما  مَعَ  إِيمَاناً  ليََِزدَْادُوا 
 ُ ُ وصََدَقَ اللَّهَّ

ُ
ُ وَرسَُولُه حْزَابَ قاَلوُا هَذَا مَا وعََدَناَ اللَّهَّ

َ ْ
مُؤْمِنوُنَ الْأ

ْ
ى ال

َ
ا رَأ قال الّلّه تعالى: وَلمََّ

من  الخاتم  الّلّه  نبّي  وقبل  من صدّق  فإنّ  وَتسَْلِيمًا3. لذلك،  إِيمَاناً   
َّ

إِلَّا زَادَهُمْ  وَمَا   ۚ  ُ
ُ

وَرسَُولُه
الناحية الّنظريّة فقطّ فهو مسلم، ولكنّ الأكثر منه إسلامًا من يلتزم باللوازم العمليّة لهذا 
التصديق والقبول ويعتبر مؤمنًا، وكّل من لديه التزام عملّي أكثر بهذه اللوازم يعتبر أكثر إيماناً. 
بناء على هذا، فإنّ من صدّق وقبل نبّي الّلّه الخاتم من الناحية الّنظريّة فقطّ، ولم يلتزم عمليًّا 
بلوازم هذا التصديق والقبول الّنظريّين، فهو داخل في الإسلام، ولا يعتبر كافرًا بسبب عمله؛ 
لأنّ من يعلم نبوّة الّنبّي الخاتم وصدق ما جاء به من عند الّلّه من الناحية الّنظريّة، وإن لم 
 بلوازم علمه، ليس كمن لا يعلم هذه الحقيقة من الناحية الّنظريّة، واعتبارهما 

ً
يكن عاملًا

 
َ

ينَ لَا ِ
َّ

ينَ يَعْلمَُونَ وَالَّذ ِ
َّ

سواء مخالف للحسّ والوجدان؛ كما قال الّلّه تعالى: قُلْ هَلْ يسَْتَويِ الَّذ
قَُّ كَمَنْ 

ْ
كَْ مِنْ رَبِّكَ الْح

َ
نزِْلَ إِلَي

ُ
مَا أ نَّ

َ
فَمَنْ يَعْلمَُ أ

َ
َاب4ِ، وقال: أ

ْ
لْب

َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكَّ يَعْلمَُونَ ۗ إِنَّ

.5َِاب
ْ

لْب
َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكَّ عْمََى ۚ إِنَّ

َ
هُوَ أ

]معرفة الفاسق[

على أيّ حال، فإنّ مثل هذا الشّخص قد أسلم لمشيئة الّلّه في الإعتقاد، ومن الواضح أنّ الإعتقاد 
هو أساس العمل، بل يعتبر نوعًًا من العمل. مع ذلك، فإنهّ إذا لم يعمل بسائر أحكام الّلّه وأسباب 
 مشابهة لأعمال الكافرين، فيعتبر »فاسقًا«، ولا يعتبر 

ً
رضاه بجهله أو تهاونه، وارتكب أعمالًا

تْ   يسَْتَوُون6َ، وقال: كَذَلكَِ حَقَّ
َ

فَمَنْ كََانَ مُؤْمِنًا كَمَنْ كََانَ فاَسِقًا ۚ لَا
َ
»مؤمناً«؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

يمَان8ِ؛  ِ
ْ

فُسُوقُ بَعْدَ الْإ
ْ
 يؤُْمِنوُن7َ، وقال: بئِسَْ الِِاسْمُ ال

َ
هُمْ لَا نَّ

َ
ينَ فَسَقُوا أ ِ

َّ
 كََلِمَتُ رَبِّكَ عََلَىَ الَّذ

1 . الأنفال/ ٢
2 . الفتح/ ٤

3 . الأحزاب/ ٢٢
4 . الزّمر/ ٩

5 . الرّعد/ ١٩
6 . السّجدة/ ١٨

7 . يونس/ ٣٣
8 . الحجرات/ ١١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام202

أن  فاسقين، دون  يعُتبرون  وبذلك  بأربعة شهداء،  يأتون  يقذفون ولا  الذين  المسلمين  مثل 
رْبَعَةِ شُهَدَاءَ 

َ
توُا بأِ

ْ
مُحْصَناَتِ ثُمَّ لمَْ يأَ

ْ
ينَ يرَْمُونَ ال ِ

َّ
يخرجوا من الإسلام؛ كما قال الّلّه فيهم: وَالَّذ

فَاسِقُون1َ، والمسلمين الذين 
ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
بدًَا ۚ وَأ

َ
 تَقْبَلوُا لهَُمْ شَهَادَةً أ

َ
ةً وَلَا َ وهُمْ ثَمَانِيَن جَلْدْ فَاجْلِِدُ

تسَْتَقْسِمُوا  نْ 
َ
وَأ الّلّه ذلك فسقًا فقال:  يستقسمون بالأزلام على مثال الكافرين؛ كما اعتبر 

مِ ۚ ذَلِكُمْ فِسْق2ٌ، أو يأكلون من لحوم لم يذُكر اسم الّلّه عليها؛ كما اعتبر الّلّه ذلك 
َ

زْلَا
َ ْ
باِلْأ

ِ عَليَهِْ وَإنَِّهُ لفَِسْق3ٌ. من الواضح أنّ مثل هذه  ا لمَْ يذُْكَرِ اسْمُ اللَّهَّ كُلوُا مِمَّ
ْ
 تأَ

َ
فسقًا فقال: وَلَا

الأعمال مشابهة لأعمال الكافرين، لكنّها وحدها لا تعتبر كفرًا؛ لأنهّا قد تكون عن جهل 
أو تهاون، ويمكن اجتماعها مع الإعتقاد بنبوّة الأنبياء وضرورة العمل بأحكامهم.

]معرفة المرتدّ[

منه؛  بخروجهم  ويقرّون  يعلمون  الذين   
ّ

إلّا الإسلام  من  خارجًا  يعتبر  فلا  هذا،  على  بناء 
هُمْ  نَّ

َ
نْفُسِهِمْ أ

َ
كُفْر4ِ، وقال: وشََهِدُوا عََلَىَ أ

ْ
نْفُسِهِمْ باِل

َ
كالذين قال الّلّه فيهم: شَاهِدِينَ عََلَىَ أ

كََانوُا كََافِرِين5َ. لذلك، فإنّ الذين يعتبرون أنفسهم مسلمين في الإعتقاد، يعُتبرون مسلمين، 
ولو سجدوا لغير الّلّه في ظاهر العمل؛ لأنّ الكفر بالنيّة، ومن لم ينوه فلا يعتبر كافرًا؛ مثل 
ئكَِةِ اسْجُدُوا 

َ
مَلَا

ْ
ناَ للِ

ْ
الملائكة الذين سجدوا لآدم عليه السّلام؛ كما قال الّلّه تعالى: وَإذِْ قُل

لِِآدَمَ فَسَجَدُوا6، ومثل بني يعقوب عليه السّلام الذين سجدوا ليوسف عليه السّلام؛ كما 
.7دًا ُ سُجَّ

َ
وا لَه عَرْشِ وخََرُّ

ْ
بوََيهِْ عََلَىَ ال

َ
قال الّلّه تعالى: وَرَفَعَ أ

]معرفة المنافق[

حتّّى المنافقون الذين قلوبهم مليئة بالكفر وهم في الآخرة أدنى من الكافرين، بما أنهّم يعتبرون 
أنفسهم مسلمين، يعُتبرون مسلمين، مع أنهّم كفّار في الحقيقة، ويمكن معرفتهم بالّنظر إلى 
عْمَالكَُم8ْ؛ 

َ
ُ يَعْلمَُ أ وَاللَّهَّ قَوْلِ ۚ 

ْ
نِْ ال

َ
َعْرِفَنَّهُمْ فِِي لَح  أقوالهم وأعمالهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَتَ

1 . النّور/ ٤
2 . المائدة/ ٣

3 . الأنعام/ ١٢١
4 . التّوبة/ ١٧

5 . الأنعام/ ١٣٠
6 . البقرة/ ٣٤

7 . يوسف/ ١٠٠
8 . محمّد/ ٣٠



203 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

 مناقضًا لأصوله الّنظريّة والعمليّة، أو يفعلون 
ً

مثل الذين، رغم إقرارهم بالإسلام، يقولون قولًا
كُفْرِ 

ْ
ال كََلِمَةَ  قاَلوُا  وَلقََدْ  قاَلوُا  مَا   ِ باِللَّهَّ يََحلِْفُونَ  الّلّه فيهم:  ما يناقضها متعمّدين؛ كما قال 

وا بمَِا لمَْ يَنَالوُا1. هذا يعني أنّ المتظاهر بالإسلام، إذا قال شيئاً لا  مِهِمْ وَهَمُّ
َ

وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَا
ا؛ لأنّ المرتدّ كافر   كافر، فإنهّ يعتبر منافقًا، لا مرتدًّ

ّ
 كافر، أو فعل شيئاً لا يفعله إلّا

ّ
يقوله إلّا

يرى  حسبما  بعدها  أو  الإستتابة  قبل  الكفر  على  قتله  فيجوز  الإسلام،  بعد  بكفره  يقرّ 
خليفة الّلّه في الأرض وفقًا للأخبار المتواترة، ولكنّ المنافق كافر لا يقرّ بكفره، بل يعتبر 
نفسه مسلمًا للحفاظ على حياته، فلا يجوز قتله على أنهّ كافر حسب القاعدة؛ لأنّ القاعدة 
أنّ كّل من يقول أنهّ مسلم يصدّق في قوله، وحساب عمله على الّلّه. نعم، إذا كان قول المنافق 
 للمحاربة والإفساد في الأرض، جاز قتله على أنهّ محارب 

ً
أو عمله الكفريّ مشهودًا ومثالًا

يغُسّل ويصلّّى عليه كما يفعل بالمسلمين،  أنهّ كافر، وفي هذه الحالة  ومفسد في الأرض، لا 
 ذلك بنفسه؛ كما قال الّلّه 

ّ
ويدفن في مقابر المسلمين، ولو أنهّ لا يصلح لخليفة الّلّه أن يتولّى

ِ وَرسَُولِِهِ وَمَاتوُا   تَقُمْ عََلَىَ قَبْْرهِِ ۖ إِنَّهُمْ كَفَرُوا باِللَّهَّ
َ

بدًَا وَلَا
َ
حَدٍ مِنهُْمْ مَاتَ أ

َ
 تصَُلِّ عََلَىَ أ

َ
له: وَلَا

.2َوَهُمْ فَاسِقُون

]معرفة المشرك[

 
ً

بناء على هذا، فإنّ من يعتبر نفسه مسلمًا لا يعتبر مشركًًا لعمل يعمله، وإن كان عملًا
مثل دعاء الأموات؛ لأنّ دعاء الأموات، إذا كان عن اعتقاد بأنهّم ينفعون بإذن الّلّه، لا 
ينفع  أن  على  قادر  أنهّ  كما  ميّت،  بواسطة  ينفع  أن  على  قادر  الّلّه  لأنّ  نظرًا  شركًًا؛  يعتبر 
قال:  كما  حّي؛  من  ميّتاً  ويخرج  ميّت،  من  حيًّا  يخرج  أن  على  قادر  هو  بل  حّي،  بواسطة 
إنّ  بل   ،3مَوْتهَِا بَعْدَ  رضَْ 

َ ْ
الْأ وَيُُحيِِْي  حََيِّ 

ْ
ال مِنَ  مَيِّتَ 

ْ
ال وَيُُخْرِجُ  مَيِّتِ 

ْ
ال مِنَ  حََيَّ 

ْ
ال يُُخْرِجُ 

بلَْ   ۚ مْوَاتٌ 
َ
أ  ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  فِِي  يُقْتَلُ  لمَِنْ  تَقُولوُا   

َ
وَلَا قال:  كما  عنده؛  أحياء  الأموات  بعض 

مَيتًْا  كََانَ  وَمَنْ 
َ
أ قال:  كما  عنده؛  أموات  الأحياء  وبعض   ،4َتشَْعُرُون  

َ
لَا وَلكَِنْ  حْياَءٌ 

َ
أ

 ،5لمَُاتِ ليَسَْ بِِخَارِجٍ مِنهَْا ُ نوُرًا يَمْشِِي بهِِ فِِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلهُُ فِِي الظُّ
َ

ناَ لَه
ْ
حْيَينْاَهُ وجََعَل

َ
فَأ

1 . التّوبة/ ٧٤
2 . التّوبة/ ٨٤
3 . الرّوم/ ١٩

4 . البقرة/ ١٥٤
5 . الأنعام/ ١٢٢



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام204

ولذلك فإنّ دعاء بعض الأموات كدعاء بعض الأحياء عند الّلّه، ودعاء بعض الأحياء كدعاء 
 أن يكون دعاء الأموات عن اعتقاد بأنهّم ينفعون بغير إذن 

ّ
بعض الأموات عند الّلّه؛ إلّا

الّلّه، فإنهّ في هذه الحالة يعتبر شركًًا، كما أنّ دعاء الأحياء عن اعتقاد مثله شرك؛ لأنّ من 
 عن الخالق، ويرجوه ويخافه مثله، ليس بمسلم، ولذلك إن لم يعتبر نفسه 

ًّ
يرى مخلوقًا مستقلًّا

مسلمًا فهو مشرك، وإن اعتبر نفسه مسلمًا فهو منافق، والمنافق يتُسامح معه ما دام لا يثير في 
الأرض فتنة، أي لا يدعو الآخرين إلى الشّّرك، ولا ينهاهم عن الإسلام؛ كما قال الّلّه تعالى: 
 

َ
ُغْرِيَنَّكَ بهِِمْ ثُمَّ لَا مَدِينَةِ لَنَ

ْ
مُرجِْفُونَ فِِي ال

ْ
ينَ فِِي قُلوُبهِِمْ مَرَضٌ وَال ِ

َّ
مُنَافِقُونَ وَالَّذ

ْ
لئَِِنْ لمَْ ينَتَْهِ ال

.1
ً

 قَلِيلًا
َّ

يُُجَاوِرُونكََ فِيهَا إِلَّا

 منه، سواء كان ميّتاً أو حيًّا، حتّّى إذا كان عن 
ً

مع ذلك، من الإنصاف أنّ دعاء غير الّلّه بدلًا
اعتقاد بأنهّ نافع بإذن الّلّه، لا يليق بالمسلم، وإن لم يكن شركًًا؛ لأنّ كون غير الّلّه نافعًا بإذن 
الّلّه يقتضي دعاء الّلّه، لا دعاء غيره؛ نظرًا لأنّ دعاء النافع الأصلّي أولى عند العقلاء من دعاء 
النافع الفرعّي، ومن يستطيع الوصول إلى الملك لا يشغل نفسه بالوزير، ومن الواضح أنّ الّلّه 
قريب من جميع خلقه، ويسمع دعاءهم جميعًا، ولا يحتاج إلى وسيط بينه وبينهم في ذلك؛ كما 
اعِ إِذَا دَعََان2ِ. لذلك من الإنصاف  جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ

ُ
إِنِّيِّ قَرِيبٌۖ أ

لكََ عِبَادِي عَنِّيِّ فَ
َ
قال: وَإذَِا سَأ

 من الّلّه، حتّّى إذا كان بشًرا مثل الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 
ً

أنّ عرض الحاجة إلى ميّت أو حّي بدلًا
ا  وآله وسلمّ، يعتبر تركًًا للأولى؛ لأنهّ، بالرغّم من عظيم كرامته على الّلّه، لا يملك نفعًا ولا ضرًّ
لنفسه، وبالّتالي للآخرين، ولا يعلم أنهّ يدُعى بالغيب بمقتضى بشريّته، وهذا بغضّ الّنظر عمّا 
ُ ۚ وَلوَْ   مَا شَاءَ اللَّهَّ

َّ
ا إِلَّا  ضََرًّ

َ
مْلِكُ لِِنَفْسِِي نَفْعًا وَلَا

َ
 أ

َ
إذا كان حيًّا أو ميّتاً؛ كما قال الّلّه تعالى: قُلْ لَا

 ،3َنذَِيرٌ وَبشَِيٌر لِقَوْمٍ يؤُْمِنوُن 
َّ

ناَ إِلَّا
َ
وءُ ۚ إِنْ أ نِِيَ السُّ يَْْرِ وَمَا مَسَّ

ْ
ثََرتُْ مِنَ الْخ

ْ
سْتَك

َ
غَيبَْ لَا

ْ
عْلمَُ ال

َ
 كُنتُْ أ

 من الّلّه غير صالح، ويعتبر تركًًا للأولى؛ لأنّ الأولى في مثل 
ً

ولذلك فإنّ دعاءه في السّّرّ بدلًا
هذه الحالة دعاء الّلّه الذي يعلم السّّرّ قطعًا، وليس من القطعّي علم الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله 
 ممكن 

ً
، بل قد يكون ذلك غير ممكن، رغم أنّ علمه به إجمالًا

ً
وسلمّ بما في السّّرّ تفصيلًا

غَيبِْ 
ْ
 عََالمِِ ال

َ
ُ ثُمَّ ترَُدُّونَ إِلَى

ُ
ُ عَمَلكَُمْ وَرسَُولُه بالنظر إلى قدرة الّلّه؛ كما قال تعالى: وسََيََرَى اللَّهَّ

.4َهَادَةِ فَيُنبَِّئُكُمْ بمَِا كُنتُْمْ تَعْمَلوُن وَالشَّ

1 . الأحزاب/ ٦٠
2 . البقرة/ ١٨٦

3 . الأعراف/ ١٨٨
4 . التّوبة/ ٩٤



205 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

هذا في حين أنّ تشريك الّنبّي مع الّلّه في بعض الأمور، بمعنى وضعه في الإعتبار بعده، لا 
يعتبر شركًًا، وقصر بعض الأمور على الّلّه، بمعنى عدم الإعتناء بالّنبّي بعده، ليس توحيدًا؛ كما 
أنّ الرجّاء في فضل الّلّه ونبيّه لا يعتبر شركًًا، وقطع الرجّاء من نبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: 
 

َ
ُ إنَِّا إلَِى

ُ
ُ مِنْ فَضْلِهِ وَرسَُولُه ُ سَيُؤْتيِنَا اللَّهَّ ُ وَقاَلوُا حَسْبنَُا اللَّهَّ

ُ
ُ وَرسَُولُه هُمْ رضَُوا مَا آتاَهُمُ اللَّهَّ نَّ

َ
وَلوَْ أ

بأنّ الخير  الّلّه ونبيّه لا يعتبر شركًًا، وعدم الإعتقاد  بأنّ الخير من  رَاغِبوُن1َ، والإعتقاد   ِ اللَّهَّ
 ،2ِمِنْ فَضْلِه ُ

ُ
ُ وَرسَُولُه غْناَهُمُ اللَّهَّ

َ
نْ أ

َ
أ  

َّ
من نبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: وَمَا نَقَمُوا إلَِّا

 عََلَىَ 
َ

والنصيحة لّلّه ونبيّه لا تعتبر شركًًا، وعدم النصيحة لنبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: وَلَا
3، وتقسيم الغنائم بين الّلّه ونبيّه لا  ِ وَرسَُولِِهِ دُونَ مَا يُنفِْقُونَ حَرَجٌ إذَِا نصََحُوا لِِلَّهَّ  يََجِ

َ
ينَ لَا ِ

َّ
الَّذ

نْفَالُ 
َ ْ
نْفَالِ ۖ قُلِ الْأ

َ ْ
لوُنكََ عَنِ الْأ

َ
يعتبر شركًًا، وإهمال حصّة نبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: يسَْأ

ِ وَالرَّسُول4ِ، والّدعوة إلى الّلّه ونبيّه لا تعتبر شركًًا، وعدم الّدعوة إلى نبيّه ليس توحيدًا؛ كما  لِِلَّهَّ
والعمل   ،5َمُعْرضُِون مِنهُْمْ  فَرِيقٌ  إذَِا  بيَنَْهُمْ  لِِيَحْكُمَ  وَرسَُولِِهِ   ِ اللَّهَّ  َ

إلَِى دُعُوا  وَإذَِا  تعالى:  قال 
 ُ إرضاءً لّلّه ونبيّه لا يعتبر شركًًا، وعدم العمل إرضاءً لنبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: وَاللَّهَّ
نْ يرُضُْوهُ إنِْ كََانوُا مُؤْمِنِيَن6، وطاعة الّلّه ونبيّه لا تعتبر شركًًا، وعدم طاعة نبيّه 

َ
حَقُّ أ

َ
ُ أ

ُ
وَرسَُولُه

7، ونصرة الّلّه ونبيّه لا تعتبر شركًًا، وعدم  ُ
َ

َ وَرسَُولَه طِيعُوا اللَّهَّ
َ
ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: أ

غَيب8ِْ، وردّ المسائل 
ْ
هُ وَرسُُلهَُ باِل ُ مَنْ يَنصُُْرُ نصرة نبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: وَلِِيَعْلمََ اللَّهَّ

المتنازع فيها إلى الّلّه ونبيّه لا يعتبر شركًًا، وعدم ردّها إلى نبيّه ليس توحيدًا؛ كما قال تعالى: فَإنِْ 
خِر9ِ؛ لأنهّ لا يوجد 

ْ
َوْمِ الْآ ِ وَالْيْ ِ وَالرَّسُولِ إنِْ كُنتُْمْ تؤُْمِنوُنَ باِللَّهَّ َ اللَّهَّ

ءٍ فَردُُّوهُ إلَِى تَنَازَعْتُمْ فِِي شََيْ
فرق بين الّلّه ونبيّه في شيء من هذه الأمور، ونبيّه هو طريقه فيها، وبالّتالي فإنّ رجوعها جميعًا 
 ِ ينَ يكَْفُرُونَ باِللَّهَّ ِ

َّ
إلى الّلّه، لدرجة أنّ التفريق بينهما فيها يعتبر كفرًا؛ كما قال تعالى: إنَِّ الَّذ

وَرسُُلِهِ وَيَقُولوُنَ نؤُْمِنُ ببَِعْضٍ وَنكَْفُرُ ببَِعْضٍ وَيُرِيدُونَ   ِ قوُا بَيْْنَ اللَّهَّ نْ يُفَرِّ
َ
وَرسُُلِهِ وَيُرِيدُونَ أ

 ،10كََافِرِينَ عَذَاباً مُهِينًا
ْ
عْتَدْناَ للِ

َ
ا ۚ وَأ كََافِرُونَ حَقًّ

ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
أ ۝

ً
نْ يَتَّخِذُوا بَيْْنَ ذَلكَِ سَبِيلًا

َ
أ

 

1 . التّوبة/ ٥٩
2 . التّوبة/ ٧٤
3 . التّوبة/ ٩١
4 . الأنفال/ ١
5 . النّور/ ٤٨

6 . التّوبة/ ٦٢
7 . الأنفال/ ٢٠
8 . الحديد/ ٢٥
9 . النّساء/ ٥٩

10 . النّساء/ ١٥٠-١٥١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام206

الّلّه ونبيّه في غيابه ليس من قبيل هذه الأمور؛ كما أنهّ لم يذُكر في  لكن يبدو أنّ دعاء 
عدادها؛ لأنّ هناك فرقاً بين الّلّه ونبيّه في علم الغيب وقضاء الحوائج؛ كما قال تعالى: قُلْ 
قوُلُ لكَُمْ إِنِّيِّ مَلك1ٌَ؛ نظرًا لأنّ 

َ
 أ

َ
غَيبَْ وَلَا

ْ
عْلمَُ ال

َ
 أ

َ
ِ وَلَا قوُلُ لكَُمْ عِندِْي خَزَائنُِ اللَّهَّ

َ
 أ

َ
لَا

ناَ 
َ
مَا أ لْ إِنَّ

الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ إنمّا هو بشر مثل سائر الّناس؛ كما قال تعالى: قُ
بشَََرٌ مِثلْكُُم2ْ، وبمقتضى بشريّته لا يستطيع الإطّلاع على جميع الأدعية وإجابتها في آنٍ 
واحد، وقدرة الّلّه أيضًا لا تتعلقّ بتمكينه من ذلك؛ لأنّ ذلك مستحيل بسبب المحدوديةّ 
الذاتيّة لطاقة البشر، وقدرة الّلّه لا تتعلقّ بالمستحيل؛ بمعنى أنهّ لا يمكن تصوّر أن يجعل 
 من الّلّه دون 

ً
الّلّه بشًرا إلهًا. الحاصل أنّ دعاء الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في غيابه بدلًا

كّل  الأولى في  للأولى؛ لأنّ  تركًًا  يعتبر  بها  الإعتقاد  ومع  الّلّه شرك،  بإذن  بإجابته  الإعتقاد 
حال هو دعاء الّلّه.

نعم، الرجّوع إلى الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في حياته لطلب دعائه واستغفاره عمل 
الّلّه، أقرب إلى الإجابة، بل هما من  صالح؛ لأنّ دعاءه واستغفاره، بمقتضى كونه أقرب إلى 
تكََ سَكَنٌ لهَُمْ ۗ 

َ
واجباته حيال أمّته؛ كما أمره الّلّه تعالى بهما فقال: وصََلِّ عَليَهِْمْ ۖ إِنَّ صَلَا

َ غَفُورٌ رحَِيم4ٌ، بل لا يبعد وجوب  َ ۚ إِنَّ اللَّهَّ ُ سَمِيعٌ عَلِيم3ٌ، وقال: وَاسْتَغْفِرْ لهَُمُ اللَّهَّ وَاللَّهَّ
هُمْ إِذْ ظَلمَُوا  نَّ

َ
الرجّوع إليه لطلب دعائه واستغفاره إذا كان ممكناً؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلوَْ أ

اباً رحَِيمًا5؛ كما حُكي  َ توََّ َ وَاسْتَغْفَرَ لهَُمُ الرَّسُولُ لوَجََدُوا اللَّهَّ نْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَّ
َ
أ

مثل ذلك عن الأمم السّابقة؛ فإنهّم أيضًا كانوا يرجعون إلى أنبيائهم ويطلبون منهم الّدعاء 
والإستغفار لهم، لعلّ الّلّه يغفر خطاياهم ويقضي حوائجهم، وكان أنبياؤهم أحياناً يغُسّلونهم 
في الأنهار غسل التوبة؛ كما حُكي عن يحيى عليه السّلام أنهّ كان يغسّل الّناس غسل التوبة 
في نهر أردن، وحُكي مثل ذلك عن عيسى عليه السّلام، ولكن يبدو أنهّ لم يكن في هذه 
الأمّة اهتمام كبير بذلك، وربما كان هذا بسبب غفلتهم وتهاونهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَإذَِا 
 .6َبِِرُون

ْ
ونَ وَهُمْ مُسْتَك يْتَهُمْ يصَُدُّ

َ
وْا رءُُوسَهُمْ وَرَأ ِ لوََّ قِيلَ لهَُمْ تَعَالوَْا يسَْتَغْفِرْ لكَُمْ رسَُولُ اللَّهَّ

1 . الأنعام/ ٥٠
2 . الكهف/ ١١٠

3 . التّوبة/ ١٠٣
4 . النّور/ ٦٢

5 . النّساء/ ٦٤
6 . المنافقون/ ٥



207 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

إليه لطلب دعائه  الرجّوع  الممكن  يبدو من  الّلّه عليه وآله وسلمّ لا  الّنبّي صلّّى  بعد  نعم، 
واستغفاره، وبالّتالي لا بدّ من الرجّوع إلى خليفته من أجل ذلك، ولذا يجب على المسلمين أن 
يرجعوا إلى خليفته في زمانهم، ويطلبوا منه الّدعاء والإستغفار لهم، ومن الواضح أنّ دعاءه 

واستغفاره بمنزلة دعاء الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ واستغفاره.

الثالث؛ مصادر الإسلام

قد  الّلّه  أنّ مشيئة  الواضح  الّلّه، ومن  التسليم لمشيئة  يعني  الإسلام  أنّ  ممّا سبق  اتضّح 
، ونهى عن 

ً
تجلتّ في أمره ونهيه؛ لأنهّ بمقتضى كماله، قد أمر بكلّ ما يفيد الإنسان كمالًا

كّل ما يؤدّي إلى نقصانه، وأبلغه هذا الأمر والّنهي بواسطة نبيّه. لذلك، فإنّ مصادر الإسلام 
هي ما يعُرف أمر الّلّه ونهيه بالرجّوع إليه، وهو كتاب الّلّه ونبيُّه.

كتاب الّلّه

المصدر الأوّل والأهمّ للإسلام كتاب الّلّه، وهو تجلّّي مشيئته في الكلمات، وقد تمّ إلقاؤه من 
عنده إلى قلب نبيّه بواسطة الملك أو بدون واسطته، وتمّت تلاوته بواسطة نبيّه على مئات من 
المسلمين دون زيادة أو نقصان، وتمّت روايته بواسطتهم لآلاف من المسلمين دون اختلاف 

مخلّ، وبلغ المسلمين الحالّيين بشكل مكتوب ومتواتر، ولذلك فهو حجّة قطعًا.

]عدم تحريف القرآن[

على الرغّم من أنهّ ينُسب إلى عدد من المسلمين الإعتقاد بأنّ بعض المسلمين الأوائل قد 
 أنهّ لا يوجد دليل على هذا الإعتقاد، بل هو مخالف للقواعد العقليّة؛ لأنّ رواية 

ّ
أنقصوه، إلّا

كتاب الّلّه لم تتمّ بواسطة من اتُّهم بإنقاصه فقطّ، بل تمّت بواسطة عدد كبير من الآخرين 
أيضًا، ومن الواضح أنهّ لم يكن من الممكن تواطؤهم جميعًا على إنقاصه بشكل واحد. بعبارة 
أخرى، لم يزل رواة كتاب الّلّه منذ زمن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى الآن يبلغون 
عددًا يستحيل اجتماعهم على إنقاصه أو زيادته بشكل واحد، وهذا مبنّي على ضرورة عقليّة 
وتجريبيّة. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ وقوع نقص في كتاب الّلّه يعني وقوع عيب أو اختلاف فيه 
يمكن مشاهدته بطبيعة الحال، في حين أنهّ لا يشاهد فيه أيّ عيب أو اختلاف، بل نصّه 
متناسق ومتناسب ومعقول، ولا مثيل له من الناحية الأدبيّة والّدلالّية، ولا يمكن معارضته، 



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام208

وهذا يعني إعجازه الذي يثبت صدوره من الّلّه وعدم تبدّله؛ لأنّ أيّ تبدّل فيه يضّر بنظامه، 
ويخلّ بتناسقه وتناسبه ومعقولّيته، ويثلم إعجازه بشكل طبيعّي، في حين أنهّ لم يحدث ذلك؛ 
فًا 

َ
ِ لوَجََدُوا فِيهِ اخْتِلَا قُرْآنَ ۚ وَلوَْ كََانَ مِنْ عِندِْ غَيْْرِ اللَّهَّ

ْ
 يَتَدَبَّرُونَ ال

َ
فَلَا

َ
كما قال الّلّه تعالى: أ

كَثِيًرا1. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ وقوع النقص فيه يستلزم وقوع المسلمين في الضلال قهريًّا 
من دون إمكان لهدايتهم؛ لأنّ الأجزاء المنقوصة منه لم تتمّ روايتها بشكل متواتر، وبالّتالي لا 
يمكن للمسلمين إكماله وإصلاحه. من هنا يعلم أنّ كتاب الّلّه حجّة في شكله الحالّي؛ بمعنى 

أنهّ يمثّل إرادة الّلّه يقينًا.

]حجّيّة ظواهر القرآن وعموماته[

مع ذلك، فقد نسُب إلى بعض المسلمين الإعتقاد بأنّ ظاهر كتاب الّلّه غير حجّة؛ بمعنى أنّ 
المتبادر من عباراته في كثير من الأحيان ليس مرادًا جدّيًّا لّلّه، وعموماته على وجه التحديد 
ص بالسّنّة، وبالّتالي فلا جدوى من التمسّك بها،  لا تصلح للإلتزام؛ لأنّ القليل منها لم يُُخصَّ
لكنّ هذا الإعتقاد ليس له أساس عقلائّي؛ لأنّ ظاهر عبارات العقلاء حجّة بينهم، ويدلّ 
على مرادهم الجدّيّ، وعموماتها لا تعتبر لغوًا، بل تحمل على عمومها حتّّى يرد المخصّص، ومن 
ليس ظاهر عباراته  وبالّتالي  ورئيسهم،  بل هو خالقهم  العقلاء،  أيضًا من  الّلّه  أنّ  الواضح 

وعموماتها مستثنى من هذه القاعدة.

]عدم اختصاص فهم القرآن بطائفة من النّاس[

كما نسُب إلى بعض المسلمين الإعتقاد بأنّ كتاب الّلّه مفهوم لطائفة معيّنة من المسلمين 
للحسّ  أيضًا مخالف  الإعتقاد  قبل الآخرين، لكنّ هذا  فقطّ، وغير صالح للإستفادة من 
الّناس  إلى  موجّهًا  مبين  عربّي  بلسان  نزل 

ُ
أ قد  بل  لغُزًا،  ليس  الّلّه  كتاب  لأنّ  والوجدان؛ 

عَرَبِِيٌّ  لسَِانٌ  وَهَذَا  تعالى:  قال  كما  لذلك؛  مناسب  وهو  لفهمهم،  يسُّّر  قد  وبالّتالي  كافّة، 
 ،4ٍكِر رِ فَهَلْ مِنْ مُدَّ

ْ
ك قُرْآنَ للِذِّ

ْ
ناَ ال ْ بَيَانٌ للِنَّاس3ِ، وقال: وَلقََدْ يسََّرَّ  مُبِيٌن2، وقال: هَذَا 

1 . النّساء/ ٨٢
2 . النّحل/ ١٠٣

3 . آل عمران/ ١٣٨
4 . القمر/ ١٧



209 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بل الإنصاف أنّ كلام الّلّه هو أوضح من كلام الذين يريدون توضيحه؛ لأنهّ أكثر فصاحة 
وبلاغة، وأكثر تناسباً مع عقول الّناس، ولذلك فإنّ من عجز عن فهم كلام الّلّه فهو عن فهم 
يِّ حَدِيثٍ 

َ
قَِّ ۖ فَبِأ

ْ
نَتلْوُهَا عَليَكَْ باِلْح  ِ كَ آياَتُ اللَّهَّ

ْ
كلام الآخرين أعجز؛ كما قال تعالى: تلِ

حْسَنَ 
َ
أ لَ  نزََّ  ُ حَدِيثًا2، وقال: اللَّهَّ  ِ صْدَقُ مِنَ اللَّهَّ

َ
أ وَآياَتهِِ يؤُْمِنوُن1َ، وقال: وَمَنْ   ِ بَعْدَ اللَّهَّ

دَِيث3ِ. بناء على هذا، فإنّ توضيح كلام الّلّه بكلام الآخرين هو مثل توضيح الشمس 
ْ
الْح

بمصباح من الزيت!

نعم، من الإنصاف أنّ جزءًا من كلام الّلّه، بسبب نزوله إلى مستوى الأبجديةّ البشريّة 
أيضًا  كلامه  من  الجزء  هذا  ولكن  توضيح،  إلى  يحتاج  المشتركة،  للألفاظ  واستخدامه 
لا  وبالّتالي  نفسه،   

ّ
إلّا مراده  يعلم  أحد  لا  لأنهّ  نفسه؛  قبل  من   

ّ
إلّا توضيحه  يمكن  لا 

كلامه،  من  توضيح  إلى  يحتاج  الذي  الجزء  فإنّ  لذلك،  كلامه.  توضيح  الإنسان  يستطيع 
وُضّحت  قد  التي  المتشابهة  آياته  مثل  كلامه؛  من  آخر  وبجزء  نفسه  قبل  من  وُضّح  قد 
مُُحكَْمَاتٌ  آياَتٌ  مِنهُْ  كِتاَبَ 

ْ
ال عَليَكَْ  نزَْلَ 

َ
أ ي  ِ

َّ
الَّذ هُوَ  تعالى:  قال  كما  المحكمة؛  بآياته 

يوَْمَئِذٍ  وجُُوهٌ  متشابه:  قال في سياق  أنهّ  ذلك  مثال   .4ٌمُتشََابهَِات خَرُ 
ُ
وَأ كِتاَبِ 

ْ
ال مُّ 

ُ
أ هُنَّ 

بصَْارُ 
َ ْ
 تدُْرِكُهُ الْأ

َ
 رَبِّهَا ناَظِرَة5ٌ، ثمّ قال في سياق محكم لتوضيح مراده: لَا

َ
إِلَى ۝ ةٌ ناَضِِرَ

لنَْ  قَالَ   ۚ كَْ 
َ

إِلَي نْظُرْ 
َ
أ رِنِِي 

َ
أ رَبِّ  قَالَ  وقال:   ،6بَِيُر

ْ
الْخ اللَّطِيفُ  وَهُوَ   ۖ بصَْارَ 

َ ْ
الْأ يدُْرِكُ  وَهُوَ 

ُّوا فَثَمَّ وجَْهُ  يْنَمَا توَُل
َ
يدِْيهِم8ْ، وقال: فَأ

َ
ِ فَوْقَ أ ترََانِِي7، أو قال في سياق متشابه: يدَُ اللَّهَّ

مراده:  لتوضيح  محكم  سياق  في  قال  ثمّ   ،10اسْتَوَى عَرْشِ 
ْ
ال عََلَىَ  الرَّحْْمَنُ  وقال:   ،9ِ اللَّهَّ

.11ٌء شََيْ كَمِثلِْهِ  ليَسَْ 

1 . الجاثية/ ٦
2 . النّساء/ ٨٧

3 . الزّمر/ ٢٣
4 . آل عمران/ ٧

5 . القيامة/ ٢٢-٢٣
6 . الأنعام/ ١٠٣

7 . الأعراف/ ١٤٣
8 . الفتح/ ١٠

9 . البقرة/ ١١٥
10 . طه/ ٥

11 . الشّورى/ ١١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام210

]عدم إمكان تعارض القرآن مع العقل[

يجب ملاحظة أنّ القرآن، بمقتضى صدوره من الّلّه، لا يتعارض مع العقل؛ لأنّ العقل أيضًا 
قد صدر من الّلّه مثل القرآن، وليس هناك تعارض بين مخلوقات الّلّه بمقتضى وحدانيتّه؛ 
الّلّه نفسه عاقل2، وقد أنزل  إنّ  ثمّ   .1ٍُتَفَاوت مِنْ  الرَّحْْمَنِ  قِ 

ْ
مَا ترََى فِِي خَل كما قال تعالى: 

كتابه إلى نبّي عاقل، وخاطب فيه العقلاء، ومع هذه الأوصاف لا يمكن أن يكون كتابه 
متعارضًا مع العقل3. بناء على هذا، فإنّ فهم كتاب الّلّه ممكن على أساس العقل، وتفسيره 
بما يخالف العقل غير جائز، ويؤدّي إلى الإنحراف عن مراده؛ كما أنّ بعض أهل الحديث، 
الّلّه حول استوائه على  العقل وإعراضهم عنه، استنادًا إلى كلمات  بسبب إنكارهم لحجّيّة 
أنهّ في جهة العلوّ، واستنادًا إلى كلماته حول »اليد« و»الوجه« يتصوّرون له  العرش يزعمون 
يدًا ووجهًا حقيقيّين، في حين أنّ وجود الجهة والجوارح الحقيقيّة لّلّه مخالف لضرورة العقل؛ 
لأنّ وجود الجهة والجوارح الحقيقيّة هو من خصائص الجسم الذي يملأ فضاء ويفرغ فضاء 
الّلّه ليس جسمًا، ولا يملأ فضاء ولا  د أنّ 

ّ
ويقبل التجزئة والتركيب، في حين أنهّ من المؤك

يفرغ فضاء، ولا يقبل التجزئة والتركيب. لذلك، فإنّ أكثر أهل الحديث، تحت تأثير ضغط 
عقلّي ضعيف من جانب رجال مثل أبي الحسن الأشعريّ )ت٣٢٤هـ(، مع تأكيدهم على وجود 
الجهة والجوارح الحقيقيّة لّلّه، يعتبرون كيفيّتها غير معلومة لهم، حتّّى يخرجوا بهذه الطريقة 
من ورطة التجسيم بزعمهم، في حين أنهّم لا يخرجون بهذه الطريقة من ورطة التجسيم؛ لأنّ 
اعتبار جهة الّلّه وجوارحه حقيقيّة هو تعيين لكيفيّتها عن قصد أو غير قصد، وبالّتالي فإنّ 
قول »بلا كيف« بعد ذلك يشبه قول »الحلوى« بعد تناول السّمّ، وهو لا لييح الفاه! بل لا شكّ 
أنّ هذا الرأي هو نفس التجسيم الذي قد لفُّف في ألفاظ خادعة لا معنى لها؛ لأنهّ في قاموس 
العقلاء، الجهة والجوارح الحقيقيّة هي الجهة والجوارح التي تملأ فضاء وتفرغ فضاء وتقبل 
التجزئة والتركيب، والجهة والجوارح التي ليس لها هذه الصّفة ليست جهة وجوارح حقيقيّة.

1 . الملك/ ٣
2 . يعني أنّه مدرك حكيم.

3 . هذه نكتة مهمّة بحثها الفقهاء تحت عنوان »تخصيص القرآن بالعقل«، وقد أقرّ كثير منهم بجوازه ووقوعه، 
أنّهم  الْعِلْمِ«، وهذا يعني  هْلِ 

َ
أ كْثَرِ 

َ
أ قَوْلُ  أبو يعلى )ت٤٥٨هـ( في »العدّة« )ج٢، ص٥٤٨(: »هُوَ  بل قال 

اعتقدوا بعدم إمكان تعارض القرآن مع العقل؛ كما قال ابن القصّار )ت٣٩٧هـ( في »المقدّمة« )ص٣١(: 
بِهِ«، وقال الجصّاص )ت٣٧٠هـ( في  تْ  الْعَقْلِ تَخْصِيصُهَا خُصَّ إِذَا كَانَ فِي  ةَ  الْعَامَّ الْـآيَةَ  نَّ 

َ
أ مَالِكٍ  »مَذْهَبُ 

 ْكُم قُوا رَبَّ اسُ اتَّ هَا النَّ يُّ
َ
»الفصول« )ج١، ص١٤٦(: »يَجُوزُ تَخْصِيصُ الْقُرْآنِ بِدَلََالَةِ الْعَقْلِ؛ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: يَا أ

هُ  نَّ
َ
طْفَالِ بِذَلِكَ سَفَهٌ، فَصَارَتِ الْـآيَةُ مَخْصُوصَةً بِالْعَقْلِ؛ لِِأ

َ
نَّ مُخَاطَبَةَ الْمَجَانِينِ وَالْْأ

َ
)النّساء/ ١(، وَفِي عُقُولِنَا أ

نُ مُرَادَهُ بِالْـآيَةِ«. ِ تَعَالَى تُبَيِّ ةٌ لِِلَّهَّ حُجَّ



211 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

عَبدَْناَ  وَاذْكُرْ  قال:  كما  قوّته؛  هو  تعالى  لّلّه  بالنسبة  بـ»اليد«  المراد  أنّ  يتّضح  هذا  من 
لم يكن مزيّة لداوود  يد حقيقيّة  امتلاك  أنّ  إلى  بالّنظر  القوّة؛  ذا  يعني   ،1ِْيد

َ ْ
الْأ ذَا  دَاوُودَ 

عليه السّلام2؛ كما أنّ الذين بايعوا الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ تحت الشجرة لم يشعروا 
 أنّ 

ّ
يدِْيهِم3ْ إلّا

َ
فَوْقَ أ  ِ بوجود يد حقيقيّة فوق أيديهم، ولذلك لم يفهموا من عبارة يدَُ اللَّهَّ

قوّة الّلّه فوق قوّتهم، والمراد بـ»الوجه« بالنسبة لّلّه تعالى هو ذاته؛ كما قال: وَيَبقََْى وجَْهُ رَبِّكَ 
رَام4ِ، يعني ذاته الجليلة الكريمة؛ بالّنظر إلى أنهّ لا معنى لبقاء وجهه دون 

ْ
ك ِ

ْ
لِ وَالْإ

َ
لََا

ْ
ذُو الْج

جْرُهُ عِندَْ رَبِّه5ِ، يعني أسلم 
َ
ِ وَهُوَ مُُحسِْنٌ فَلهَُ أ سْلمََ وجَْهَهُ لِِلَّهَّ

َ
سائر جوارحه، وقال: بلَََى مَنْ أ

ذاته لّلّه؛ بالّنظر إلى أنهّ لا معنى لتسليم وجهه الحقيقّي، والمراد بـ»العرش« بالنسبة لّلّه تعالى 
ليس سريرًا فوق السّماء قد اتكّأ عليه، بل هو كّل خلقه الذي قد أحاط به؛ كما قال: وسَِعَ 
ءٍ مُُحِيطًا7. من الواضح أنّ مثل  ُ بكُِلِّ شََيْ رض6َْ، وقال: وَكََانَ اللَّهَّ

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ كُرسِْيُّهُ السَّ

هذا الفهم ليس فقطّ ما يقتضيه العقل، بل هو حاصل الجمع بين كلمات الّلّه في القرآن، بل 
هو متبادر منها رأسًا؛ بالّنظر إلى أنّ الّلّه قد أنزل القرآن للعقلاء، وهم لا يفهمون منه سوى 
هذه المعاني؛ لأنهّم، بمقتضى سيرتهم، يجمعون بين أجزائه المختلفة، ويفهمون مراده الجدّيّ 
يناسب   على المعنى الذي 

ّ
بألفاظ مثل »اليد« و»الوجه« و»العرش« بسهولة، ولا يحملونها إلّا

شأن الّلّه. اللبّس في هذا المجال إنمّا يدخل على السّفهاء الذين لا يفهمون كلمات العقلاء، 
ومن الواضح أنهّم ليسوا ممّن خاطبهم القرآن، وليس لهم أهليّة تأويله؛ كما قال الّلّه تعالى: 
.9يكََادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا 

َ
قَوْمِ لَا

ْ
ءِ ال

َ
ياَتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُون8َ، وقال: فَمَالِ هَؤُلَا

ْ
نَا الْآ

ْ
ل قَدْ فَصَّ

1 . ص/ ١٧
 يْدِي

َ
ولِي الْْأ

ُ
يْدِ يعني »ذَا الْيَدِ«، فيعادل قول اللّه تعالى في آل إبراهيم عليهم السلام: أ

َ
2 .  أراد أنّ ذَا الْْأ

لََامُ عَنْ  بَا جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّ
َ
لْتُ أ

َ
)ص/ ٤٥(، وهذا مرويّ عن أهل البيت؛ كما عن محمّد بن مسلم، قال: »سَأ

 )ص/ ٧٥(، فَقَالَ: الْيَدُ فِي كَلََامِ الْعَرَبِ  نْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ
َ
: يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أ هِ عَزَّ وَجَلَّ قَوْلِ اللَّ

يْ 
َ
أ )الذّاريات/ ٤٧(،   ٍيْد

َ
بِأ بَنَيْنَاهَا  مَاءَ  وَالسَّ وَقَالَ:   ،ِيْد

َ
الْْأ ذَا  دَاوُودَ  عَبْدَنَا  وَاذْكُرْ  قَالَ:  عْمَةُ،  وَالنِّ ةُ  الْقُوَّ

يدٍ  أنّ »الأيد« جمع  بابويه، ص١٥٣(، فجعل الأيد واليد واحدًا، وفيه وجوه أظهرها  ةٍ« )التوحيد لابن  بِقُوَّ
حُذفت منه الياء تخفيفًا، كما في قوله تعالى: مِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ )الشّورى/ ٣٢(، وقوله تعالى: يَوْمَ يُنَادِ 
الْمُنَادِ )ق/ ٤١(، ذكره الفرّاء وغيره )انظر: معاني القرآن للفرّاء، ج٢، ص٤٠٦؛ تفسير الماورديّ، ج٥، 
يْدِي، وكذلك حكى ابن عبد الوارث، عن أبي 

َ
ص٨٣(، وحكى أبو عبد الرحمن، عن أبيه: دَاوُودَ ذَا الْْأ

عمر، عن اليزيديّ، عن أبي عمرو )انظر: جمال القرّاء لعلم الدّين السخاويّ، ص٥٩٦(.
3 . الفتح/ ١٠

4 . الرّحمن/ ٢٧
5 . البقرة/ ١١٢
6 . البقرة/ ٢٥٥
7 . النّساء/ ١٢٦

8 . الأنعام/ ٩٨
9 . النّساء/ ٧٨



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام212

نزل لجميع العقلاء متناسباً مع عقولهم، وبالّتالي فهو مفهوم وحجّة 
ُ
الحاصل أنّ القرآن قد أ

لهم جميعًا، ولكنّ السّفهاء الذين قد حرموا من نعمة العقل أو لا ينتفعون بها، ليسوا قادرين 
على فهمه؛ لا بسبب غموض فيه، بل بسبب سفاهتهم إذ حرموا من نعمة العقل أو لا ينتفعون 

بها، وأمثال هؤلاء يحتاجون إلى رعاية العقلاء1.

]عدم اختصاص حجّيّة القرآن بالنّبّي[

أنّ  بمعنى  الّنبّي؛  لغير  القرآن  حجّيّة  بعدم  الإعتقاد  المسلمين  بعض  إلى  ينُسب  نعم، 
أنّ  حين  في  للإسلام،  الوحيد  المصدر  هي  سنتّه  فإنّ  وبالّتالي  خاصّة،  له  نزل 

ُ
أ قد  القرآن 

بل  فقطّ،  الّنبّي  تخاطب  لم  القرآن  آيات  معظم  لأنّ  والمشهود؛  للمحسوس  مخالف  هذا 
آمَنوُا3؛  ينَ  ِ

َّ
الَّذ هَا  يُّ

َ
أ وياَ   2ُالنَّاس هَا  يُّ

َ
أ ياَ  بعبارة  المسلمين  وجميع  الّناس  جميع  خاطب 

نزل له خاصّة ولم يكن له حجّيّة وفائدة 
ُ
كما أبلغه الّنبّي إليهم جميعًا، مع أنهّ لو كان قد أ

للآخرين، لكان إبلاغه إليهم غير واجب بطبيعة الحال، بل كان لغوًا غير جائز. علاوة على 
نزل القرآن له خاصّة أو لجميع الّناس بمن فيهم هو، فإنّ سنتّه متوافقة معه، 

ُ
أ ذلك، سواء 

وبالّتالي فإنّ التمسّك به لا يتعارض مع التمسّك بسنتّه. لذلك، قد استحسن الّلّه التمسّك به 
 .4مُصْلِحِيَن

ْ
جْرَ ال

َ
 نضُِيعُ أ

َ
ةَ إِنَّا لَا

َ
لَا قَامُوا الصَّ

َ
كِتاَبِ وَأ

ْ
كُونَ باِل ينَ يُمَسِّ ِ

َّ
 صراحة فقال: وَالَّذ

1 . لقد وافقه على هذا القول كثير من العلماء المتقدّمين من أهل السنّة؛ كما روي عن الحسن البصريّ 
وَقَضَاؤُهُ« )تفسير ابن  مْرُهُ 

َ
أ يْ 

َ
أنّه قال: »أ كَ )الفجر/ ٢٢(  رَبُّ وَجَاءَ  )ت١١٠هـ( في تفسير قوله تعالى: 

فورك، ج٣، ص٢١٨؛ تفسير القرطبيّ، ج٢٠، ص٥٥(، وعن أحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ( أنّه يعني قدرته 
أو ثوابه )انظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم، ج٢، ص١٣٢؛ إبطال التأويلات لأبي يعلى، 
ص١٥٨؛ البداية والنهاية لابن كثير، ج١٠، ص٣٦١؛ المقفى الكبير للمقريزيّ، ج١، ص٤٩١(، وقال ابن 
مَا  زُولِ وَالْمَجِيءِ، إِنَّ تْيَانِ وَالنُّ ا لََا يَلِيقُ بِهِ فِعْلُهُ، مِنَ الْْإِ هِ تَعَالَى مِمَّ بطال )ت٤٤٩هـ(: »كُلُّ فِعْلٍ يُنْسَبُ إِلَى اللَّ
مَا  كَ، وَالْمَجِيءُ مُسْتَحِيلٌ عَلَيْهِ لِِاسْتِحَالَةِ الْحَرَكَةِ، وَإِنَّ هُوَ مُنْتَسَبٌ إِلَى الْمَلَكِ الْمُرْسَلِ بِهِ؛ كَقَوْلِهِ: وَجَاءَ رَبُّ
كَ« )شرح صحيح البخاريّ لابن بطال، ج١٠، ص٥٢٧(، وحكى ابن الجوزيّ  كَ وَرَسُولُ رَبِّ مْرُ رَبِّ

َ
مَعْنَاهُ: وَجَاءَ أ

نْتِقَالُ« )دفع  هُ لََا يَجُوزُ عَلَيْهِ الْْإِ ةُ الْعَقْلِ، فَإِنَّ دِلَّ
َ
مَا صَرَفَهُ إِلَى ذَلِكَ أ عن أحمد أنّه قال بعد التفسير المذكور: »إِنَّ

شبه التشبيه بأكفّ التنزيه لابن الجوزيّ، ص١١٠(، وهذا صريح في لزوم تفسير القرآن بما لا يخالف العقل، 
زُهُ، فَهُوَ  انِي لََا يُجَوِّ زُهُ الْعَقْلُ، وَالثَّ حَدُهُمَا يُجَوِّ

َ
وقال الجصّاص )ت٣٧٠هـ(: »مَا احْتَمَلَ مِنْ الْقُرْآنِ مَعْنَيَيْنِ، أ

هِ تَعَالَى، يَجِبُ بِهِ اعْتِبَارُ مَا  ةُ اللَّ صْلٌ، وَهُوَ حُجَّ
َ
نَّ الْعَقْلَ أ

َ
مَحْمُولٌ عَلَى مَا يَجُوزُ فِي الْعَقْلِ، دُونَ مَا لََا يَجُوزُ؛ لِِأ

ا لََا يَجُوزُ« )الفصول في الأصول للجصّاص، ج١، ص٣٧٧(. يَجُوزُ مِمَّ
2 . البقرة/ ٢١

3 . البقرة/ ١٥٣
4 . الأعراف/ ١٧٠



213 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ين 
ّ

، وبالّتالي فإنّ التمسّك بها لا يكفي للّذ
ً

 قليلًا
ّ

ثمّ إنّ سنّة الّنبّي لم يتمّ روايتها بالتواتر إلّا
جاؤوا من بعده. مع ذلك، فإنّ أحد ما روي منها بالتواتر حديث الثقلين الذي رواه أكثر من 

ثلاثين من أصحابه، وهو يدلّ على ضرورة التمسّك بكتاب الّلّه من بعده.

]عدم إمكان نسخ القرآن بسنّة النّبّي[

أمر ممكن  وأحكامه  الإسلام  الّلّه لاستنباط عقائد  إلى كتاب  الرجّوع  أنّ  يعلم  هنا  من 
وضروريّ، وأنّ العقائد والأحكام التي تتعارض مع نصوصه ليست من الإسلام، وإن كانت 
مستندة إلى سنّة الّنبّي؛ لأنّ سنّة الّنبّي هي ما قاله أو فعله وفقًا للقرآن، ولا يمكن تعارضها 
مع القرآن، وليس لها صلاحيّة نسخ القرآن؛ لأنّ القرآن كلام الّلّه، والّنبّي أولى بأن يكون 
فالّلّه  القرآن  نسخ  إلى  حاجة  هناك  كان  وإذا  يوافقه،  بما  ويعمل  م 

ّ
ويتكل الّلّه  لكلام  متّبعًا 

أعلم وأولى بذلك، وهو يفعله بواسطة القرآن؛ لأنّ القرآن متواتر وقد بلغ مشارق الأرض 
ومغاربها، لكنّ سنّة الّنبّي ليست متواترة ولم تبلغ مشارق الأرض ومغاربها مثل القرآن، 
الّلّه، ويعتبر تأخير البيان  الّنبّي لا يكفي، ولا يحقّق غرض  بسنّة  القرآن  فإنّ نسخ  ولذلك 
عن وقت الحاجة. بناء على هذا، فإنّ نسخ القرآن يجوز بالقرآن فقطّ، ولا يجوز بسنّة الّنبّي، 

وبالّتالي لم يقع1.

هُ  بَانَ اللَّ
َ
1 . هذا قول الشافعيّ، وأحمد، وأكثر المالكيّة. قال الشافعيّ في »تفسيره« )ج١، ص٢١٥(: »أ

لُ  تُمَثِّ لِلْكِتَابِ،  تَبَعٌ  هِيَ  مَا  وَإِنَّ لِلْكِتَابِ،  نَاسِخَةٌ  لََا  ةَ  نَّ السُّ نَّ 
َ
وَأ بِالْكِتَابِ،  الْكِتَابِ  مِنَ  نَسَخَ  مَا  نَسَخَ  مَا  إِنَّ هُ  نَّ

َ
أ

نَنْسَخْ  مَا   : وَجَلَّ عَزَّ  قَالَ  عَلَيْهِ،  دَلََالَةٌ  هِ  اللَّ كِتَابِ  وَفِي  جُمَلًًا،  مِنْهُ  هُ  اللَّ نْزَلَ 
َ
أ مَا  مَعْنَى  رُ  وَتُفَسِّ ا،  نَصًّ نَزَلَ  مَا 

لََا  إِنْزَالِهِ  خِيرَ 
ْ
وَتَأ الْقُرْآنِ  نَسْخَ  نَّ 

َ
أ هُ  اللَّ خْبَرَ 

َ
فَأ  ،]١٠٦ ]البقرة/   مِثْلِهَا وْ 

َ
أ مِنْهَا  بِخَيْرٍ  تِ 

ْ
نَأ نُنْسِهَا  وْ 

َ
أ آيَةٍ  مِنْ 

 ٍمُفْتَر نْتَ 
َ
أ مَا  إِنَّ قَالُوا  لُ  يُنَزِّ بِمَا  عْلَمُ 

َ
أ هُ  وَاللَّ آيَةٍ  آيَةً مَكَانَ  لْنَا  بَدَّ وَإِذَا   : وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ مِثْلِهِ،  بِقُرْآنٍ  يَكُونُ إِلَّاَّ 

مْرِهِ، 
َ
أ بَاعَ  اتِّ رَسُولِهِ  عَلَى  فَرَضَ  هُ  نَّ

َ
أ بَانَ 

َ
وَأ مِثْلِهِ،  بِقُرْآنٍ  إِلَّاَّ  يَكُونُ  لََا  الْقُرْآنِ  نَسْخَ  نَّ 

َ
أ بَانَ 

َ
فَأ  ،]١٠١ ]النّحل/ 

وأبي  زياد  بن  الفضل  رواية  في  أحمد  وقال   ،»]١٠٦ ]الأنعام/   َك رَبِّ مِنْ  إِلَيْكَ  وحِيَ 
ُ
أ مَا  بِعْ  اتَّ فَقَالَ: 

ةُ  نَّ وَالسُّ بَعْدَهُ،  يَجِيءُ  قُرْآنٌ  إِلَّاَّ  الْقُرْآنَ  يَنْسَخُ  »لََا  فَقَالَ:  الْقُرْآنَ«،  ةُ  نَّ السُّ تَنْسَخُ  »هَلْ  سُئل:  وقد  الحارث، 
قولهم:  سُئل عن  أنّه  داود  أبو  وروى  يعلى، ج٣، ص٧٨٨(،  الفقه لأبي  أصول  )العدّة في  الْقُرْآنَ«  رُ  تُفَسِّ
رُ الْقُرْآنَ، وَلََا يَنْسَخُ الْقُرْآنَ إِلَّاَّ  ةَ تُفَسِّ نَّ قُولَ فِيهِ، وَلَكِنَّ السُّ

َ
نْ أ

َ
جْبُنُ أ

َ
ةُ قَاضِيَةٌ عَلَى الْكِتَابِ«، فقال: »أ نَّ »السُّ

الْقُرْآنُ« )مسائل أحمد ]رواية أبي داود السجستانيّ[، ص٣٦٨(، وقال ابن عبد البرّ: »عَلَى هَذَا جُمْهُورُ 
الْقُرْآنَ«  تَنْسَخُ  ةَ  نَّ السُّ إِنَّ  ذَلِكَ:  فِي  ينَ  الْكُوفِيِّ قَوْلَ  مَالِكٍ  إِلَى  ضَافَ 

َ
أ هُ  فَإِنَّ الْفَرَجِ،  بَا 

َ
أ إِلَّاَّ  مَالِكٍ  صْحَابِ 

َ
أ

)جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرّ، ج٢، ص١١٩٤(.



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام214

في  وينشروها  متواتر  بشكل  الّنبّي  سنّة  يرووا  أن  المسلمين  على  الواجب  من  كان  لو  نعم، 
العالم كروايتهم ونشرهم للقرآن، لكان من الممكن جواز نسخ القرآن بها ووقوعه، وإن كان 
المسلمون لم يفعلوا ذلك؛ لأنّ تقصيرهم في ذلك لا يمنع نسخ القرآن بها، لكنّ الإنصاف 
أنّ رواية القرآن بشكل متواتر ونشرها في العالم، كانا نتيجة إرادة الّلّه وفعله أكثر من كونهما 
نتيجة إرادة المسلمين وفعلهم، واستمدّا من خصائص القرآن، وتمّ بدؤهما وإدارتهما من قبل 
اَفِظُون1َ، في حين أنّ رواية سنّة الّنبّي 

َ
ُ لَح

َ
رَ وَإنَِّا لَه

ْ
ك اَ الذِّ

ْ
لْن نُْ نزََّ

َ
الّنبّي؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّا نَح

بشكل متواتر ونشرها في العالم، لم يكن لهما مثل هذه القابليّة، ولم يتمّ بدؤهما وإدارتهما 
من قبل الّنبّي جنبًا إلى جنب مع القرآن. لذلك، يبدو أنهّ لم يكن من المتوقّع قطّ أن تؤسّس 

سنتّه حكمًا مخالفًا للقرآن، ومن ثمّ لم يكن هناك حافز لروايتها كرواية القرآن.

]عدم إمكان تخصيص القرآن بسنّة النّبّي[

كما أنّ تخصيص القرآن أيضًا يجوز بالقرآن فقطّ، ولا يجوز بسنّة الّنبّي؛ لأنّ التخصيص 
ص بالخاصّ  نوع من النسخ، ولا يجوز نسخ القرآن بسنّة الّنبّي؛ كما أنّ العامّ المتواتر لا يُُخصَّ
غير المتواتر، وتخصيص ما هو مشهور بما هو مستور ليس إنصافاً، ويخالف سيرة العقلاء؛ 
عامّة،  بإعلانات  يخصّصونها  بل  خاصّة،  بإعلانات  العامّة  إعلاناتهم  يخصّصون  لا  لأنهّم 
ويعذرون من يعمل بمقتضى الإعلانات العامّة بعد الإعلانات الخاصّة، ومن الواضح أنّ الّلّه 
تعالى من العقلاء، بل هو خالقهم ورئيسهم، ولذلك لا يمكن تخصيص القرآن بسنّة الّنبّي، 
 إذا كانت سنّة متواترة ومشهورة مثل القرآن؛ لأنهّ لا مانع من تخصيص القرآن بها في 

ّ
إلّا

هذه الحالة، ولكن لا يخفى عدم وجود مثل هذه السّنّة؛ لأنّ أشهر الرّوايات التي تتصدّى 
لتخصيص القرآن ليس لها تواتر القرآن ولا شهرته، وبالّتالي ليس لها أهليّة تخصيص القرآن؛ 
بالّنظر إلى أنهّ في حالات التعارض، لا تقدّم الرّواية الأضعف على الرّواية الأقوى، والسّنّة هي 
الّنبّي ليس نسخ  الرّواية الأقوى. من هنا يعلم أنّ شأن سنّة  الرّواية الأضعف، والقرآن هو 
ممّا لا  بيان موضوعات الأحكام وتفاصيلها،  تبيينه من خلال  أو تخصيصه، لكن  القرآن 
َ للِنَّاسِ مَا  رَ لِِتُبيَِّنِّ

ْ
ك كَْ الذِّ

َ
اَ إِلَي

ْ
نزَْلْن

َ
يستلزم نسخ القرآن أو تخصيصه؛ كما قال الّلّه تعالى: وَأ

قال: لتبيّّن لهم،  أو تخصّص لهم، ولكن  يقل: لتنسخ  فلم   ،2َرُون يَتَفَكَّ وَلعََلَّهُمْ  هِْمْ 
َ

إِلَي لَ   نزُِّ

1 . الحجر/ ٩
2 . النّحل/ ٤٤



215 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

وذلك مثل بيان ركعات الصّلاة وكيفيّتها، ومتعلقّات الزكاة وكمّيّتها، وشروط الحجّ ومناسكه، 
أو  القرآن  نسخ  يعُتبر  هذا  من  شيء  لا  أنهّ  الواضح  ومن  ومصاديقهم،  الأمر  أولي  وعدد 

تخصيصه1.

]عدم إمكان تعميم القرآن بسنّة النّبّي[

لأنّ  بسنتّه؛  تعميمه  إمكان  عدم  يعُلم  الّنبّي  بسنّة  القرآن  تخصيص  إمكان  عدم  من  ثمّ 
تعميم الحكم نوع من نسخه وتخصيصه؛ بالّنظر إلى أنهّ يلغي اختصاصه بموضوعه2؛ مثل 
تعميم الأطعمة المحرّمة في القرآن، رغم صراحته في الإختصاص، إلى العديد من الأطعمة 
 

َّ
إِلَّا يَطْعَمُهُ  طَاعِمٍ  عََلَىَ  مًا  مُُحرََّ  َّ إِلَيَ وحِِيَ 

ُ
أ مَا  فِِي  جِدُ 

َ
أ  

َ
لَا قُلْ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  الأخرى؛ 

 .3ِِبه  ِ اللَّهَّ لِغَيْْرِ  هِلَّ 
ُ
أ فِسْقًا  وْ 

َ
أ رجِْسٌ  إِنَّهُ 

فَ يرٍ  خِنْْزِ مَْ 
َ
وْ لَح

َ
أ مَسْفُوحًا  دَمًا  وْ 

َ
أ مَيتَْةً  يكَُونَ  نْ 

َ
 أ

هِ مَقَامَ الْبَيَانِ عَنِ  هِ مَعَ كِتَابِ اللَّ ةُ رَسُولِ اللَّ 1 . كما قال الشافعيّ في »تفسيره« )ج١، ص٢١٨(: »تُقَامُ سُنَّ
ةِ رَسُولِ  نَّ شَيْئًا مِنْ سُنَّ

َ
دَبًا وَإِبَاحَةً وَإِرْشَادًا، لََا أ

َ
نْزَلَ فَرْضًا وَأ

َ
ا، وَمَا أ نْزَلَ عَامًّ

َ
رَادَ بِمَا أ

َ
هِ عَدَدَ فَرْضِهِ، كَبَيَانِ مَا أ اللَّ

هِ، وَلََا  نَّ رَسُولَهُ يَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ صِرَاطِ اللَّ
َ
عْلَمَ خَلْقَهُ أ

َ
هَ قَدْ أ نَّ اللَّ

َ
هِ فِي حَالٍ، لِِأ هِ يُخَالِفُ كِتَابَ اللَّ اللَّ

ةُ  نَّ مَا يَنْسَخُ الْقُرْآنَ بِقُرْآنٍ مِثْلِهِ، وَالسُّ هُ إِنَّ نَّ
َ
عْلَمَ خَلْقَهُ أ

َ
هُ قَدْ أ نَّ

َ
هِ، لِِأ هِ نَاسِخٌ لِكِتَابِ اللَّ نَّ شَيْئًا مِنْ سُنَنِ رَسُولِ اللَّ

َ
أ

ا يَدُلُّ عَلَى مَا فِي مِثْلِ مَعْنَاهُ  هِ بَعْضَ مَا حَضَرَنِي مِمَّ ةِ عَنْ كِتَابِ اللَّ نَّ تَبَعٌ لِلْقُرْآنِ، وَقَدِ اخْتَصَرْتُ مِنْ إِبَانَةِ السُّ
هِ عَلَى  لََاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ]النّساء/ ١٠٣[، فَدَلَّ رَسُولُ اللَّ هُ: إِنَّ الصَّ هُ، قَالَ اللَّ إِنْ شَاءَ اللَّ
سَاءِ  جَالِ وَالنِّ حْرَارِ وَالْمَمَالِيكِ مِنَ الرِّ

َ
ةِ الْْأ هَا عَلَى الْعَامَّ نَّ

َ
لََاةِ وَمَوَاقِيتِهَا وَالْعَمَلِ بِهَا وَفِيهَا، وَدَلَّ عَلَى أ عَدَدِ الصَّ

أحمد«  »مسائل  في  حنبل  بن  أحمد  بن  اللّه  عبد  وقال  وَصَفْتُ«،  تِي  الَّ الْمَعَانِي  مِنْهَا  بَانَ 
َ
فَأ ضَ،  الْحُيَّ إِلَّاَّ 

ةِ تَقْضِي عَلَى الْكِتَابِ، قَالَ: قَالَ ذَلِكَ قَوْمٌ، مِنْهُمْ مَكْحُولٌ  نَّ بِي، قُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي السُّ
َ
لْتُ أ

َ
)ص٤٣٨(: »سَأ

ةُ تَدُلُّ عَلَى مَعْنَى الْكِتَابِ«، وحكى المروزيّ في »السنّة«  نَّ قُولُ السُّ
َ
نْتَ؟ قَالَ: أ

َ
، قُلْتُ: فَمَا تَقُولُ أ هْرِيُّ وَالزُّ

لََا  ةَ  نَّ السُّ نَّ 
َ
لِِأ لَهُ،  نَاسِخَةً  وَلَيْسَتْ  هِ،  وَعَامِّ الْقُرْآنِ  خَاصِّ  فِي  نَةٌ  مُبَيَّ »هِيَ  الفقهاء:  )ص٣٥( عن جماعة من 

»أحكام  في  العلاء  بن  بكر  وقال  وَمُبْهَمَهُ«،  مُجْمَلَهَ  رُ  وَتُفَسِّ هِ،  وَعَامِّ هِ  خَاصِّ عَنْ  نُ  تُبَيِّ هَا  وَلَكِنَّ الْقُرْآنَ،  تَنْسَخُ 
ةُ قَدْ تَشْرَحُ خَفِيَّ الْقُرْآنِ، وَلََا تَنْسَخُهُ«. نَّ القرآن« )ص١٣٥٦(: »السُّ

يَادَةُ  2 . هذا قول أبي حنيفة وأصحابه؛ كما قال الجصّاص )ت٣٧٠هـ( في »الفصول« )ج١، ص٢٢٧(: »الزِّ
بُو 

َ
أ شَيْخُنَا  يَقُولُ  كَانَ  وَكَذَا  نَسْخُهُ،  بِهِ  يَجُوزُ  مَا  بِمِثْلِ  إِلَّاَّ  فِيهِ  يُزَادَ  نْ 

َ
أ يَجُوزُ  فَلََا  سْخَ،  النَّ تُوجِبُ  صِّ  النَّ فِي 

صِّ عِنْدَنَا  يَادَةُ فِي النَّ الْحَسَنِ فِي ذَلِكَ«، وقال القدوريّ )ت٤٢٨هـ( في »التجريد« )ج١١، ص٥٨٠٥(: »الزِّ
السّرخسيّ )ت٤٨٣هـ( في »أصوله« )ج١، ص٢٩٢(:  بِهِ«، وقال  الْقُرْآنِ  نَسْخُ  يَجُوزُ  بِمَا  إِلَّاَّ  يُثْبَتُ  لََا  نَسْخٌ 
صِّ نَسْخٌ، وَلََا يُثْبَتُ نَسْخُ مَا يُوجِبُ عِلْمَ الْيَقِينِ إِلَّاَّ بِمِثْلِ مَا يُوجِبُ عِلْمَ الْيَقِينِ«، وقال بعض  يَادَةُ عَلَى النَّ »الزِّ
زَالَةُ، وَكُلُّ زِيَادَةٍ هِيَ مُزِيلَةٌ لِحُكْمٍ  سْخِ هُوَ الْْإِ نَّ مَعْنَى النَّ

َ
سْخِ، لِِأ صِّ تُفِيدُ مَعْنَى النَّ يَادَةُ عَلَى النَّ المعتزلة: »الزِّ

وْ فِي الْحَظْرِ« )المعتمد 
َ
بَاحَةِ، أ وْ فِي الْْإِ

َ
دْبِ، أ وْ فِي النَّ

َ
نْ تَكُونَ زِيَادَةً فِي الْوُجُوبِ، أ

َ
ا أ هَا إِمَّ نَّ

َ
حْكَامِ، لِِأ

َ
مِنَ الْْأ

في أصول الفقه لأبي الحسين البصريّ، ج١، ص٤١٠(.
3 . الأنعام/ ١٤٥



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام216

من الواضح أنّ الّلّه لا ينسى، وبالّتالي لم يهمل طعامًا آخر بسبب نسيانه؛ كما قال تعالى: 
الأطعمة  من  العشرات  إلى  الأربعة  الأطعمة  تعميم  فإنّ  ولذلك   ،1نسَِيًّا رَبُّكَ  كََانَ  وَمَا 
الأخرى استنادًا إلى سنّة الّنبّي، التي هي في الغالب غير متواترة ومتاحةٌ لعدد محدود من 
 إذا كان من باب ذكر الأطعمة المكروهة 

ّ
الّناس، غير معقول ومخالف لعدل الّلّه ولطفه، إلّا

يًّا 
ّ
كل القرآن  حكم  كان  أو  بينهما،  تعارض  يوجد  لا  الحالة  هذه  في  لأنهّ  تينزه؛  كراهة 

الحالة، ليس حكم  بَاَئث2َِ، ففي هذه 
ْ
الْخ عَليَهِْمُ  مُ  وَيُُحَرِّ قال:  ومعتمدًا على ملاك؛ كما 

سنّة الّنبّي تعميمًا لحكم القرآن في الواقع، بل هو إرشاد إلى مصاديقه الأخرى نظرًا لوجود 
ملاكه فيها وإمكان الإلتزام به فيها مع القطع بذلك؛ كتحريم عذرة الآدمّي وسائر الأشياء 
الخباثة  انحصار  والأصل  الأربعة،  الأطعمة  بجانب  ذكرها  يرد  لم  وإن  بخباثتها،  المقطوع 
لا  فيه،  مرغوب  غير  الأخرى  الأشياء  أكل  يكون  أن  البعيد  من  ليس  أنهّ  لدرجة  فيها، 
غير مشروع؛ كما أنّ أكل الأشياء النتنة والمريرة ليس حرامًا، لكنّه غير مرغوب فيه، ولا 

يلائم ذائقة أكثر الّناس.

]ضرورة عرض الرّوايات على القرآن[

من هنا يعُلم أنّ القرآن لم يتمّ نسخه أو تخصيصه أو تعميمه بالسّنّة، ولذلك فإنّ الرّوايات 
يًّا أو جزئيًّا، ليست مقبولة ولا تعتبر من السّنّة؛ كالرّوايات التي تنسخ 

ّ
التي تتعارض معه كل

والرّوايات  واحد،  الثلاث في مجلس  الطلاق  بتجويز  كّل طلاق  بعد  العدّة  إحصاء  وجوب 
التي تنسخ جواز الإستمتاع بالنسّاء ونكاح الكتابيّات بتحريمهما، والرّوايات التي تخصّص 
إلى  الركون  التي تخصّص حرمة  والرّوايات  الّدنيا،  بالحياة  العين  الّلّه رأي  إمكان رؤية  عدم 
الظالمين بغير الحاكم، والرّوايات التي تخصّص حليّّة طعام أهل الكتاب بالحبوب، والرّوايات 
التي تخصّص حليّّة نكاح الكتابيّات بالمتعة، والرّوايات التي تعمّم حرمة الأطعمة الأربعة 
أيًّا من  أنّ  الواضح  القبيل. من  إلى حرمة حيوان غير الخينزر، والرّوايات الأخرى من هذا 
 على سبيل 

ّ
الّنبّي، إلّا للقرآن لا يمكن أن تكون قد صدرت من  المخالفة  الرّوايات  هذه 

الإستحباب أو التينزه، كأحكام غير ملزمة فيما يحتملهما؛ لأنّ اعتبار ما جوّزه القرآن مستحبًّا 
يًّا أو جزئيًّا، لا يعتبر نسخًا أو تخصيصًا للقرآن؛ 

ّ
 أو مكروهًا دون جعله واجباً أو حرامًا كل

1 . مريم/ ٦٤
2 . الأعراف/ ١٥٧



217 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

به،  ينافي جوازه، وليس من الضروريّ الإلتزام  أو استحبابه لا  أنّ كراهة الجائز  بالّنظر إلى 
وبالّتالي الإطّلاع عليه1. من هنا يعلم أنّ عرض الرّوايات على القرآن في الحالات المحدودة 
للقرآن شرط  التي يجوز فيها الإعتماد عليها أمر ضروريّ؛ لأنّ موافقتها أو عدم مخالفتها 
كانت  لو  حتّّى  بها،  للإلتزام  قابلة  غير  القرآن  تخالف  التي  الرّواية  وأنّ  لصحّتها،  أساسّي 
الحديث، لكن  أهل  أوهام  ليس  الرّواية  مبدأ صحّة  الحديث؛ لأنّ  أهل  رأي  صحيحة في 

الإطمئنان العقلّي لصدورها، وهو لا يتحصّل في حالة مخالفتها للقرآن2.

نبّي الّلّه

فه 
ّ
وكل ا،  سرًّ مشيئته  على  الّلّه  أظهره  الذي  وهو  الّلّه،  نبّي  للإسلام  الثاني  المصدر 

حتّّى  الّلّه  بمشيئة  العلم  إلى  محتاجون  الّناس  جميع  أنّ  إلى  بالّنظر  عليها؛  الآخرين  بإظهار 
بالّلّه،  الإتصّال  من  لهم  بدّ  لا  بها  وللعلم  وفقها،  على  العمل  خلال  من  كمالهم  إلى   يصلوا 

1 . هذا قول الأئمّة من أهل البيت؛ كما روي عن عليّ بن موسى الرضا أنّه قال في الأخبار المعارضة: »إِنَّ 
حَلَّ 

َ
وْ تَحْرِيمِ مَا أ

َ
هُ، أ مَ اللَّ حَلَّ حَلََالًًا، وَفَرَضَ فَرَائِضَ، فَمَا جَاءَ فِي تَحْلِيلِ مَا حَرَّ

َ
مَ حَرَامًا، وَأ هَ عَزَّ وَجَلَّ حَرَّ اللَّ

نَّ رَسُولَ 
َ
خْذُ بِهِ؛ لِِأ

َ
نٌ قَائِمٌ بِلََا نَاسِخٍ نَسَخَ ذَلِكَ، فَذَلِكَ مَا لََا يَسَعُ الْْأ هِ رَسْمُهَا بَيِّ وْ دَفْعِ فَرِيضَةٍ فِي كِتَابِ اللَّ

َ
هُ، أ اللَّ

رَ فَرَائِضَ  ، وَلََا لِيُغَيِّ هُ عَزَّ وَجَلَّ مَ اللَّ لَ مَا حَرَّ هُ، وَلََا لِيُحَلِّ حَلَّ اللَّ
َ
مَ مَا أ مَ لَمْ يَكُنْ لِيُحَرِّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ

بِعُ إِلَّاَّ  تَّ
َ
: إِنْ أ هِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَذَلِكَ قَوْلُ اللَّ هِ عَزَّ وَجَلَّ يًا عَنِ اللَّ مًا مُؤَدِّ بِعًا مُسَلِّ هِ مُتَّ حْكَامَهُ، كَانَ فِي ذَلِكَ كُلِّ

َ
هِ وَأ اللَّ

مَرَهُ بِهِ مِنْ تَبْلِيغِ 
َ
هِ مَا أ يًا عَنِ اللَّ هِ مُؤَدِّ بِعًا لِلَّ مَ مُتَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ  )الأنعام/ ٥٠(، فَكَانَ صَلَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ

مَرَ 
َ
شْيَاءَ، لَيْسَ نَهْيَ حَرَامٍ، بَلْ إِعَافَةٍ وَكَرَاهَةٍ، وَأ

َ
مَ نَهَى عَنْ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ سَالَةِ ... وَإِنَّ رَسُولَ اللَّ الرِّ

ينِ ... فَمَا وَرَدَ عَلَيْكُمْ مِنْ خَبَرَيْنِ مُخْتَلِفَيْنِ  مْرِ فَضْلٍ وَرُجْحَانٍ فِي الدِّ
َ
مْرِ فَرْضٍ وَلََا وَاجِبٍ، بَلْ أ

َ
شْيَاءَ، لَيْسَ بِأ

َ
بِأ

بِعُوا مَا وَافَقَ الْكِتَابَ«، رواه ابن  وْ حَرَامًا فَاتَّ
َ
هِ مَوْجُودًا حَلََالًًا أ هِ فَمَا كَانَ فِي كِتَابِ اللَّ فَاعْرِضُوهُمَا عَلَى كِتَابِ اللَّ

بابويه )ت٣٨١هـ( في »عيون أخبار الرضا« )ج٢، ص٢٢(.
ي  تَاكُمْ عَنِّ

َ
ي، فَمَا أ 2 . كما روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »إِنَّ الْحَدِيثَ سَيَفْشُو عَنِّ

ي« )الأمّ للشافعيّ، ج٧، ص٣٥٨(، وقال:  ي يُخَالِفُ الْقُرْآنَ فَلَيْسَ عَنِّ تَاكُمْ عَنِّ
َ
ي، وَمَا أ يُوَافِقُ الْقُرْآنَ فَهُوَ عَنِّ

لَمْ  وَمَا  بِهِ،  فَخُذُوا  الْقُرْآنَ  وَافَقَ  فَمَا  الْقُرْآنِ،  عَلَى  فَاعْرِضُوهَا  حَادِيثَ، 
َ
أ ي  عَنِّ يَرْوُونَ  رُوَاةٌ  بَعْدِي  سَيَكُونُ  هُ  »إِنَّ

كَثُرَ  هُ سَيَكْثُرُ عَلَيَّ مِنْ بَعْدِي، كَمَا  بِهِ« )معجم ابن المقرئ، ص٣٥٦(، وقال: »إِنَّ خُذُوا 
ْ
تَأ الْقُرْآنَ فَلََا  يُوَافِقِ 

مِنْ  فَهُوَ  هِ  اللَّ كِتَابَ  وَافَقَ  فَمَا  هِ،  اللَّ بِكِتَابِ  فَاعْتَبِرُوهُ  بِحَدِيثٍ  ي  عَنِّ ثْتُمْ  حُدِّ فَمَا  نْبِيَاءِ، 
َ
الْْأ مِنَ  قَبْلِي  مَنْ  عَلَى 

فَلَيْسَ مِنْ حَدِيثِي« )مسند الرويانيّ، ج٢،  هِ  اللَّ كِتَابَ  يُوَافِقْ  لَمْ  وَمَا  بِكِتَابِهِ،  هُ  نَبِيَّ هُ  اللَّ مَا هَدَى  وَإِنَّ حَدِيثِي، 
وَمَنْ  قُلْتُهُ،  نَا 

َ
فَأ الْقُرْآنَ  يُضَارِعُ  حَدِيثًا  ثَكُمْ  حَدَّ فَمَنْ  حَدِيثًا،  ي  عَنِّ ثُونَ  يُحَدِّ نَاسٌ  تِي 

ْ
»سَيَأ وقال:  ص٣٥٥(، 

ارِ« )الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم،  مَا هُوَ حَسْوَةٌ مِنَ النَّ قُلْهُ، فَإِنَّ
َ
ثَكُمْ حَدِيثًا لََا يُضَارِعُ الْقُرْآنَ فَلَمْ أ حَدَّ

فَهُوَ زُخْرُفٌ« )المحاسن  هِ  يُوَافِقُ كِتَابَ اللَّ ج٢، ص٧٦(، وروي عن أهل البيت أنّهم قالوا: »كُلُّ حَدِيثٍ لََا 
للبرقيّ، ج١، ص٢٢١(، والروايات في هذا الباب متواترة.



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام218

الّلّه أن يجري من جانبه  أنهّم لا يستطيعون إجراءه من جانبهم، ولذلك يجب على  في حين 
لهذا  وهو  بها،  الآخرين  بإنباء  ويكلفّه  بمشيئته،  وينبئه  الأقلّ،  على  منهم  بواحد   

ً
اتصّالًا

يدُعى »نبيًّا« أي منبئاً، وكان محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ آخر نبّي في العالم؛ كما تمّ إثباته 
ِ وخََاتَمَ  حَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ وَلكَِنْ رسَُولَ اللَّهَّ

َ
باَ أ

َ
دٌ أ بدليل العقل، وقال الّلّه تعالى: مَا كََانَ مُُحمََّ

فه فيما يتعلقّ به ثلاثة أمور: تلاوته، وتبيينه، 
ّ
النَّبِيِّيَن1، وهو الذي أنزل الّلّه إليه كتابه، وكل

لِِتَتلْوَُ  مَمٌ 
ُ
أ قَبلِْهَا  مِنْ  خَلتَْ  قَدْ  ةٍ  مَّ

ُ
أ فِِي  ناَكَ 

ْ
رسَْل

َ
أ كَذَلكَِ  تعالى:  قال  كما  للنّاس؛  وتطبيقه 

هِْم3ْ، وقال: 
َ

لَ إِلَي َ للِنَّاسِ مَا نزُِّ رَ لِِتُبيَِّنِّ
ْ
ك كَْ الذِّ

َ
َا إِلَي

ْ
نزَْلْن

َ
ك2َْ، وقال: وَأ

َ
وحَْينَْا إِلَي

َ
ي أ ِ

َّ
عَليَهِْمُ الَّذ

.4 ُ نزَْلَ اللَّهَّ
َ
فَاحْكُمْ بيَنَْهُمْ بمَِا أ

]شؤون نبّي الّلّه[

بناء على هذا، فإنّ نبّي الّلّه قبل كّل شيء واسطة في تبليغ أحكام الّلّه من خلال تلاوة كتابه 
5؛ 

ُ
غ

َ
َلَا  الْبْ

َّ
وتبيينه، وهذا هو شأنه الرئيسّي ومعنى الّنبوّة؛ كما قال تعالى: مَا عََلَىَ الرَّسُولِ إِلَّا

بمعنى أنهّ من حيث هو نبّي، ليس عليه شيء سوى تبليغ أحكام الّلّه، مع أنهّ من حيث هو 
إمام، في الحالات التي جُعل فيها للنّاس إمامًا، يعتبر واسطة في تطبيق أحكام الّلّه أيضًا؛ مثل 
واسطة في  نبيًّا، ليكون  أن جعله  بعد  إمامًا  للنّاس  الّلّه  الذي جعله  السّلام  عليه  إبراهيم 
إِنِّيِّ  قَالَ   ۖ هُنَّ  تَمَّ

َ
فَأ بكَِلِمَاتٍ  رَبُّهُ  إِبرَْاهِيمَ  ابْتَلََى  وَإذِِ  تعالى:  قال  كما  بينهم؛  أحكامه  تطبيق 

يكفيهم  لا  الّلّه  بأحكام  الّناس  علم  مجرّد  أنّ  الواضح  من  لأنهّ  إِمَامًا6؛  للِنَّاسِ  جَاعِلكَُ 
للوصول إلى الكمال، وتطبيق أحكام الّلّه بينهم ضروريّ أيضًا، في حين أنّ تطبيق أحكام الّلّه 
 

ّ
إلّا بموضوعاتها، وهي حقائق عينيّة وخارجيّة لا يحصيها   

ً
يتطلبّ علمًا كاملًا بشكل كامل 

العديد من أحكام  فإنّ  ها. علاوة على ذلك، 
ّ
العينيّة والخارجيّة كل الّلّه الذي يحيط بالحقائق 

 من خلال ممارسة السّلطة، في 
ّ

الّلّه لها طبيعة عامّة وسياسيّة، وبالّتالي لا يمكن تنفيذها إلّا
 حين أنّ ممارسة السّلطة تعني الحكومة، وهي بطبيعتها مختصّة بالّلّه، ولا يستحقّها أحد غيره. 

1 . الأحزاب/ ٤٠
2 . الرّعد/ ٣٠

3 . النّحل/ ٤٤
4 . المائدة/ ٤٨
5 . المائدة/ ٩٩
6 . البقرة/ ١٢٤



219 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بناء على هذا، فكما أنهّ يجب على الّلّه أن يجعل واسطة لتبليغ أحكامه، فكذلك يجب عليه أن 
يجعل واسطة لتطبيق أحكامه أيضًا؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ تعيين الحكم دون تعيين مطبّق 
له، ليس له ضمان للتطبيق ولا يفي بالغرض، ولذلك فإنهّ مخالف لسيرة العقلاء، بل تعيين 
الحكم دون تعيين حاكم يعني تعليق تطبيقه على اختيار الّناس، وهو كتعليق ذلك على 
اختيارهم  يطيقونه حتّّى في حالة  بما لا  الّناس  الواقع تكليف  والصّدفة، بل هو في  الحظّ 
له؛ لأنّ تطبيق الحكم بشكل كامل يتطلبّ العلم بكلّ موضوع له في العالم، وهو أمر غير 

ممكن للنّاس بسبب جهلهم الذاتّي، ومن الواضح أنّ تطبيقه بشكل ناقص لا يجزي.

بناء على هذا، فإنّ أولى الّناس بالوساطة في تطبيق أحكام الّلّه هو الواسطة في تبليغها؛ لأنهّ 
الوحيد الذي له اتصّال مع الّلّه، وهو أوّل من علم أحكامه، وبالّتالي فهو يستطيع قبل الآخرين 
فين بتطبيق أحكام 

ّ
وأكثر منهم أن يعلم مصاديقها الخارجيّة. لذلك، فإنّ أنبياء الّلّه كانوا مكل

فين بتبليغها، وكان كلا الأمرين شأنهم.
ّ
الّلّه بين الّناس، كما كانوا مكل

ليست  لتبليغها،  مباشرتهم  بخلاف  الّلّه،  أحكام  لتطبيق  مباشرتهم  أنّ  يبدو  ذلك،  مع 
الّلّه  أحكام  الّنبّي لتطبيق  يتّخذ  أي  الإستنابة؛  به عن طريق  يقوموا  أن  بل يجوز  ضروريّة، 
قادرًا على ذلك مثله؛ بمعنى أن  نائبه  نائباً؛ بشرط أن يكون  وممارسة حكومته في الأرض 
المهمّة  فإنّ إيكال هذه   

ّ
تطبيقها، وإلّا الّلّه وسالمًا من الخطأ في  بأحكام  يكون مثله عالمًا 

له لا يحقّق غرض الّلّه ولا يجوز، في حين أنّ معرفة شخص بهذه الصّفات ممكنة لّلّه فقطّ؛ 
ليسا مكتوبين على  تطبيقها  الكاملة من الخطأ في  والسّلامة  الّلّه  بأحكام  الكامل  العلم  لأنّ 
ّ الّلّه الذي هو عالم الغيب 

مظهر شخص، وهما من الأمور الباطنيّة، وبالّتالي لا يعلمهما إلّا
عْلمَُ بمَِا 

َ
عَالمَِيَن1، وقال: رَبُّكُمْ أ

ْ
عْلمََ بمَِا فِِي صُدُورِ ال

َ
ُ بأِ وَليَسَْ اللَّهَّ

َ
والشهادة؛ كما قال: أ

عَنْ  يضَِلُّ  مَنْ  عْلمَُ 
َ
أ هُوَ  رَبَّكَ  إِنَّ  وقال:   ،3ْبكُِم عْلمَُ 

َ
أ رَبُّكُمْ  وقال:   ،2ْنُفُوسِكُم فِِي 

 ُ 5، وقال: وَاللَّهَّ
ً

هْدَى سَبِيلًا
َ
عْلمَُ بمَِنْ هُوَ أ

َ
مُهْتَدِين4َ، وقال: فَرَبُّكُمْ أ

ْ
عْلمَُ باِل

َ
سَبِيلِهِۖ  وَهُوَ أ

 ،8َاكِرِين عْلمََ باِلشَّ
َ
ُ بأِ ليَسَْ اللَّهَّ

َ
عْلمَُ بمَِنِ اتَّقََى7، وقال: أ

َ
عْلمَُ بإِِيمَانكُِم6ْ، وقال: هُوَ أ

َ
 أ

1 . العنكبوت/ ١٠
2 . الإسراء/ ٢٥
3 . الإسراء/ ٥٤

4 . الأنعام/ ١١٧
5 . الإسراء/ ٨٤
6 . النّساء/ ٢٥
7 . النّجم/ ٣٢
8 . الأنعام/ ٥٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام220

َه1ُ. بناء على هذا، فإنّ تعيين نائب الّنبّي في تطبيق  عْلمَُ حَيثُْ يََجعَْلُ رسَِالَتَ
َ
ُ أ ولذلك قال: اللَّهَّ

أحكام الّلّه، إذا كانت هناك ضرورة أو مصلحة في تعيين نائب له، يمكن لّلّه فقطّ، وبالّتالي يجب 
عليه، وهو يفعل ذلك من خلال تعريف الّنبّي على النائب وتكليفه بتعريف الآخرين عليه.

وساطته  مع  يتعارض  لا  الّلّه  أحكام  لتطبيق  الّنبّي  مباشرة  عدم  أنّ  الواضح  من  طبعًا 
إلى  بالّنظر  وساطته؛  إلى  وترجع  مباشرته،  حكم  في  لذلك  نائبه  مباشرة  لأنّ  ذلك؛  في 
أعمالهم  تنُسب  الحالتين  كلتا  وفي  بالإستنابة،  أو  بأيديهم  بأعمالهم  يقومون  العقلاء  أنّ 
الّلّه  أحكام  تبليغ  يباشرون  السّلام  عليه  داوود  قبل  إسرائيل  بني  أنبياء  كان  كما  إليهم؛ 
»ملوكًًا«؛  يدُعون  بأمره  لهم  نوّاباً  الّلّه  أحكام  لتطبيق  ويبعثون  »أنبياء«،  يدُعون  ولهذا   فقطّ، 
ِ عَليَكُْمْ إذِْ جَعَلَ فِيكُمْ  كما قال الّلّه تعالى: وَإذِْ قَالَ مُوسََى لِقَوْمِهِ ياَ قَوْمِ اذْكُرُوا نعِْمَةَ اللَّهَّ
عَالمَِيَن2، وكما طلب الملأ من بني 

ْ
ال مِنَ  حَدًا 

َ
أ يؤُتِْ  لمَْ  مَا  وَآتاَكُمْ  مُلوُكًًا  نبِْياَءَ وجََعَلكَُمْ 

َ
أ

إسرائيل من بعد موسى عليه السّلام إلى نبيّهم أن يبعث لهم ملكًًا من عند الّلّه لتطبيق حكم 
الجهاد بينهم؛ بالّنظر إلى أنّ نبيّهم كان مباشًرا لتبليغ أحكام الّلّه فقطّ، ولم يكن مباشًرا لتطبيق 
 

َ
لمَْ ترََ إلَِى

َ
أحكام الّلّه، ومن ثمّ بعث الّلّه لهم طالوت »ملكًًا« ومباشًرا لتطبيق أحكامه؛ كما قال: أ

 ،3ِ َا مَلِكًًا نُقَاتلِْ فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ
َ

ائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسََى إذِْ قَالوُا لِِنَبِِيٍّ لهَُمُ ابْعَثْ لَن ِ مِنْ بنَِِي إسِْْرَ
َ

مَلَإ
ْ
ال

َ قَدْ بَعَثَ لكَُمْ طَالوُتَ مَلِكًًا4. يبدو أنّ الحالة الشائعة  إلى أن قال: وَقَالَ لهَُمْ نبَِيُّهُمْ إنَِّ اللَّهَّ
بين بني إسرائيل كان تعيين رجلين منهم وتعريفهما من عند الّلّه: أحدهما »نبّي« للمباشرة في 
تبليغ أحكامه، والآخر »ملِك« للمباشرة في تطبيق أحكامه، حتّّى جاء دور داوود عليه السّلام، 
ناَ بَعْضَ النَّبِيِّيَن عََلَىَ بَعْضٍ ۖ وَآتيَنْاَ دَاوُودَ 

ْ
ل فجمع الّلّه فيه الّنبوّة والمُلك؛ كما قال: وَلقََدْ فَضَّ

كما  يشََاء6ُ؛  ا  مِمَّ وعََلَّمَهُ  مَةَ 
ْ
ِك

ْ
وَالْح كَ 

ْ
مُل

ْ
ال  ُ اللَّهَّ وَآتاَهُ  جَالوُتَ  دَاوُودُ  وَقَتَلَ  وقال:   ،5زَبُورًا

نَاكَ 
ْ
سمّاه باعتبار مباشرته في تطبيق أحكام الّلّه »خليفة في الأرض« فقال: ياَ دَاوُودُ إنَِّا جَعَل

 ،7ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  عَنْ  فَيُضِلَّكَ  هَوَى 
ْ
ال تتََّبِعِ   

َ
وَلَا قَِّ 

ْ
باِلْح النَّاسِ  بَيْْنَ  فَاحْكُمْ  رضِْ 

َ ْ
الْأ فِِي   خَلِيفَةً 

1 . الأنعام/ ١٢٤
2 . المائدة/ ٢٠
3 . البقرة/ ٢٤٦
4 . البقرة/ ٢٤٧
5 . الإسراء/ ٥٥

6 . البقرة/ ٢٥١
7 . ص/ ٢٦



221 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لا  أن  ويمكن  الأرض،  في  خليفته  يعتبر  الّلّه  أحكام  تطبيق  في  المباشر  أنّ  يعلم  هنا  ومن 
يكون نبيًّا، وإن كان من الضروريّ في هذه الحالة أن يكون منصوصًا عليه من عند الّلّه 
الّدين عن  انفصال  اعتباره شاهدًا على  السّبب لا يمكن  نبيّه مثل طالوت، ولهذا  بواسطة 

السّياسة؛ لأنّ سياسته مستمدّة من دين الّنبّي ومقيّدة به.

الحاصل أنّ لّلّه بين الّناس مباشرين يمكن أن يكونا متّحدين في الذات أو مختلفين: 
في  المباشر  والآخر  و»الرّسول«،  بـ»الّنبّي«  يسمّّى  وهو  أحكامه،  تبليغ  في  المباشر  أحدهما 
لأنهّم  وذلك  الأرض«،  في  الّلّه  و»خليفة  و»الإمام«  بـ»الملك«  يسمّّى  وهو  بينهم،  تطبيقها 
الّلّه، وهو ما له طابع  الكّلّيّ لمعرفة مشيئة  الّلّه في مجالين: أحدهما المجال  بحاجة إلى هداية 
نظريّ ويتجلّّى في شكل العلم بأحكام الّلّه، والآخر المجال الجزئّي لمعرفة ما تتعلقّ به مشيئة 
أساس  ويُعتبر  الّلّه  أحكام  بموضوعات  العلم  شكل  في  ويتجلّّى  عملّي  طابع  له  ما  وهو  الّلّه، 

الحكومة الإلهيّة.

]ضرورة رجوع النّاس إلى نبّي الّلّه[

أحكام  معرفة  لأنّ  زمانه؛  في  من  كّل  على  واجب  الّنبّي  إلى  الرّجوع  أنّ  يعلم  هنا  من 
متعذّر.  زمانه  في  من  كّل  إلى  ورجوعه  إليه،  الرّجوع  دون  تمكن  لا  وموضوعاتها  الّلّه 
حاجته،  قضاء  يستطيع  من  إلى  المحتاج  رجوع  تقتضي  الطبيعة  فإنّ  ذلك،  إلى  بالإضافة 
ولكنّ  الغنّي هلك،  إلى  يرجع  لم  إذا  المحتاج  لأنّ  إليه؛  من يحتاج  إلى  الغنّي  لا رجوع 
إلى  يرجعوا  أن  الّناس  جميع  على  يجب  لذلك،  المحتاج.  إلى  يرجع  لم  إذا  يتضّرر  لا  الغنّي 
الّنبّي، ولا يجب على الّنبّي أن يرجع إلى جميع الّناس، بل يكفيه أن يخبرهم بنبوّته. نعم، 
واختلال  الحرج  يستلزم  واحد؛ لأنهّ  إليه جميعًا في وقت  يرجعوا  أن  العقلائّي  ليس من 
يعُتبر  منهم  عددًا  إليه  يرسلوا  أو  بالتناوب،  إليه  يرجعوا  أن  يكفيهم  لذلك  النظام. 
 ۚ كََافَّةً  لِِيَنفِْرُوا  مُؤْمِنوُنَ 

ْ
ال كََانَ  وَمَا  تعالى:  الّلّه  قال  كما  بخبره؛  ليأتوهم  متواترًا  خبرهم 

هِْمْ 
َ

إِلَي إِذَا رجََعُوا  قَوْمَهُمْ  وَلِِيُنذِْرُوا  ينِ  الدِّ فِِي  هُوا  لِِيَتَفَقَّ طَائفَِةٌ  مِنهُْمْ  فِرْقَةٍ  كُُلِّ  مِنْ  نَفَرَ   
َ

فَلوَْلَا
.1َيََحذَْرُون لعََلَّهُمْ 

1 . التّوبة/ ١٢٢



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام222

]ضرورة قبول النّاس من نبّي الّلّه[

من الواضح أنّ ضرورة الرجّوع إلى الّنبّي تستلزم ضرورة القبول منه؛ لأنّ ضرورة الرجّوع 
إليه دون ضرورة القبول منه لا طائل فيها. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ وساطته في تبليغ الأحكام 
وتطبيقها تكون ذات معنى إذا كانت طاعته واجبة في الأحكام التي يبلغّها ويطبّقها، ولهذا 
1ِ؛ نظرًا لأنّ طاعة المرسَل هي طاعة   لِِيُطَاعَ بإِذِْنِ اللَّهَّ

َّ
نَا مِنْ رسَُولٍ إلَِّا

ْ
رسَْل

َ
قال الّلّه تعالى: وَمَا أ

2؛ لأنهّ لا ينطق من تلقاء نفسه،  َ طَاعَ اللَّهَّ
َ
من أرسله؛ كما قال تعالى: مَنْ يطُِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أ

.3وَحْْيٌ يوُحََى 
َّ

إنِْ هُوَ إلَِّا ۝ هَوَى
ْ
وإنمّا يعبّّر عن مشيئة الّلّه؛ كما قال تعالى: وَمَا يَنطِْقُ عَنِ ال

]ضرورة عصمة نبّي الّلّه[

كما يجب على الّلّه أن يحفظه من كّل عيب مخلّ بتبليغ أحكامه؛ مثل نسيان ما أظهره عليه؛ 
نْ 

َ
أ لِِي  يكَُونُ  مَا  قُلْ  تعالى:  قال  تبديله؛ كما  أو   ،4تنَسََْى  

َ
فَلَا سَنُقْرِئكَُ  تعالى:  قال  كما 

لَ عَليَنَْا بَعْضَ  قَاءِ نَفْسِِي5، أو التقوّل عليه ما لم يقله؛ كما قال تعالى: وَلوَْ تَقَوَّ
ْ
ُ مِنْ تلِ

َ
لَه بدَِّ

ُ
أ

تعالى:  قال  أحكامه؛ كما  بعض  تبليغ  الإمتناع عن  أو   ،6َمِيِن باِلْيْ مِنهُْ  خَذْناَ 
َ َ
لَأ ۝ قَاوِيلِ

َ ْ
الْأ

ُ يَعْصِمُكَ  َهُ ۚ وَاللَّهَّ كَْ مِنْ رَبِّكَ ۖ وَإنِْ لمَْ تَفْعَلْ فَمَا بلََّغْتَ رسَِالَتَ
َ

نزِْلَ إِلَي
ُ
هَا الرَّسُولُ بلَِّغْ مَا أ يُّ

َ
ياَ أ

نْ ثبََّتنْاَكَ لقََدْ 
َ
 أ

َ
مِنَ النَّاس7ِ، أو الركون إلى الظالمين في تبليغ أحكامه؛ كما قال تعالى: وَلوَْلَا

8، أو كّل ما يعُتبر فسقًا ويمنع الثقة بالنبأ؛ كما قال تعالى: 
ً

هِْمْ شَيئْاً قَلِيلًا
َ

كِدْتَ ترَْكَنُ إِلَي
إٍ فَتَبيََّنوُا9، أو كّل ما يعُتبر ظلمًا، وهو الإعتداء على حقوق الآخرين 

إِنْ جَاءَكُمْ فاَسِقٌ بنِبََ
المِِيَن10؛ لأنهّ مخالف لحكمة الله وعدله أن يوسّط   يَناَلُ عَهْدِي الظَّ

َ
عمدًا؛ كما قال تعالى: لَا

لتبليغ أحكامه من ليس له استطاعة أو أهليّة لتبليغها بسبب ابتلائه ببعض هذه الأمور، 
وبالّتالي فهو لا يفعل ذلك، وهذا يعني ضرورة عصمة الّنبّي.

1 . النّساء/ ٦٤
2 . النّساء/ ٨٠

3 . النّجم/ ٣-٤
4 . الأعلى/ ٦

5 . يونس/ ١٥
6 . الحاقّة/ ٤٤-٤٥

7 . المائدة/ ٦٧
8 . الإسراء/ ٧٤

9 . الحجرات/ ٦
10 . البقرة/ ١٢٤

ّ



223 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]إمكان سهو نبّي الّلّه[

مع ذلك، من الإنصاف القول أنّ وقوع الّنبّي في أنواع من السّهو لا تخلّ بتبليغه لأحكام 
الّلّه، ليس منافياً لعصمته؛ كنسيان لأمر شخصّي، أو خطأ في أمر مباح، أو تعجّل في أمر 
إراديّ مثل  أو قصور غير  أمر غير ضروريّ،  أو غفلة عن  أمر عاديّ،  أو عجز عن  جائز، 
البقاء نائمًا في وقت يسُتيقظ فيه؛ لأنّ أمثال هذه النقائص هي مقتضى البشريّة التي يشترك 
ناَ بشَََرٌ مِثلْكُُم1ْ، ومن الواضح أنهّ لا يخلو 

َ
مَا أ لْ إِنَّ

فيها الّنبّي وغيره؛ كما قال الّلّه تعالى: قُ
ّ الّلّه الذي هو الكامل الحقيقّي ولا كامل غيره، وهو المستحقّ 

من أمثال هذه النقائص أحد إلّا
 

َ
للتينزه وحده، والأنبياء ليسوا آلهة مثل الّلّه، ولا ينّزهون مثل تينزهه؛ كما قال تعالى: وَلَا
 ،2َنْتُمْ مُسْلِمُون

َ
كُفْرِ بَعْدَ إِذْ أ

ْ
مُرُكُمْ باِل

ْ
يأَ

َ
رْبَاباً ۗ أ

َ
ئكَِةَ وَالنَّبِيِّيَن أ

َ
مَلَا

ْ
نْ تَتَّخِذُوا ال

َ
مُرَكُمْ أ

ْ
 يأَ

بل إنّ الأنبياء بشر يعلمون كّل ما يمكن للإنسان ويجب عليه أن يعلمه، ويجتنبون كّل ما 
يمكن للإنسان ويجب عليه أن يجتنبه، ولذلك لا يجوز الغلوّ فيهم برفعهم إلى مرتبة تفوق 
استطاعة الإنسان، بأن يعُتبروا منّزهين عن أيّ خطأ ونسيان؛ كما أنّ تنقيصهم من خلال 

نسبتهم إلى أعمال منافية للتّقوى والحياء والعفّة، نكوب عن الحقّ وغير جائر.

تابوا من  ثمّ  نعم، من الممكن أن كان بعضهم قد عملوا غير صالح أو ظلموا أنفسهم، 
ذلك قبل نبوّتهم؛ كما فعل آدم عليه السّلام، إذ أكل من الشجرة مخالفًا لنهي الّلّه، وما فعل 
نظرًا لأنّ كلاهما  رويّة؛  دون  لولّيه  أعدائه محاباة  من   

ً
قتل رجلًا إذ  السّلام،  عليه  موسى 

نْفُسَنَا 
َ
أ ظَلمَْناَ  رَبَّنَا  السّلام:  عليه  آدم  قال  كما  لأنفسهما؛  ظلمًا  كان  ذلك  بأنّ  اعترفا 

إِنِّيِّ  ربَِّ  السّلام:  عليه  موسى  وقال   ،3َين اَسِِرِ
ْ
الْخ مِنَ  َكُونَنَّ  لَنَ وَترَحََْمْناَ  َا 

َ
لَن تَغْفِرْ  لمَْ  وَإِنْ 

غَفُورُ الرَّحِيم4ُ، بل من الممكن أن كان بعضهم 
ْ
ُ ۚ إِنَّهُ هُوَ ال

َ
ظَلمَْتُ نَفْسِِي فَاغْفِرْ لِِي فَغَفَرَ لَه

ذلك  من  تابوا  ثمّ  ينافيها،  لا  بما  نبوّتهم  أثناء  في  أنفسهم  ظلموا  أو  صالح  غير  عملوا  قد 
الّلّه له، بعد أن بلغّ  دون تأخير؛ كما فعل يونس عليه السّلام، إذ ترك قومه قبل أن يأذن 
نْ لنَْ 

َ
أ مُغَاضِبًا فَظَنَّ  إِذْ ذَهَبَ  وذََا النُّونِ  الّلّه تعالى:  رسالته ويئس من إجابتهم؛ كما قال 

 ،5المِِيَن الظَّ مِنَ  كُنتُْ  إِنِّيِّ  سُبحَْانكََ  نتَْ 
َ
أ  

َّ
إِلَّا  َ

َ
إِلَه  

َ
لَا نْ 

َ
أ لمَُاتِ  الظُّ فِِي  فَنَادَى  عَليَهِْ   نَقْدِرَ 

1 . الكهف/ ١١٠
2 . آل عمران/ ٨٠

3 . الأعراف/ ٢٣
4 . القصص/ ١٦
5 . الأنبياء/ ٨٧



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام224

يطلقّ زوجته  أن  أخاه  تسع وتسعون زوجة، فسأل  إذ كان له  السّلام،  داوود عليه  وما فعل 
ُ تسِْعٌ وَتسِْعُونَ نَعْجَةً 

َ
خِِي لَه

َ
الوحيدة ليتزوجّها؛ كما قال الّلّه تعريضًا له عن أخيه: إِنَّ هَذَا أ

 
َ

قَالَ لقََدْ ظَلمََكَ بسُِؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى ۝ ِطَابِ
ْ
نِِي فِِي الْخ نِيهَا وعََزَّ

ْ
فِل

ْ
ك

َ
وَلِِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أ

نعَِاجِه1ِ، وما فعل سليمان عليه السّلام، إذ تلهّّى برعاية الخيول الصافنة مساءً، حتّّى نسي 
فَقَالَ  ۝ يَادُ ِ

ْ
افِناَتُ الْج عَشِِيِّ الصَّ

ْ
ذكر الّلّه قبل الغروب؛ كما قال الّلّه تعالى: إِذْ عُرضَِ عَليَهِْ باِل

ِجَاب2ِ، وبالطبع لم يكن لأيّ من هذه 
ْ
رِ رَبِّيِّ حَتَّىَّ توََارتَْ باِلْح

ْ
يَْْرِ عَنْ ذِك

ْ
حْبَبتُْ حُبَّ الْخ

َ
إِنِّيِّ أ

الأفعال، التي تابوا منها على الفور، صلة بتبليغهم لأحكام الّلّه، ولذلك لا يمكن اعتبارها 
منافية لنبوّتهم؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ وجوب طاعة الأنبياء ليس بالضّّرورة بسبب عصمتهم 
الّلّه بطاعتهم  من أمثال هذه الأفعال حتّّى يمنعه أيّ خلل فيها، بل قد يكون بسبب أمر 
اعتبارًا لأنهّا نافعة في الجملة ومُعذرة في حالات الخطأ. نعم، إنّ معذريّة طاعتهم وحدها لا 
تفي بغرض الّلّه؛ لأنّ غرضه، بمقتضى كماله، وصول الإنسان إلى الكمال، وذلك ما يمكن 
ونواهيهم  أوامرهم  فإنّ  ولذا  فقطّ،  الظاهريّة  الطاعة  لا  الحقيقيّة،  بالطاعة  عليه  الحصول 
متوافقة مع أوامر الّلّه ونواهيه بالضّّرورة، سواء كان منهم خطأ أم لا، ووجوب طاعة أوامرهم 
ونواهيهم بسبب هذا التوافق؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَا آتاَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ 
مْرِهِ 

َ
ينَ يُُخَالِفُونَ عَنْ أ ِ

َّ
يَحْذَرِ الَّذ

ْ
عِقَاب3ِ، وقال: فَل

ْ
َ شَدِيدُ ال َ ۖ إِنَّ اللَّهَّ عَنهُْ فَانْتَهُوا ۚ وَاتَّقُوا اللَّهَّ

.4ٌلِِيم
َ
وْ يصُِيبَهُمْ عَذَابٌ أ

َ
نْ تصُِيبَهُمْ فِتنَْةٌ أ

َ
أ

]حجّيّة سنّة نبّي الّلّه إلى الأبد[

من هنا يعلم أنّ سنّة نبّي الّلّه حجّة، والمراد بها أقواله وأفعاله؛ كما قال الّلّه تعالى: لقََدْ كََانَ 
َ كَثِيًرا5، وليس  خِرَ وذََكَرَ اللَّهَّ

ْ
َوْمَ الْآ َ وَالْيْ سْوَةٌ حَسَنَةٌ لمَِنْ كََانَ يرَجُْو اللَّهَّ

ُ
ِ أ لكَُمْ فِِي رسَُولِ اللَّهَّ

المراد بها الأقوال والأفعال المنسوبة إليه باسم »الحديث«؛ لأنهّا رواية لأقواله وأفعاله، وليست 
تثبتها  لم  متواترة  لم تكن  وإذا  واعتُبرت حجّة،  أثبتتها  متواترة  إذا كانت  وبالّتالي  نفسها، 
ولم تعُتبر حجّة؛ بالّنظر إلى أنهّ من أجل الإتبّاع لأقواله وأفعاله لا بدّ من القطع بها، وذلك 
يتحصّل إمّا بالحسّ، وهو الرؤية والسّماع، وإمّا باللُّبّ، وهو التواتر، وليس الظنّ بأقواله وأفعاله 
 .6شَيئًْا قَِّ 

ْ
مِنَ الْح يُغْنِِي   

َ
نَّ لَا الظَّ إنَِّ  الّلّه تعالى:   الحاصل من أخبار الآحاد حجّة؛ كما قال 

1 . ص/ ٢٣-٢٤
2 . ص/ ٣١-٣٢

3 . الحشر/ ٧
4 . النّور/ ٦٣

5 . الأحزاب/ ٢١
6 . يونس/ ٣٦



225 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بناء على هذا، فإنّ أقوال الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ وأفعاله حجّة لكّل من يقطع بها، سواء 
يبلغّ نبّي بعده  ثابتة بالضّّرورة حتّّى  كان في زمانه أو بعده؛ لأنّ الأحكام التي بلغّها كّل نبّي 
أحكامًا أخرى، في حين أنهّ، بمقتضى الخبر القطعّي من عند الّلّه، لن يأتي نبّي بعد محمّد صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ حتّّى يبلغّ أحكامًا أخرى، ولذلك فإنّ الأحكام التي بلغّها ثابتة لا محالة 
الّلّه من قبيل  إلى يوم القيامة، وهذا يعني أنهّ لن يحدث فيها أيّ تبديل؛ لأنّ تبديل أحكام 
 لّلّه، وبالّتالي يمكن تبليغها بواسطة من له اتصّال نبويّ 

ّ
تشريعها، وتشريعها غير جائز إلّا

مع الّلّه، في حين أنّ هذا الإتصّال مختوم ومستحيل وفقًا للخبر القطعّي من عند الّلّه، ولذلك 
لا يمكن تبديل الأحكام وتشريعها بعد الّنبّي الخاتم. بناء على هذا، فإنّ الإسلام له ماهيّة 
، وحلال محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ حلال إلى يوم القيامة، وحرامه 

ً
ثابتة لن تقبل تبديلًا
حرام إلى يوم القيامة.

]عدم إمكان الوصول إلى سنّة نبّي الّلّه من بعده[

نعم، معظم أقواله وأفعاله كانت قابلة للإتبّاع من قبل أهل زمانه فقطّ؛ لأنهّ على الرغّم من 
 أنهّا قابلة للإتبّاع عمليًّا من قبل الذين 

ّ
أنّ حجّيّتها لم تكن خاصّة بهم في حدّ ذاتها، إلّا

يقطعون بها، في حين أنّ القطع بها يتحصّل من خلال رؤيتها وسماعها، وهما ممكنان لأهل 
؛ 

ً
 من خلال الخبر المتواتر الذي يفيد القطع عقلًا

ّ
زمانه، وليسا ممكنين للذين من بعده إلّا

بالّنظر إلى أنّ رواته في كّل طبقة يبلغون عددًا لا يمكن اجتماعهم على الخطأ ولا تواطؤهم 
على الكذب، وهذان هما الطريق الوحيد للإستفادة ممّا أنزل الّلّه على نبيّه؛ كما صّرح بذلك 
مْعَ وَهُوَ شَهِيد1ٌ، فليس في ذلك ذكرى  قََى السَّ

ْ
ل
َ
وْ أ

َ
بٌ أ

ْ
ُ قَل

َ
رَى لمَِنْ كََانَ لَه

ْ
ك ِ

َ
فقال: إِنَّ فِِي ذَلكَِ لَذ

 حسّيًّا 
ً

 عقليًّا مثل الخبر المتواتر عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، أو دليلًا
ً

لمن لا يجد دليلًا
مثل الأخذ عنه وهو حاضر، في حين أنهّ لا يمكن للذين من بعده الأخذ عنه وهو حاضر، 
والخبر المتواتر عنه أيضًا لم يبلغهم بما فيه الكفاية، ولا يوجد في كثير من الأبواب العلميّة 
والعمليّة؛ لأنّ الأخبار الموجودة في كثير منها أخبار آحاد، وأخبار الآحاد لا تفيد اليقين طبعًا؛ 
بالّنظر إلى أنّ رواتها في أكثر الأحيان لا يزيدون عن رجل أو رجلين، وبالّتالي يحتمل كذبهم 
وخطأهم ونسيانهم، ولذلك فإنهّا في أحسن الأحوال تؤدّي إلى ظنّ اللاحقين، في حين أنّ عدم 

حجّيّة الظنّ وعدم كفايته من القواعد الضّّروريّة في الإسلام.

1 . ق/ ٣٧



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام226

بناء على هذا، فإنّ سنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، وإن كانت حجّة لجميع المسلمين، 
إليها على وجه  أن يصلوا  بعده  للذين من  فقطّ، ولا يمكن  زمانه  أهل  متناول  أنهّا في   

ّ
إلّا

إنذاره  اعتبر  ولذلك   ،1ٍبعَِيد مَكََانٍ  مِنْ  التَّنَاوشُُ  لهَُمُ   
َّ

نَّى
َ
وَأ تعالى:  الّلّه  قال  كما  اليقين؛ 

 ،2َكََافِرِين
ْ
قَوْلُ عََلَىَ ال

ْ
قَّ ال مقصورًا على من كان حيًّا في زمانه، فقال: لِِيُنذِْرَ مَنْ كََانَ حَيًّا وَيََحِ

واعتبر تذكيره مفيدًا لمن يأخذ بالخبر المتواتر عنه اعتمادًا على العقل، أو بما يسمع منه وهو 
مْعَ وَهُوَ  قََى السَّ

ْ
ل
َ
وْ أ

َ
بٌ أ

ْ
ُ قَل

َ
رَى لمَِنْ كََانَ لَه

ْ
ك ِ

َ
حاضر اعتمادًا على الحسّ، فقال: إِنَّ فِِي ذَلكَِ لَذ

شَهِيد3ٌ، لا للذين يستمعون إلى خبر يرُوى عنه في غيابه، وينسبون إليه من مكان بعيد؛ كما 
غَيبِْ مِنْ مَكََانٍ 

ْ
ِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكََانٍ بعَِيد4ٍ، وقال: وَيَقْذِفوُنَ باِل

َ
ولَئ

ُ
قال معترضًا عليهم: أ

بعَِيد5ٍ. هذا في حين أنّ الخبر المتواتر عنه غير كافٍ للذين من بعده، والسّماع منه حضوريًّا 
غير ممكن لهم، وهذا حرج بيّّن عليهم.

]وجوب جعل خليفة للنّبّي على الّلّه[

من هنا يعلم أنهّ يجب على الّلّه أن يمكّن الأجيال اللاحقة من الوصول اليقينّي إلى سنّة 
وسلمّ لا  وآله  عليه  الّلّه  الّنبّي صلّّى  سنّة  إلى  الحاجة  لأنّ  وسلمّ؛  وآله  عليه  الّلّه  الّنبّي صلّّى 
تقتصر على أهل زمانه، بل تشمل الأجيال اللاحقة؛ نظرًا لأنّ الأجيال اللاحقة أيضًا، مثل 
أهل زمانه، بدون الوصول اليقينّي إلى سنتّه لن ينالوا اليقين بتفاصيل أحكام الّلّه ومصاديقها، 
وبدون أن ينالوا اليقين بها لن يتمكّنوا من إقامة الإسلام بشكل خالص وكامل، وبالّتالي لن 
الّلّه  أنّ الوصول اليقينّي إلى سنّة الّنبّي صلّّى  يصلوا إلى كمالهم والنجاة من الزوال، في حين 
ها 

ّ
عليه وآله وسلمّ غير ممكن لهم بسبب عدم تمكّنهم من الوصول إليه وعدم رواية سنتّه كل

بشكل متواتر، وهذا يعتبر حجّة لهم على الّلّه؛ لأنّ عدم وصولهم اليقينّي إلى سنّة الّنبّي صلّّى الّلّه 
عليه وآله وسلمّ، رغم حاجتهم إلى ذلك، لم يكن نتيجة إقدامهم وتقصيرهم، بل الّلّه خلقهم 
بعد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ولم يجعل سنتّه مستعدّة للبقاء مثل القرآن، وهذا مخالف 
 أن يجعل لهم طريقًا آخر للوصول اليقينّي إلى سنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 

ّ
لعدل الّلّه في حقّهم، إلّا

وآله وسلمّ، وهو رجل منهم قد علمّه سنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ وأمره بتعليمها لهم.

1 . سبأ/ ٥٢
2 . يس/ ٧٠

3 . ق/ ٣٧
4 . فصّلت/ ٤٤

5 . سبأ/ ٥٣



227 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

من الواضح أنهّ بدون جعل مثل هذا الطريق، فإنّ ختم الّنبوّة بمعنى الوساطة في التبليغ، 
لا وجه له ولا يجوز؛ لأنهّ، وإن كان من الممكن أن تنتهي الحاجة إلى تشريع أحكام جديدة 
السّابقة  الأحكام  تبليغ  إلى  الحاجة  تنتهي  أن  الممكن  من  ليس  أنهّ   

ّ
إلّا تبليغها،  وبالّتالي 

لأهل  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  به  قام  الذي  التبليغ  غرار  على  اللاحقة  للأجيال 
الّلّه  اعتبر  كما  قرن؛  كّل  الإسلام في  أحكام  لتبليغ  واسطة  بدّ من جعل  لا  زمانه، ولذلك 
 فِيهَا نذَِير1ٌ، واعتبر ذلك ضروريًّا في 

َ
 خَلَا

َّ
ةٍ إِلَّا مَّ

ُ
ذلك ضروريًّا في الماضي فقال: وَإِنْ مِنْ أ

نتَْ مُنذِْرٌ ۖ وَلِكُُلِّ قَوْمٍ هَاد2ٍ. نعم، بالّنظر إلى بقاء كتاب الّلّه 
َ
مَا أ المستقبل أيضًا فقال: إِنَّ

كنصّ أحكام الإسلام وعدم بقاء سنّة الّنبّي كحاشيتها، يكفي أن يُُجعل في كّل قرن واسطة 
لتبليغ سنّة الّنبّي، وليس من الضروريّ أن يُُجعل فيه واسطة لتبليغ أحكام الإسلام تبليغًا 
كان يتطلبّ في الماضي إرسال نبّي؛ لأنّ التبليغ الذي يتطلبّ إرسال نبّي هو تبليغ كتاب الّلّه 
وسنّة الّنبّي كمبينّة له، في حين أنّ تبليغ كتاب الّلّه قد تمّ من قبل الّنبّي بشكل بلغ الأجيال 
 .3ََنذِْرَكُمْ بهِِ وَمَنْ بلَغ

ُ
قُرْآنُ لِِأ

ْ
َّ هَذَا ال وحِِيَ إِلَيَ

ُ
اللاحقة كما بلغ أهل زمانه، وهذا قوله: وَأ

لذلك، فإنّ الشيء الذي لم يتمّ تبليغه للأجيال اللاحقة مثل تبليغه لأهل زمان الّنبّي، هو 
مجرّد سنتّه كمبينّة لكتاب الّلّه، وهذا وحده لا يتطلبّ إرسال نبّي، بل يكفي جعل واسطة 

كخليفة الّنبّي لتبليغ سنتّه.

ثمّ إن كانت حاجة الّناس إلى واسطة في تبليغ أحكام الّلّه قد انتهت بانتهاء التشريع، فإنّ 
بدّ أن يكون  القيامة، ولذلك لا  يوم  باقية إلى  الّلّه  حاجتهم إلى واسطة في تطبيق أحكام 
بعد الّنبّي، الذي كان واسطة في تبليغ أحكام الّلّه وتطبيقها، خليفة له يباشر تطبيق أحكام 
الّلّه بالنيابة عنه؛ لأنّ الحاجة إلى تطبيق أحكام الّلّه، بخلاف الحاجة إلى تبليغها، التي تلازم 
الحاجة إلى تشريعها وتنتهي، هي دائمة ومستمرّة ما دام يعيش في الأرض اثنان، في حين أنّ 
توفيرها هو من شؤون الّنبّي حسب القاعدة، وبالّتالي يجب عليه أن يقدّم نائبًا عنه ليباشر 
ذلك بعد موته؛ كما يجب على الّلّه أن يعيّّن له هذا النائب، ويلزمه بتعريف الّناس عليه، 

حتّّى يبقى تطبيق أحكام الّلّه من بعده ممكناً.

1 . فاطر/ ٢٤
2 . الرّعد/ ٧

3 . الأنعام/ ١٩



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام228

بالطبع، من الواضح أنّ المباشرة لتطبيق أحكام الّلّه لا تستلزم الّنبوّة حتّّى تكون منافية 
لختمها؛ لأنّ المباشر للتطبيق هو مجرّد منفّذ للأحكام التي شّرعها الّلّه وبلغّها الّنبّي، ولا يحتاج 
إلى اتصّال وحيانّي مع الّلّه للحدّ الذي يتُلقّّى فيه أحكامه للتبليغ. أمّا الإتصّال الوحيانّي مع 
الّلّه للحدّ الذي لا يتُلقّّى فيه أحكامه للتبليغ، فلا يعني الّنبوّة، وهو ممكن لغير الّنبّي؛ كما 
مِّ مُوسََى 

ُ
 أ

َ
وحَْينَْا إِلَى

َ
أوحى الّلّه إلى أمّ موسى عليه السّلام، مع أنهّا لم تكن نبيًّا؛ كما قال: وَأ

كِْ وجََاعِلوُهُ 
َ

إِلَي وهُ 
رَادُّ إِنَّا   ۖ زَْنِِي 

َ
 تَح

َ
َافِِي وَلَا

َ
 تَخ

َ
َمِّ وَلَا قِيهِ فِِي الْيْ

ْ
ل
َ
فَأ إِذَا خِفْتِ عَليَهِْ 

فَ  ۖ رضِْعِيهِ 
َ
أ نْ 

َ
أ

مُرسَْلِيَن1، وأوحى إلى مريم عليها السّلام، مع أنهّا لم تكن نبيًّا؛ كما قال: وَإذِْ قَالتَِ 
ْ
مِنَ ال

عَالمَِيَن2، وأوحى إلى ذي 
ْ
رَكِ وَاصْطَفَاكِ عََلَىَ نسَِاءِ ال َ اصْطَفَاكِ وَطَهَّ ئكَِةُ ياَ مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَّ

َ
مَلَا

ْ
ال

نْ تَتَّخِذَ 
َ
ا أ بَ وَإمَِّ نْ تُعَذِّ

َ
ا أ قَرْنَيْْنِ إِمَّ

ْ
نَا ياَ ذَا ال

ْ
القرنين، مع أنّ نبوّته غير ثابتة؛ كما قال: قُل

 
َ

إِلَى وحَْيتُْ 
َ
أ وَإذِْ  قال:  ثابتة؛ كما  نبوّتهم غير  أنّ  حُسْنًا3، وأوحى إلى الحواريّين، مع  فِيهِمْ 

المراد  أنّ  الواضح  مُسْلِمُون4َ، ومن  نَّناَ 
َ
بأِ وَاشْهَدْ  آمَنَّا  قَالوُا  وَبرِسَُولِِي  بِِي  آمِنُوا  نْ 

َ
أ وََارِيِّيَن 

ْ
الْح

بإيحائه إليهم هو تكليمه إياّهم، بمعنى إلقاء المعاني المقصودة له في حسّهم، بواسطة الملك 
وَرَاءِ حِجَابٍ  مِنْ  وْ 

َ
أ  وحَْيًا 

َّ
إِلَّا  ُ اللَّهَّ نْ يكَُلِّمَهُ 

َ
أ لِبشَََرٍ  وَمَا كََانَ  أو بدون واسطته؛ كما قال: 

ٌّ حَكِيم5ٌ، ولذلك فإنّ الوحي لا يساوي الّنبوّة؛   فَيُوحِِيَ بإِِذْنهِِ مَا يشََاءُ ۚ إِنَّهُ عََلِيِ
ً

وْ يرُسِْلَ رسَُولًا
َ
أ

أمّ موسى  أمثال  أنّ  الّلّه من عنده لإبلاغه الآخرين، في حين  الّنبوّة تعني تلقّّي حكم  لأنّ 
يتلقّوه  لم  الّلّه،  تلقّوا حكمًا من عند  أنهّم  الرغّم من  القرنين والحواريّين، على  ومريم وذي 
لإبلاغه الآخرين، ولهذا لم يكونوا أنبياء. من هنا يعلم أنّ ختم الّنبوّة لا يستلزم ختم الوحي، 
ومن الممكن أن يخاطب الّلّه المباشر لتطبيق أحكامه بعد الّنبّي الخاتم بما لا يقتضي إبلاغه 
لُ  تتَنَََزَّ اسْتَقَامُوا  ثُمَّ   ُ اللَّهَّ رَبُّناَ  قاَلوُا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ إِنَّ  فقال:  الآخرين؛ كما أخبر عن ذلك بصراحة 

وْلِِياَؤُكُمْ 
َ
نُْ أ

َ
نَح ۝ تِِي كُنتُْمْ توُعَدُونَ

َّ
نََّةِ ال

ْ
وا باِلْج بشِِْرُ

َ
زَْنوُا وَأ

َ
 تَح

َ
َافوُا وَلَا

َ
 تَخ

َّ
لَّا

َ
ئكَِةُ أ

َ
مَلَا

ْ
عَليَهِْمُ ال

 ،6َعُون تدََّ مَا  فِيهَا  وَلكَُمْ  نْفُسُكُمْ 
َ
أ تشَْتَهِِي  مَا  فِيهَا  وَلكَُمْ   ۖ خِرَةِ 

ْ
الْآ وَفِِي  نْياَ  الدُّ يَاَةِ 

ْ
الْح  فِِي 

1 . القصص/ ٧
2 . آل عمران/ ٤٢

3 . الكهف/ ٨٦
4 . المائدة/ ١١١
5 . الشّورى/ ٥١

6 . فصّلت/ ٣٠-٣١



229 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ن منهم هو  نظرًا لأنهّ ظاهر في نزول الملائكة عليهم وحديثهم معهم في الحياة الّدنيا، والمتيقَّ
المباشر لتطبيق أحكام الّلّه بإذنه1.

الّلّه عليه وآله  الّنبّي صلّّى  الّلّه وحده يعلم أقوال  أنّ  الواضح  بغضّ الّنظر عن ذلك، فمن 
الماضين  أقوال  بأعمال عباده، وأحصى  الوحيد الذي قد أحاط  ها؛ لأنهّ هو 

ّ
وسلمّ وأفعاله كل

وَكُُلُّ صَغِيٍر وَكَبِيٍر مُسْتَطَر2ٌ. لذلك، لا  ۝ بُرِ ءٍ فَعَلوُهُ فِِي الزُّ ها؛ كما قال: وَكُُلُّ شََيْ
ّ
وأفعالهم كل

ها، في 
ّ
يمكن لأحد غيره أن يعلم الأجيال القادمة بسنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ كل

ه دون معرفة سنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
ّ
حين أنهّم لا يستطيعون إقامة الإسلام كل

ها، وهذا ما 
ّ
ها، ولذلك يجب على الّلّه أن يعلمهم بسنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ كل

ّ
كل

يفعله من خلال جعل خليفة للنّبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ خليفة قد آتاه ونبيّه العلم 
فاه بإعلامها الآخرين.

ّ
ها، وكل

ّ
بسنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ كل

من هنا يعلم أنّ المسلمين ليس لهم صلاحيّة اختيار خليفة للنّبّي، ورأيهم في ذلك غير معتبر، 
وواجبهم هو مجرّد المعرفة والطاعة للخليفة الذي اختاره الّلّه لنبيّه وعرّفهم عليه بواسطة كتابه 
 ِ ةُ ۚ سُبحَْانَ اللَّهَّ ِيََرَ

ْ
والخبر المتواتر عن نبيّه؛ كما قال: وَرَبُّكَ يََخْلقُُ مَا يشََاءُ وَيََخْتَارُ ۗ مَا كََانَ لهَُمُ الْخ

مْ 
َ
أ ۝ ُونَ َيَّرَّ إنَِّ لكَُمْ فِيهِ لمََا تَخَ ۝ مْ لكَُمْ كِتاَبٌ فِيهِ تدَْرسُُونَ

َ
كُون3َ، وقال: أ ا يشُْْرِ  عَمَّ

َ
وَتَعَالَى

 .4ٌهُمْ بذَِلكَِ زَعِيم يُّ
َ
هُمْ أ

ْ
سَل ۝ كُْمُونَ

َ
قِياَمَةِ ۙ إنَِّ لكَُمْ لمََا تَح

ْ
 يوَْمِ ال

َ
يْمَانٌ عَليَنَْا باَلِغَةٌ إلَِى

َ
لكَُمْ أ

)الشريعة  ثُونَ«  مُحَدَّ تِي  مَّ
ُ
أ فِي  يَكُونُ  »قَدْ  قال:  أنّه  وآله وسلّم  اللّه عليه  اللّه صلّى  . كما روي عن رسول   1

للآجريّ، ج٤، ص١٨٩٢(، يعني الذين يحدّثهم الملائكة بغير نبوّة، وقال ابن حجر: »هَذَا الْمَعْنَى وَرَدَ مِنْ 
بِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ مَرْفُوعًا« )فتح الباري لابن حجر، ج٧، ص٥٠(، وروي أنّ ابن عبّاس وأبيّ بن كعب 

َ
حَدِيثِ أ

ثٍ )مسند إسحاق بن راهويه، ج٢، ص٤٨٠؛  رْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََا نَبِيٍّ وَلََا مُحَدَّ
َ
كانا يقرءان: وَمَا أ

الإعتقاد للبيهقيّ، ص٣١٥(، وهي قراءة مشهورة عن أهل البيت )انظر: بصائر الدّرجات للصفّار، ص٣٤٤(، 
مَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دٍ صَلَّ وقد فسّروها بالأئمّة الطاهرين منهم؛ كما جاء في رواية: »اثْنَا عَشَرَ إِمَامًا مِنْ آلِ مُحَمَّ
ثُونَ«  مُونَ مُحَدَّ ةُ عُلَمَاءُ صَادِقُونَ مُفَهَّ ئِمَّ

َ
ثُونَ« )الخصال لابن بابويه، ص٤٨٠(، وفي رواية أخرى: »الْْأ هُمْ مُحَدَّ كُلُّ

ثُهُمْ رُوحُ الْقُدُسِ  ثُونَ يُحَدِّ وْصِيَاءَ مُحَدَّ
َ
)عيون أخبار الرضا لابن بابويه، ج٢، ص٢٢(، وفي رواية أخرى: »إِنَّ الْْأ

وَلََا يَرَوْنَهُ« )بصائر الدّرجات للصفّار، ص٤٧٣(، وقال سعيد بن إبراهيم بن عبد الرّحمن بن عوف: »إِنَّ فِيمَا 
ثُونَ: صَاحِبُ  ثٍ، وَالْمُحَدَّ ثٍ، فَنُسِخَتْ مُحَدَّ رْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََا نَبِيٍّ وَلََا مُحَدَّ

َ
هُ: وَمَا أ نْزَلَ اللَّ

َ
أ

يس، وَلُقْمَانُ، وَهُوَ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ، وَصَاحِبُ مُوسَى -يَعْنِي الْخَضِرَ« )تفسير ابن أبي حاتم، ج٨، ص٢٥٠٠(.
2 . القمر/ ٥٢-٥٣

3 . القصص/ ٦٨
4 . القلم/ ٣٧-٤٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام230

بناء على هذا، فإنّ بيعة أهل الحلّ والعقد، ووصيّة الحاكم السّابق، والتغلبّ بالقهر، وما شابه 
ذلك من الطرق، لا تؤدّي إلى تحقّق خلافة الّنبّي، وطريق تحقّقها مقصور على نصّ الّلّه، وهذا 

يعتبر من واضحات الإسلام، بل جميع الأديان الإلهيّة.

 بالرجّوع إلى كتاب الّلّه 
ّ

الحاصل أنهّ لا يمكن الحصول على المعرفة اليقينيّة بأحكام الّلّه إلّا
 بالرجّوع إلى الّنبّي نفسه 

ّ
وسنّة الّنبّي، ولا يمكن الحصول على المعرفة اليقينيّة بسنّة الّنبّي إلّا

لمن لديه وصول إليه أو إلى أخباره المتواترة، وبالرجّوع إلى خليفته لمن ليس لديه وصول إليه 
أنهّ لا يمكن الحصول على المعرفة اليقينيّة  ولا إلى أخباره المتواترة، ولذلك يمكن القول 
هَا  يُّ

َ
 بالرجّوع إلى الّلّه ونبيّه وخلفاء نبيّه، وهذا هو الأساس لقوله تعالى: ياَ أ

ّ
بأحكام الّلّه إلّا

أولي  طاعة  أنّ  إلى  بالّنظر  مِنكُْم1ْ؛  مْرِ 
َ ْ
الْأ ولِِي 

ُ
وَأ الرَّسُولَ  طِيعُوا 

َ
وَأ  َ اللَّهَّ طِيعُوا 

َ
أ آمَنوُا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ

الأمر المذكورين معطوفة على طاعة الّنبّي، وبالّتالي فهي في حكمها؛ باعتبار أنهّم خلفاء الّنبّي 
من عند الّلّه، ويدلوّن على سنتّه بإذنه، ومن أطاعهم فقد أطاع الّنبّي في الحقيقة؛ كما أنّ من 
 ،2 َ طَاعَ اللَّهَّ

َ
أطاع الّنبّي فقد أطاع الّلّه في الحقيقة؛ كما قال تعالى: مَنْ يطُِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أ

وهذا مفاد حديث مشهور رواه عنه المحدّثون، واعتبروه صحيحًا ثابتاً، ومضمونه: »عَليَكُْمْ 
وا عَليَهَْا باِلنَّوَاجِذِ«3،  كُوا بهَِا وعََضُّ مَهْدِيِّيَن مِنْ بَعْدِي، فَتَمَسَّ

ْ
اشِدِينَ ال لُفََاءِ الرَّ

ْ
بسُِنَّتِِي وسَُنَّةِ الْخ

ولو أنهّم، بمقتضى العادة، قد حملوه على أوهامهم، وأوّلوه بما يوافق أهواءهم وأمانيّهم!

نعم، إنّ المعرفة اليقينيّة بسنّة خلفاء الّنبّي، مثل المعرفة اليقينيّة بسنّة الّنبّي، لا يمكن 
 من خلال الحسّ والخبر المتواتر؛ لأنّ خبر الواحد، كما تبيّّن، وإن رواه الثقات 

ّ
الحصول عليها إلّا

الأثبات، بالّنظر إلى أنهّم غير معصومين من الخطأ والنسيان، لا يفيد القطع، سواء كان متعلقًّا 
ا، ليس له أساس في الإسلام.   بالعقائد أو الأحكام، وبالّتالي فإنّ الأخذ به، مع أنهّ شائع جدًّ

1 . النّساء/ ٥٩
2 . النّساء/ ٨٠

إلّّا العرباض بن سارية )انظر: مسند البزار،  اللّه عليه وآله وسلّم  النّبيّ صلّى  3 . هذا حديث لم يروه عن 
ج١٠، ص١٣٧(، وبالتّالي فهو خبر واحد، وإنّما أورده لأنّ له قرائن وشواهد تفيد العلم بصحّته، أو أورده 
كمؤيّد لقوله فقطّ، أو أورده إلزامًا لأهل الحديث وأصحاب المذاهب؛ فإنّهم يصحّحونه؛ كما قال الترمذيّ 
)ت٤٠٥هـ(:  الحاكم  وقال  ص٤٥(،  ج٥،  الترمذيّ،  )سنن  صَحِيحٌ«  حَسَنٌ  حَدِيثٌ  »هَذَا  )ت٢٧٩هـ(: 
أبو نعيم  ةٌ« )المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج١، ص١٧٤(، وقال  عِلَّ لَهُ  لَيْسَ  »هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ 
ينَ« )الضّعفاء لأبي نعيم الأصبهانيّ، ص٤٦(،  امِيِّ دٌ مِنْ صَحِيحِ حَدِيثِ الشَّ )ت٤٣٠هـ(: »هَذَا حَدِيثٌ جَيِّ
وقال الجورقانيّ )ت٥٤٣هـ(: »هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ ثَابِتٌ مَشْهُورٌ« )الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير 

للجورقانيّ، ج١، ص٤٧٣(.



231 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

نعم، خبر الواحد عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ وخلفائه في زمانهم محفوف غالًبا بقرائن 
قد  ولذلك  وتصحيحه،  عليه  الإطّلاع  يمكنهم  ما  أنهّ  إلى  بالإضافة  بصحّته،  القطع  تفيد 
بدّ للأجيال  ولا  القادمة،  زمانهم، ولكن لا يكون كذلك للأجيال  يكون حجّة لأهل 
وآله  الّلّه عليه  الّنبّي صلّّى  المتواترة عن  الأخبار  أو  زمانهم  إلى خليفة  الرجّوع  القادمة من 
فتوى  أو  أخبار الآحاد،  المستند على  الرأي  أنّ  إلى  بالّنظر  الماضين؛ لا سيّما  وسلمّ وخلفائه 
القدماء، أو القول المشهور، أو الإجماع المنقول، أو قياس الأحكام بعضها على بعض، ليس 
بشيء، ولا يمكن أن يكون أساس اعتقادهم أو عملهم؛ لأنهّ لا يفيد القطع، وما لا يفيد 

القطع لا مكان له في الإسلام.

]جعل أهل بيت النّبّي خليفة له[

قد تبيّّن ممّا تقدّم أنهّ يجب على الّلّه أن يعيّّن في كّل زمان بعد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله 
وسلمّ شخصًا من جانبه كملك وإمام وخليفة في الأرض، حتّّى يجعل بواسطته ممكنًا لأهل 
كّل زمان، كما كان لأهل زمان الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، أن يوقنوا بسنّة الّنبّي صلّّى 
ه، وبهذه الطريقة يمنح الجميع فرصة عادلة 

ّ
ها، كما أيقنوا بالقرآن كل

ّ
الّلّه عليه وآله وسلمّ كل

لتطبيق أحكام الإسلام بشكل خالص وكامل، ومن الواضح أنهّ من أجل معرفة من عيّنه الّلّه 
لذلك لا بدّ من الرجّوع إلى الّلّه، والرجّوع إلى الّلّه ممكن بالرجّوع إلى كتابه ونبيّه؛ لأنّ كتابه 
ونبيّه يمثّلان إرادته وفعله على وجه اليقين؛ مع توضيح أنّ الرجّوع إلى نبيّه للذين من بعده، 
 بالرجّوع إلى الخبر المتواتر عنه؛ لأنّ الخبر المتواتر عنه فقطّ 

ّ
بخلاف أهل زمانه، لا يمكن إلّا

يمثّل إرادته وفعله بشكل قطعّي، وخبر الواحد عنه لا يفيد القطع بهما.

ضوء  في  كان  إذا  نبيّه،  عن  المتواتر  والخبر  الّلّه  كتاب  إلى  الرجّوع  أنّ  الإنصاف  من 
المعرفة،  موانع  من  ذلك  وغير  الّنفسانيّة  والأهواء  والتعصّب  التقليد  عن  وبعيدًا  العقل 
في  كما جاء  الأرض؛  وخلفاء في  وأئمّة  ملوكًًا  نبيّه  بيت  أهل  عيّّن  قد  الّلّه  بأنّ  القطع  يفيد 
رَكُمْ  وَيُطَهِّ َيتِْ 

ْ
الْب هْلَ 

َ
أ الرِّجْسَ  عَنكُْمُ  لِِيُذْهِبَ   ُ اللَّهَّ يرُِيدُ  مَا  إِنَّ كتابه بصراحة خطاباً لهم: 

الرجّس  أن يكون  يمكن  الموضع لا  هذا  بـ»الرجّس« في  مراده  أنّ  إلى  بالّنظر  تَطْهِيًرا1؛ 
المادّيّ والظاهريّ، بل هو الرجّس الروحّي والباطنّي؛ كما استعمله بهذا المعنى فقال: كَذَلكَِ 
 يَعْقِلوُن3َ؛ 

َ
ينَ لَا ِ

َّ
 يؤُْمِنوُن2َ، وقال: وَيََجعَْلُ الرِّجْسَ عََلَىَ الَّذ

َ
ينَ لَا ِ

َّ
ُ الرِّجْسَ عََلَىَ الَّذ  يََجعَْلُ اللَّهَّ

1 . الأحزاب/ ٣٣
2 . الأنعام/ ١٢٥
3 . يونس/ ١٠٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام232

إذ من الواضح أنّ الرجّس الناتج عن عدم الإيمان والتعقّل ليس مادّيًّا وظاهريًّا، بل هو روحّي 
وباطنّي، والطهارة المادّيةّ والظاهريّة الكاملة ليست ممكنة ولا ذات قيمة كبيرة. كما أنّ المراد 
مْرُهُ 

َ
مَا أ بإرادة الّلّه فيما يختصّ بأهل البيت هو إرادة تكوينيّة حتميّة من باب قوله تعالى: إِنَّ

فَيَكُون1ُ، وليست إرادة تشريعيّة غير حتميّة؛ لأنّ إرادته  ُ كُنْ 
َ

يَقُولَ لَه نْ 
َ
أ شَيئًْا  رَادَ 

َ
أ إِذَا 

التشريعيّة وغير الحتميّة لا تختصّ بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، بل تعمّ الّناس 
جميعًا، وبالّتالي لا وجه لحصرها عليهم بأداة الحصر، بل هو مخالف للواقع؛ كما أنّ الإمتنان 
عليهم بها مخالف لامتنان الحكماء الذين يمتنّون على الشّخص بما يختصّونه به؛ كما قال الّلّه 

.2ِعَظِيم
ْ
فَضْلِ ال

ْ
ُ ذُو ال ُ يََخْتَصُّ برِحَْْمَتِهِ مَنْ يشََاءُ ۚ وَاللَّهَّ تعالى: وَاللَّهَّ

روا من كّل رجس روحّي  من هنا يعلم أنّ أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ قد طُهِّ
وباطنّي كالجهل والعصيان والظّلم والعدوان، ولهذا السّبب قد فرض الّلّه مودّتهم في كتابه 
قد حرّم في كتابه  أنهّ  قُرْبََى3، في حين 

ْ
ال فِِي  ةَ  مَودََّ

ْ
ال  

َّ
إِلَّا جْرًا 

َ
أ عَليَهِْ  لكُُمْ 

َ
سْأ

َ
أ  

َ
لَا قُلْ  فقال: 

 
َ

اَهِلِيَن4، وقال: وَلَا
ْ
عْرضِْ عَنِ الْج

َ
مودّة أهل الجهل والعصيان والظّلم والعدوان فقال: وَأ

 ،5َون  تُنصََْرُ
َ

وْلِِياَءَ ثُمَّ لَا
َ
ِ مِنْ أ كُمُ النَّارُ وَمَا لكَُمْ مِنْ دُونِ اللَّهَّ ينَ ظَلمَُوا فَتَمَسَّ ِ

َّ
 الَّذ

َ
ترَْكَنوُا إِلَى

ة6ِ، وقال:  مَودََّ
ْ
هِْمْ باِل

َ
قُونَ إِلَي

ْ
وْلِِياَءَ تلُ

َ
كُمْ أ  تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وعََدُوَّ

َ
ينَ آمَنوُا لَا ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
وقال: ياَ أ

 ِ دُ قَوْمًا يؤُْمِنوُنَ باِللَّهَّ ِ
َ

 تَج
َ

ُ عَليَهِْم7ْ، وقال: لَا َّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهَّ  تَتَوَل
َ

ينَ آمَنُوا لَا ِ
َّ

هَا الَّذ يُّ
َ
ياَ أ

وهي  هؤلاء،  أمثال  من  البراءة  فرض  قد  بل   ،8 ُ
َ

وَرسَُولَه  َ اللَّهَّ حَادَّ  مَنْ  يوَُادُّونَ  خِرِ 
ْ

الْآ َوْمِ  وَالْيْ
لِقَوْمِهِمْ  قاَلوُا  إِذْ  مَعَهُ  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ إِبرَْاهِيمَ  فِِي  حَسَنَةٌ  سْوَةٌ 

ُ
أ لكَُمْ  كََانتَْ  قَدْ  فقال:  مودّتهم،  ضدّ 

عَدَاوَةُ 
ْ
ال وَبَينَْكُمُ  بيَنَْنَا  وَبَدَا  بكُِمْ  كَفَرْناَ   ِ اللَّهَّ دُونِ  مِنْ  تَعْبُدُونَ  ا  وَمِمَّ مِنكُْمْ  برَُآءُ  إِنَّا 

 ،10ُْمِنه  
َ
أ تَبََرَّ  ِ لِِلَّهَّ عَدُوٌّ  نَّهُ 

َ
أ  ُ

َ
لَه  َ تبَيََّنَّ ا  فَلمََّ وقال:   ،9ُوحَْدَه  ِ باِللَّهَّ تؤُْمِنُوا  حَتَّىَّ  بدًَا 

َ
أ َغْضَاءُ   وَالْبْ

1 . يس/ ٨٢
2 . البقرة/ ١٠٥
3 . الشّورى/ ٢٣

4 . الأعراف/ ١٩٩
5 . هود/ ١١٣

6 . الممتحنة/ ١
7 . الممتحنة/ ١٣
8 . المجادلة/ ٢٢
9 . الممتحنة/ ٤

10 . التّوبة/ ١١٤



233 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

إِنْ عَصَوكَْ 
 مِنهُْمْ كَمَا تَبََرَّءُوا مِنَّا1، وقال: فَ

َ
أ ةً فَنَتبَََرَّ َا كَرَّ

َ
نَّ لَن

َ
بَعُوا لوَْ أ ينَ اتَّ ِ

َّ
وقال: وَقَالَ الَّذ

رِْمُون3َ، وهذا يعني بوضوح أنّ أهل 
ُ

ا تُج ناَ برَِيءٌ مِمَّ
َ
ا تَعْمَلوُن2َ، وقال: وَأ فَقُلْ إِنِّيِّ برَِيءٌ مِمَّ

بيت نبيّه ليسوا من هؤلاء، وهم مطهّرون من أمثال هذه الأعمال، بل قد استثنى من أهل 
بيت أنبيائه بصراحة كّل من كان له عمل غير صالح، وقال على سبيل المثال مخاطباً لنوح عليه 
نِ مَا ليَسَْ 

ْ
ل
َ
 تسَْأ

َ
هْلِكَ ۖ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْْرُ صَالِحٍۖ  فَلَا

َ
السّلام مشيًرا إلى ابنه: ياَ نوُحُ إِنَّهُ ليَسَْ مِنْ أ

اَهِلِيَن4. هذا يعني أنّ من كان له عمل غير صالح 
ْ
نْ تكَُونَ مِنَ الْج

َ
عِظُكَ أ

َ
مٌ ۖ إِنِّيِّ أ

ْ
لكََ بهِِ عِل

فلا يعُتبر من أهل بيت الّنبّي وإن كان من أقاربه، وبالّتالي فإنّ من يعُتبر من أهل بيت الّنبّي 
فليس له عمل غير صالح، وهذا ما يستفاد بكلّ سهولة من كلام الّلّه في القرآن، وخبره عن 
طهارتهم الروحيّة والباطنيّة، ووجوب مودّتهم على المسلمين، ولذلك من الواضح أنّ طاعتهم 
جائزة بمقتضى طهارتهم القطعيّة من كّل خلل في تبليغ سنّة الّنبّي وتطبيق أحكام الإسلام، 

وهذا أمر معقول وواضح، لدرجة أنّ إنكاره مجرّد مجادلة في آيات الّلّه.

يْْنِ 
لَِيفَتَ

ْ
كما جاء في الخبر المتواتر عن نبّي الّلّه بتأكيد وبألفاظ متقاربة: »إِنِّيِّ تاَركٌِ فِيكُمُ الْخ

قَا حَتَّىَّ  هُمَا لنَْ يَفْتََرِ هْلَ بيَتِِْي، وَإِنَّ
َ
تِِي أ ِ وعَِتْْرَ تُمْ بهِِمَا لنَْ تضَِلُّوا بَعْدِي: كِتاَبَ اللَّهَّ

ْ
ك مَا إِنْ تَمَسَّ

ْلفُُونِِي فِيهِمَا«. هذا الخبر الذي رواه أكثر من ثلاثين من  وَضَْ، فَانْظُرُوا كَيفَْ تَخَ
ْ
َّ الْح يرَدَِا عََلَيَ

أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، كسلمان الفارسّي، وأبي ذرّ الغفاريّ، وأبي سعيد 
الخدريّ، وزيد بن أرقم، وزيد بن ثابت، وحذيفة بن أسيد، وجابر بن عبد الّلّه الأنصاريّ، 
وعبد الرحّمن بن عوف، وسعد بن أبي وقّاص، وجبير بن مطعم، وأبي هريرة، وأبي رافع، وأمّ 
سلمة، وغيرهم، لعشرات من التابعين، وبواسطتهم لمئات من المسلمين، هو خبر قطعّي من 
في  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل  وساطة  على  بوضوح  ويدلّ  الصّدور،  ناحية 
تبليغ سنتّه وتطبيق أحكام الإسلام بشكل خالص وكامل من بعده؛ كما هو مقتضى ما أخبر 
إذا   

ً
معقولًا يكون  إنمّا  بهم  التمسّك  لأنّ  وباطنيًّا؛  روحيًّا  تطهيرهم  من  كتابه  في  به  الّلّه 

كانوا مطهّرين من الأمر بالضلالة؛ نظرًا لأنهّ إذا لم يكونوا مطهّرين من الأمر بالضلالة، 
فإنّ التمسّك بهم قد يؤدّي إلى الضلالة، في حين أنّ الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ اعتبر 
تُمْ بهِِمَا لنَْ تضَِلُّوا بَعْدِي«؛ 

ْ
ك  التمسّك بهم ضامناً لعدم ضلالة المسلمين فقال: »مَا إِنْ تَمَسَّ

1 . البقرة/ ١٦٧
2 . الشّعراء/ ٢١٦

3 . هود/ ٣٥
4 . هود/ ٤٦



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام234

إذا كانوا، مثل كتاب   
ّ

إلّا القيامة لا يمكن  يوم  إلى  الّلّه  افتراقهم عن كتاب  أنّ عدم  كما 
الّلّه، ملوّثين بشيء  إذا كانوا، بخلاف كتاب  أيّ باطل واختلاف؛ لأنهّم  الّلّه، مطهّرين من 
من الباطل والإختلاف، فلا محالة يفترقون عن كتاب الّلّه أحياناً، في حين أنّ الّنبّي صلّّى الّلّه 
قاَ حَتَّىَّ يرَدَِا  هُمَا لنَْ يَفْتََرِ عليه وآله وسلمّ أخبر عن عدم افتراقهما إلى يوم القيامة فقال: »وَإنَِّ

وَضَْ«.
ْ
َّ الْح عََلَيَ

بناء على هذا، فلا شكّ أنّ الّلّه قد جعل أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ملوكًًا 
ها، مثل 

ّ
الّلّه عليه وآله وسلمّ كل الّنبّي صلّّى  وأئمّة وخلفاء في الأرض، ليجعلوا اليقين بسنّة 

الّلّه عليه وآله  الّنبّي صلّّى  ه، ممكناً لأهل كّل زمان، مثل أهل زمان 
ّ
الّلّه كل اليقين بكتاب 

 بأمر الّلّه؛ كما 
ً

وسلمّ، ويمهّدوا الطريق للجميع لتطبيق أحكام الإسلام تطبيقًا خالصًا كاملًا
قَِّ وَبهِِ يَعْدِلوُن1َ، وهذه حقيقة واضحة مبنيّة على 

ْ
ةٌ يَهْدُونَ باِلْح مَّ

ُ
نْ خَلقَْنَا أ قال تعالى: وَمِمَّ

ا فيهم؛ لأنّ الغلوّ فيهم هو اعتبارهم أعلى من  يقينيّات الإسلام، ولا يعُتبر الإذعان بها غلوًّ
الأمويّون  أنزلهم  التي  المنزلة  من  اعتبارهم أعلى  وليس  فيها،  ونبيّه  الّلّه  أنزلهم  التي  المنزلة 
والعبّاسيّون فيها؛ نظرًا لأنّ رأي أعدائهم فيهم ليس معيارًا، بل المعيار قول الّلّه ونبيّه الذي 
قد جاء بصراحة في القرآن والسّنّة، وإن كان مخالفًا لرأي العالمين؛ كما قال الّلّه تعالى: وَيُُحِقُّ 
أهل  الذين يكرهون منزلة  فإنّ  بناء على هذا،   .2َمُجْرِمُون

ْ
ال كَرِهَ  وَلوَْ  بكَِلِمَاتهِِ  قََّ 

ْ
الْح  ُ اللَّهَّ

 
ّ

بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ في الإسلام إنمّا يكرهون ما أنزل الّلّه، ولا يرغم الّلّه إلّا
عْمَالهَُم3ْ؛ كما أنّ الإقرار 

َ
حْبَطَ أ

َ
ُ فَأ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
هُمْ كَرِهُوا مَا أ نَّ

َ
آنافهم؛ كما قال تعالى: ذَلكَِ بأِ

بمنزلتهم في الإسلام لا يعني الدخول في مذهب من مذاهب المسلمين، بل هو مجرّد العودة 
إلى الإسلام الخالص والكامل، لدرجة أنّ المقرّ بها لا يستحقّ اسمًا سوى »المسلم«، وإعطاء أيّ 

اسم آخر له يعُتبر ظلمًا وكذباً وعدوانا4ً.

1 . الأعراف/ ١٨١
2 . يونس/ ٨٢

3 . محمّد/ ٩
4 . أراد بالإسم الآخر »المشرك« و»الرافضيّ« ومثلهما، وذلك لأنّ الجهّال قد سمّوه بذلك لقوله هذا؛ كما 
هِ، وَمَا شِرْكِي؟! قُلْتُ:  كَ مُشْرِكٌ! قَالَ: سُبْحَانَ اللَّ نَّ

َ
هُمْ يَقُولُونَ أ أخبرنا بعض أصحابه، قال: »قُلْتُ لِلْمَنْصُورِ: إِنَّ

هِ وَحْدَهُ  مْرَ لِلَّ
َ
فَمَنْ يَجْعَلُ الْْأ

َ
بًا مِنْ قَوْلِهِمْ وَقَالَ: أ اسِ! فَضَحِكَ تَعَجُّ يْدِي النَّ

َ
هِ، وَلَيْسَ بِأ نَّ الْمُلْكَ بِيَدِ اللَّ

َ
قَوْلُكَ أ

كَ  نَّ
َ
هُمْ يَقُولُونَ أ دٌ؟! سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ]الأنعام/ ١٣٦[! قُلْتُ: إِنَّ ذِينَ مِنْ دُونِهِ مُوَحِّ مُشْرِكٌ، وَمَنْ يَجْعَلُهُ لِلَّ

بًا مِنْ قَوْلِهِمْ وَقَالَ: لَيْسَ  هْلَ الْبَيْتِ! فَضَحِكَ تَعَجُّ
َ
هِ، وَمَا رَفْضِي؟! قُلْتُ: تَقْدِيمُكَ أ ! قَالَ: سُبْحَانَ اللَّ رَافِضِيٌّ

صْحَابِنَا بِيَدِهِ إِنَاءٌ، 
َ
هُمَا! فَدَخَلَ الْغُرْفَةَ رَجُلٌ مِنْ أ وْ سَبُّ

َ
يْخَيْنِ أ فْضُ تَكْفِيرُ الشَّ مَا الرَّ فْضِ فِي شَيْءٍ، إِنَّ هَذَا مِنَ الرَّ

سَ هَذَا إِنَاءَهُ فَمَا ذَنْبِي؟!«،  سَ عُقُولَهُمْ كَمَا نَكَّ هُ قَدْ نَكَّ شَارَ إِلَيْهِ الْمَنْصُورُ وَقَالَ: إِنْ كَانَ اللَّ
َ
 فَوَضَعَهُ مَنْكُوسًا، فَأ



235 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

هم[
ّ
]المراد بأهل بيت النّبّي بعضهم، وليس كل

نعم، يعلم ممّا تقدّم أنّ المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، حيث يعُتبرون 
خلفاءه من عند الّلّه، لا يمكن أن يكون جميع قريش؛ لأنهّ كان في قريش رجال ظالمون 
جبّارون لم يكونوا مطهّرين من أيّ رجس، وكان افتراقهم عن كتاب الّلّه مشهودًا، مثل بني 
أميّة؛ كما أنّ المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، حيث يعُتبرون خلفاءه من 
عند الّلّه، لا يمكن أن يكون جميع بني هاشم؛ لأنهّ كان في بني هاشم رجال كان من المعلوم 
عدم طهارتهم من أيّ رجس وافتراقهُم عن كتاب الّلّه، مثل بني عبّاس الذين كانوا حكّّامًا 
ونزل في  لم يكونوا مسلمين  رجال  هاشم  بني  بل كان في  الغالب،  في  وسفّاكين  مفسدين 
ذمّهم القرآن، مثل أبي لهب؛ كما أنّ المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، حيث 
يعُتبرون خلفاءه من عند الّلّه، لا يمكن أن يكون جميع أزواجه؛ لأنهّ كان في أزواجه نساء 
 امرأة نوح 

ً
يعصينه حسبما أخبر الّلّه عنه في سورة التحريم، لدرجة أنّ الّلّه ضرب لهنّ مثلًا

وامرأة لوط عليهما السّلام، في حين أنهّ قال لنوح عليه السّلام في من عصاه من أهله: ياَ 
.1ٍهْلِكَ ۖ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْْرُ صَالِح

َ
نوُحُ إِنَّهُ ليَسَْ مِنْ أ

هْلَ 
َ
أ نَّ 

َ
أ نَقُولُ  ا  إِنَّ فَقَالَ:  الْخِلََافَةِ،  قَوْلِهِ فِي  عَنْ  رَجُلٌ  الْمَنْصُورَ  لَ 

َ
أيضًا، قال: »سَأ وأخبرنا بعض أصحابه 

بَيْنَنَا  الْفَرْقُ  قَالَ:  إِذَنْ؟  افِضَةِ  الرَّ وَبَيْنَ  بَيْنَكُمْ  الْفَرْقُ  فَمَا  جُلُ:  الرَّ فَقَالَ  هْلَهَا، 
َ
وَأ بِهَا  حَقَّ 

َ
أ كَانُوا  الْبَيْتِ 

أيضًا،  بعض أصحابه  وأخبرنا  خَيْرًا«،  إِلَّاَّ  فِيهِمْ  نَقُولُ  لََا  وَنَحْنُ  حَابَةِ،  الصَّ فِي  الْقَوْلَ  يُسِيئُونَ  هُمْ  نَّ
َ
أ وَبَيْنَهُمْ 

نَّ رَسُولَ 
َ
لَمْ يَعْلَمُوا أ

َ
! أ حَقُّ

َ
هْلُ الْبَيْتِ أ

َ
ضُونَ كُلَّ مَنْ قَالَ أ قْوَامٍ يُرَفِّ

َ
قال: »سَمِعْتُ الْمَنْصُورَ يَقُولُ: عَجَبًا لِِأ

عَلَى  وَحُسَيْنًا  حَسَنًا  جْلَسَ 
َ
وَأ يَدَيْهِ،  بَيْنَ  جْلَسَهُمَا 

َ
فَأ وَفَاطِمَةَ،  ا  عَلِيًّ دْنَى 

َ
أ مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ

الْبَيْتِ  هْلَ 
َ
أ جْسَ  الرِّ عَنْكُمُ  لِيُذْهِبَ  هُ  اللَّ يُرِيدُ  مَا  إِنَّ تَعَالَى:  هِ  اللَّ قَوْلَ  تَلََا  ثُمَّ  ثَوْبَهُ،  عَلَيْهِمْ  لَفَّ  ثُمَّ  فَخِذَيْهِ، 

أصحابه  بعض  وأخبرنا  <؟!«،  حَقُّ
َ
أ بَيْتِي  هْلُ 

َ
وَأ بَيْتِي،  هْلُ 

َ
أ هَؤُلََاءِ  هُمَّ  >اللَّ قَالَ:  ثُمَّ   ،تَطْهِيرًا رَكُمْ  وَيُطَهِّ

ذَرِ  فَقَالَ:  الْبَيْتِ،  هْلِ 
َ
أ ذِكْرِ  مِنْ  تُكْثِرُ  كَ  نَّ

َ
لِِأ فْضِ،  الرَّ إِلَى  يَنْسِبُونَكَ  هُمْ  إِنَّ لِلْمَنْصُورِ:  »قُلْتُ  قال:  أيضًا، 

مِنْ  بِ  بِالْمُحَصَّ >قِفْ  قَالَ:  ى  حَتَّ فْضِ  الرَّ إِلَى  افِعِيَّ  الشَّ يَنْسِبُوا  لَمْ 
َ
أ الْمَجَانِينَ!  يُشْبِهُونَ  ذِينَ  الَّ وْكَى  النَّ

قَلََانِ  دٍ ... فَلْيَشْهَدِ الثَّ اهِضِ ... إِنْ كَانَ رَفْضًا حُبُّ آلِ مُحَمَّ مِنًى فَاهْتِفْ بِهَا ... وَاهْتِفْ بِقَاعِدِ خِيفِهَا وَالنَّ
بِالْقُرْآنِ  إِلَّاَّ  شَيْئًا  تَقُلْ  لَمْ  هِ  وَاللَّ لِلْمَنْصُورِ:  »قُلْتُ  قال:  أيضًا،  أصحابه  بعض  وأخبرنا  رَافِضِي<؟!«،  ي  نِّ

َ
أ

وهُ  ةِ، فَإِنْ شَاءُوا سَمُّ نَّ نْ قُلْتُهُ بِالْقُرْآنِ وَالسُّ
َ
بَالِي مَا هُوَ عِنْدَهُمْ بَعْدَ أ

ُ
هُ عِنْدَهُمْ رَفْضٌ! فَقَالَ: لََا أ ةِ، لَكِنَّ نَّ وَالسُّ

يمَانُ« )راجع لأقواله في هذا الباب: الموقع الإعلامي لمكتبه <  هُ الْْإِ فَإِنَّ وهُ كُفْرًا،  وَإِنْ شَاءُوا سَمُّ رَفْضًا، 
الأقوال < القول ٢٠٨(.

1 . هود/ ٤٦

https://www.alkhorasani.com/ar/content/3917/
https://www.alkhorasani.com/ar/content/3917/


لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام236

بناء على هذا، فليس هناك شكّ في أنّ المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، 
حيث يعُتبرون وسائط في تبليغ سنتّه وتطبيق أحكام الّلّه، هو بعض ذوي قربى الّنبّي صلّّى الّلّه 
هم، بل قد يراد هناك واحد منهم في كّل زمان؛ لأنّ عددهم في كّل 

ّ
عليه وآله وسلمّ، وليس كل

زمان أكثر من واحد، في حين أنهّ يمكن أن يكون في كّل زمان خليفة واحد فقطّ، ووجود 
خليفتين في زمان واحد، ما لم يتبّع أحدهما الآخر، أمر غير ضروريّ، بل يؤدّي إلى اختلال 
النظام، ويخالف الحكمة وسيرة العقلاء، ومن الواضح أنّ الخليفة هو أقربهم إلى الّنبّي صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ في كّل زمان؛ نظرًا لأنّ الّلّه قد أنعم على ذوي قربى الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 
تعالى:  قال  به؛ كما  أولى  فهو  إليه  أقرب  وبالّتالي كّل من كان منهم  لقربهم منه،  وآله وسلمّ 
 ببَِعْضٍ فِِي 

َ
وْلَى

َ
رحَْامِ بَعْضُهُمْ أ

َ ْ
ولوُ الْأ

ُ
هَاتُهُمْ ۗ وَأ مَّ

ُ
زْوَاجُهُ أ

َ
نْفُسِهِمْ ۖ وَأ

َ
مُؤْمِنِيَن مِنْ أ

ْ
 باِل

َ
وْلَى

َ
النَّبِِيُّ أ

1ِ؛ نظرًا لأنّ الظاهر من أولي الأرحام في قوله تعالى أولو أرحام الّنبّي؛ لأنهّ في مقام  كِتاَبِ اللَّهَّ
بيان شأن الّنبّي وشأن أزواجه وأقربائه وتعيين أصحاب الأولويّة2، وعلى هذا فمن الواضح أنّ 
أولاد فاطمة، باعتبار ولادتها منه، يعُتبرون أولاده، وهم أولى به من الآخرين، ومع وجودهم 
أولي  يحجبون  الأقربين  الأرحام  أولي  لأنّ  وعقيل؛  وجعفر  عبّاس  أولاد  إلى  الأمر  يصل  لا 
الأرحام الأبعدين، وأولاد فاطمة هم أولو أرحام الّنبّي الأقربون. هذا الحكم صحيح حتّّى 
إذا كان الّلّه لم يرُد بأولي الأرحام مجرّد أولي أرحام الّنبّي؛ لأنّ قوله تعالى في هذه الحالة يشمل 
أولي أرحام الّنبّي بعمومه، ولذلك فإنّ أولويّة أولاد فاطمة من سائر المسلمين وسائر أولي أرحام 
الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ثابتة في جميع الأمور التي للأولويّة فيها دخل مثل الخلافة، 
وبالّتالي كّل من كان منهم يعُتبر كبيرهم في زمانه فهو أولى بالّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
بن  بعد الحسن، وعّلي  أبي طالب، والحسين  بن  بعد عّلي  وشؤونه من الآخرين؛ مثل الحسن 
الحسين )ت٩٤هـ( بعد الحسين، وأبي جعفر محمّد بن عّلي المعروف بالباقر )ت١١٤هـ( بعد عّلي 
بن الحسين، وجعفر بن محمّد المعروف بالصّادق )ت١٤٨هـ( بعد أبي جعفر، الذين كان كّل منهم 

يعُتبر كبير أهل البيت في زمانه.

1 . الأحزاب/ ٦
2 . كما روى عاصم بن حميد في »كتابه« )ص٣٠(، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر -يعني 
هَاتُهُمْ ۗ  مَّ

ُ
زْوَاجُهُ أ

َ
نْفُسِهِمْ ۖ وَأ

َ
وْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أ

َ
بِيُّ أ محمّد بن عليّ بن الحسين- يقول في هذه الآية: النَّ

ى  هِ صَلَّ هِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ، قال: »هُمْ قَرَابَةُ نَبِيِّ اللَّ وْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّ
َ
رْحَامِ بَعْضُهُمْ أ

َ
ولُو الْْأ

ُ
وَأ

مْرِهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ«.
َ
اسِ بِهِ فِي كُلِّ أ وْلَى النَّ

َ
مَ، وَهُمْ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ



237 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]عّلي وفاطمة والحسن والحسين هم المراد بأهل بيت النّبّي[

نعم، إنّ المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ هو في الأصل عّلي وفاطمة والحسن 
والحسين، وهذا ما تقتضيه أقربيتّهم إلى الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، وإقامتهم في بيته، والأخبار 
2، وسعد  المتواترة التي رواها عنه كثير من أصحابه مثل عبد الّلّه بن عبّاس1، وأبي سعيد الخدريّّ
 بن أبي وقّاص3، وأنس بن مالك4، وواثلة بن الأسقع5، وعبد الّلّه بن جعفر6، وزيد بن أرقم7، 

1 . فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٦٨٣؛ السنة لابن أبي عاصم، ج٢، ص٦٠٣؛ السنن الكبرى 
ص٩٨؛  ج١٢،  للطبرانيّ،  الكبير  المعجم  ص٢٠٢١؛  ج٤،  للآجريّ،  الشريعة  ص٤١٧؛  ج٧،  للنسائيّ، 

المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٤٣
2 . تفسير إسحاق البستيّ، ج٢، ص١٢٦؛ تفسير الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٣؛ تفسير ابن أبي حاتم، ج٩، 
ص٣١٣١؛ المجالسة وجواهر العلم للدينوريّ، ج٨، ص٢٨٦؛ حديث أبي بكر بن خلاد النصيبيّ، ص٦٤؛ 
الشريعة للآجريّ، ج٥، ص٢٢١٢؛ المعجم الأوسط للطبرانيّ، ج٢، ص٢٢٩، ج٣، ص٣٨٠، ج٨، ص١١٢؛ 

أسباب النزول للواحديّ، ص٣٦٨
ص٦٩؛  عرفة،  ابن  جزء  ص٥١؛  للدورقيّ،  وقاص  أبي  بن  سعد  مسند  ص١٦٠؛  ج٣،  أحمد،  مسند   .  3
صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٠؛ سنن الترمذيّ، ج٥، ص٢٢٥ و٦٣٨؛ مسند البزار، ج٣، ص٣٢٤؛ خصائص 
علي للنسائيّ، ص٣٧؛ تفسير الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٦؛ مستخرج أبي عوانة، ج١٨، ص٤٧٢؛ المستدرك 

على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١١٧، ١٥٩ و١٦٣؛ السنن الكبرى للبيهقيّ، ج٧، ص١٠١
أبي  ابن  مصنّف  ص٥٣٨؛  ج٣،  الطيالسيّ،  داود  أبي  مسند  ص٧١٧؛  ج٢،  سلام،  بن  يحيى  تفسير   .  4
شيبة، ج٦، ص٣٨٨؛ مسند أحمد، ج٢١، ص٢٧٣؛ المنتخب من مسند عبد بن حميد، ص٣٦٧؛ التاريخ 
للبلاذريّ، ج٢، ص١٠٤؛ سنن  الثاني(، ج٢، ص٦٢٥؛ أنساب الأشراف  الكبير لابن أبي خيثمة )السفر 
الترمذيّ، ج٥، ص٣٥٢؛ الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم، ج٥، ص٣٦٠؛ مسند البزار، ج١٣، ص٣١٣؛ 

المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٧٢
5 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٠؛ فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٥٧٧، ٦٣٢ و٦٧٢؛ 
للطحاويّ، ج٢،  الآثار  الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٤؛ شرح مشكل  تفسير  يعلى، ج١٣، ص٤٧١؛  أبي  مسند 
الكبير  المعجم  ص٢١٧؛  ج٤،  حبان،  ابن  صحيح  ص٣١٣٢؛  ج٩،  حاتم،  أبي  ابن  تفسير  ص٢٤٥؛ 
للطبرانيّ، ج٣، ص٥٥؛ الأسامي والكنى لأبي أحمد الحاكم، ج١، ص٣١٧؛ المستدرك على الصحيحين 

للحاكم، ج٢، ص٤٥١، ج٣، ص١٥٩
6 . مسند البزار، ج٦، ص٢١٠؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٥٩؛ تفسير الثعلبيّ، ج٨، 

ص٤٣
الترمذيّ، ج٥، ص٦٩٩؛  ماجه، ج١، ص٥٢؛ سنن  ابن  أبي شيبة، ج١، ص٣٥٥؛ سنن  ابن  . مسند   7
مسند البزار، ج١٠، ص٢٢٨؛ الكنى والأسماء للدولابيّ، ج٣، ص١١٦٧؛ أمالي المحامليّ )رواية ابن يحيى 
البيع(، ص٤٤٧؛ الناسخ والمنسوخ للنحاس، ص٣٨٧؛ المعجم الأوسط للطبرانيّ، ج٣، ص١٧٩، ج٥، 

ص١٨٢؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٦١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام238

وأبي  هريرة4،  وأبي  الّلّه3،  عبد  بن  وجابر  سلمة2،  أبي  بن  وعمر  عازب1،  بن  والبراء 
وبواسطتهم  تابعيهم،  من  لعشرات  وغيرهم،  وعائشة8،  سلمة7،  وأمّ  برزة6،  وأبي  حمراء5، 
صحّتها9،  على  الإجماع  والتفسير  الحديث  أهل  من  العديد  وادّعى  المسلمين،  من   لمئات 

التنزيل للحاكم الحسكانيّ، ج٢، ص٢٦ و٢٧؛ الأحاديث  الكامل لابن عديّ، ج٧، ص٤٣٥؛ شواهد   .  1
السباعيات الألف للشحاميّ، ص٧٨؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٤٢، ص٣٦٨

2 . سنن الترمذيّ، ج٥، ص٣٥١ و٦٩٩؛ تفسير الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٦؛ معجم الصحابة للبغويّ، ج٤، 
ص٣١٩؛ شرح مشكل الآثار للطحاويّ، ج٢، ص٢٤٣؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٩، ص٢٦

النزول  أسباب  ص٣٥٣؛  الأصبهانيّ،  نعيم  لأبي  النبوة  دلائل  ص٢٢٠١؛  ج٥،  للآجريّ،  الشريعة   .  3
للواحديّ، ص١٠٨؛ شواهد التنزيل للحاكم الحسكانيّ، ج٢، ص٢٨ و٢٩

4 . فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٧٦٧؛ الشريعة للآجريّ، ج٤، ص٢٠٥٤؛ المعجم الكبير 
للطبرانيّ، ج٣، ص٤٠؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٦١

5 . تفسير يحيى بن سلام، ج٢، ص٧١٧؛ مسند ابن أبي شيبة، ج٢، ص٢٣٣؛ المنتخب من مسند عبد 
بن حميد، ص١٧٣؛ التاريخ الكبير للبخاريّ، ج١١، ص٨٣؛ تفسير الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٤؛ شرح مشكل 
الآثار للطحاويّ، ج٢، ص٢٤٨؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، ص٥٦؛ الكامل لابن عديّ، ج٨، ص٣٢٩؛ 

الأسامي والكنى لأبي أحمد الحاكم، ج٣، ص٨٠؛ معرفة الصحابة لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج٥، ص٢٨٧٠
6 . مجمع الزوائد للهيثميّ، ج٩، ص١٦٩

7 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٠؛ مسند إسحاق بن راهويه، ج٤، ص١٠٨؛ مسند أحمد، ج٤٤، 
ص١١٨، ١٦١ و١٧٣؛ التاريخ الكبير لابن أبي خيثمة )السفر الثاني(، ج٢، ص٧١٨؛ سنن الترمذيّ، ج٥، 
الطبريّ، ج٢٠،  تفسير  للدولابيّ، ص١٠٧؛  الطاهرة  الذرية  يعلى، ج١٢، ص٣١٣؛  أبي  ص٦٩٩؛ مسند 
ص٢٦٣؛ شرح مشكل الآثار للطحاويّ، ج٢، ص٢٣٦؛ معجم ابن الأعرابيّ، ج٢، ص٧٤٣؛ الفوائد الشهير 
بالغيلانيات لأبي بكر الشافعيّ، ج١، ص٢٦٤؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٣، ص٥٣-٥٤؛ المستدرك على 

الصحيحين للحاكم، ج٢، ص٤٥١؛ السنن الكبرى للبيهقيّ، ج٢، ص٢١٤
8 . مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٠؛ مسند إسحاق بن راهويه، ج٣، ص٦٧٨؛ صحيح مسلم، ج٧، 
ص١٣٠؛ تفسير الطبريّ، ج٢٠، ص٢٦٣؛ تفسير ابن أبي حاتم، ج٩، ص٣١٢٩؛ جزء أبي عبد اللّه العطار، 
السنن  المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص١٥٩؛  الشريعة للآجريّ، ج٥، ص٢٢٠٦؛  ص٧٠؛ 

الكبرى للبيهقيّ، ج٢، ص٢١٣
فْسِيرِ وَالْحَدِيثِ«  هْلِ التَّ

َ
تِهَا بَيْنَ أ فَقِ عَلَى صِحَّ وَايَةَ كَالْمُتَّ نَّ هَذِهِ الرِّ

َ
9 . كما قال الرازيّ )ت٦٠٦هـ(: »اعْلَمْ أ

هْلِ الْبَيْتِ فَهَذَا 
َ
بِي طَالِبٍ مِنْ أ

َ
ا كَوْنُ عَلِيِّ بْنِ أ مَّ

َ
)تفسير الرازيّ، ج٨، ص٢٤٧(، وقال ابن تيميّة )ت٧٢٨هـ(: »أ

هْلِ الْبَيْتِ 
َ
فْضَلُ أ

َ
نْ يَحْتَاجَ إِلَى دَلِيلٍ، بَلْ هُوَ أ

َ
ظْهَرُ عِنْدَ الْمُسْلِمِينَ مِنْ أ

َ
ا لََا خِلََافَ فِيهِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ، وَهُوَ أ مِمَّ

دَارَ كِسَاءَهُ 
َ
هُ أ نَّ

َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ مَ، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ فْضَلُ بَنِي هَاشِمٍ بَعْدَ النَّ

َ
وَأ

رْهُمْ تَطْهِيرًا<«  جْسَ وَطَهِّ ذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّ
َ
هْلُ بَيْتِي، فَأ

َ
هُمَّ هَؤُلََاءِ أ عَلَى عَلِيٍّ وَفَاطِمَةَ وَحَسَنٍ وَحُسَيْنٍ فَقَالَ: >اللَّ

ذِي قَالَ بِهِ الْجَمَاهِيرُ  )مجموع الفتاوى لابن تيميّة، ج٤، ص٤٩٦(، وقال أبو بكر الحضرميّ )ت١٣٤١هـ(: »الَّ
هْلَ الْبَيْتِ الْمُرَادِينَ فِي الْـآيَةِ 

َ
نَّ أ

َ
ةُ، أ دِلَّ

َ
ةِ، وَقَامَتْ بِهِ الْبَرَاهِينُ، وَتَظَافَرَتْ بِهِ الْْأ ئِمَّ

َ
كَابِرُ الْْأ

َ
مِنَ الْعُلَمَاءِ، وَقَطَعَ بِهِ أ

دُنَا عَلِيٌّ وَفَاطِمَةُ وَابْنَاهُمَا« )رشفة الصادي من بحر فضائل بني النبيّ الهاديّ للحضرميّ، ص٢٣(، وقال  هُمْ سَيِّ
سْتِدْلََالِ لَهُ« )نفس المصدر، ص٤٠(. طَالَةِ الْْإِ ةُ عَلَى ذَلِكَ، فَلََا حَاجَةَ لِِإِ مَّ

ُ
جْمَعَتِ الْْأ

َ
بعد التحقيق والبيان: »قَدْ أ



239 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ولذلك فإنّ القدر المتيقّن هو طهارة هؤلاء الأربعة من كّل رجس وعدم افتراقهم عن كتاب 
 أنّ تحقّق الخلافة في فاطمة، بمعنى 

ّ
الّلّه، وبالّتالي وجوب طاعتهم ومودّتهم على المسلمين؛ إلّا

وساطتها في إقامة حكومة الّلّه، هو محلّ تأمّل، بل إشكال؛ لأنّ وساطة المرأة في إقامة حكومة 
الّلّه، حتّّى إذا كانت سيّدة نساء العالمين مثلها، شيء لا يتوافق مع سنّة الّلّه، وقد تكون فيه 
يعتبرها  ولم  السّلام »صدّيقة«،  مريم عليها  اعتبر  الّلّه  أنّ  العمل؛ كما  مقام  محذورات في 
ثابتة لعلّي  الّلّه،  إقامة حكومة  الوساطة في  »نبيّة« أو »خليفة«1. لذلك، فإنّ الخلافة، بمعنى 
والحسن والحسين، وغير ثابتة لفاطمة، على الرّغم من ثبوت طهارتها من كّل رجس وعدم 
عّلي  خلافة  أنّ  الواضح  ومن  وطاعتها2،  مودّتها  وجوب  وبالّتالي  الّلّه  كتاب  عن  افتراقها 
والحسن والحسين متناوبة؛ لأنّ وجود أكثر من خليفة في زمان واحد ليس عقلائيًّا كما 
الّلّه  تقدّم، وعلى هذا فإنّ كّل من وُلد منهم في وقت سابق أصبح من أهل بيت الّنبّي صلّّى 
وقت  في  المسلمين  على  والطاعة  المودّة  حقّ  نال  وبالّتالي  سابق،  وقت  في  وسلمّ  وآله  عليه 
سابق3. نعم، لا يمكن أن يكون المراد بأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ بمعنى 
آخرهم؛  وبالّتالي  أصغرهم  هو  الذي  بالحسين  وينتهي  الثلاثة،  هؤلاء  في  منحصًرا   خلفائه 

 ٌيقَة صِدِّ هُ  مُّ
ُ
وَأ سُلُ  الرُّ قَبْلِهِ  مِنْ  خَلَتْ  قَدْ  رَسُولٌ  إِلَّاَّ  مَرْيَمَ  ابْنُ  الْمَسِيحُ  مَا  تعالى:  قال   .  1

.)٧٥ )المائدة/ 
رَسُولُ  طْهِيرِ  التَّ آيَةُ  فِيهِمْ  نَزَلَتْ  ذِينَ  الَّ »الْخَمْسَةُ  قال:  أنّه  الصادق  محمّد  بن  جعفر  عن  روي  كما   .  2
عَلَيْهِ  إِبْرَاهِيمَ  دَعْوَةُ  عَنَتْهُمْ  ذِينَ  الَّ وَهُمُ  عَلَيْهِمْ،  هِ  اللَّ صَلَوَاتُ  وَالْحُسَيْنُ  وَالْحَسَنُ  وَفَاطِمَةُ  وَعَلِيٌّ  هِ  اللَّ
عَلَيْهَا  هِ  اللَّ صَلَوَاتُ  فَاطِمَةُ  وَكَانَتْ  مَ،  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولُ  فِيهَا  دَهُمْ  سَيِّ فَكَانَ  لََامُ،  السَّ
هِ عَلَيْهِمْ«، رواه ابن  ةِ صَلَوَاتُ اللَّ ئِمَّ

َ
مُّ الْْأ

ُ
مَامَةِ شَيْءٌ، وَهِيَ أ طْهِيرِ، وَلَيْسَ لَهَا فِي الْْإِ ةً شَرِكَتْهُمْ فِي التَّ

َ
امْرَأ

حيّون )ت٣٦٣هـ( في »دعائم الإسلام« )ج١، ص٣٧(.
مَ كَانَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هُ صَلَّ هُ نَبِيَّ ا قَبَضَ اللَّ 3 . كما روي عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »لَمَّ
 : هِ عَزَّ وَجَلَّ مَ، لِقَوْلِ اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ مَامَةِ بَعْدَ رَسُولِ اللَّ اسِ بِالْْإِ وْلَى النَّ

َ
بِي طَالِبٍ أ

َ
عَلِيُّ بْنُ أ

مَامَةِ مِنَ الْحَسَنِ  بِالْْإِ وْلَى 
َ
أ بُونَ ]الواقعة/ ١٠-١١[، فَكَانَ عَلِىٌّ  ولَئِكَ الْمُقَرَّ

ُ
أ ۝ ابِقُونَ ابِقُونَ السَّ وَالسَّ

قَوْلُهُ:  وَذَلِكَ  بْقِ،  السَّ ةِ  بِحُجَّ الْحُسَيْنِ  مِنَ  مَامَةِ  بِالْْإِ وْلَى 
َ
أ الْحَسَنُ  كَانَ  قُبِضَ  ا  فَلَمَّ ابِقُ،  السَّ هُ  نَّ

َ
لِِأ وَالْحُسَيْنِ 

ا حَضَرَتِ الْحَسَنَ الْوَفَاةُ  مَامَةِ، فَلَمَّ وْلَى بِالْْإِ
َ
سْبَقَ مِنَ الْحُسَيْنِ وَأ

َ
ابِقُونَ، فَكَانَ الْحَسَنُ أ ابِقُونَ السَّ وَالسَّ

الْحَسَنِ،  وُلْدِ  عَلَى  فَضِيلَةٌ  بْقِ  وَبِالسَّ بِذَلِكَ  وَلَهُ  طْهِيرِ،  التَّ فِي  نَظِيرُهُ  خُوهُ 
َ
وَأ وُلْدِهِ،  فِي  يَجْعَلَهَا  نْ 

َ
أ يَجُزْ  لَمْ 

إِلَيْهِ«، رواه ابن حيّون )ت٣٦٣هـ( في »دعائم الإسلام« )ج١، ص٣٧(. فَصَارَتْ 



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام240

لأنّ مقتضى خبر الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ بعدم افتراقهم عن القرآن إلى يوم القيامة، 
هو بقاؤهم مع القرآن إلى يوم القيامة1، ومن الواضح أنّ حاجة المسلمين إلى خليفة للنّبّي 
بيت  أهل  وجود  من  بدّ  فلا  هذا،  على  بناء  الحسين.  بعد  باقية  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى 
بيت  أهل  من  محالة  لا  وهم  الحسين،  بعد  منهم  وخلفاء  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  للنّبّي صلّّى 
له،  تبعًا  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل  من  يعُتبرون  بيته  أهل  لأنّ  الحسين؛ 
الّلّه عليه وآله وسلمّ من بعده؛ نظرًا  وأقرب الّناس إليه يعُتبر أقرب الّناس إلى الّنبّي صلّّى 
أقرب  فإنّ  وبالّتالي  زمانه،  وسلمّ في  وآله  عليه  الّلّه  الّنبّي صلّّى  إلى  الّناس  أقرب  لأنهّ كان 
الواضح  ومن  بعده،  من  وسلمّ  وآله  الّلّه عليه  الّنبّي صلّّى  إلى  الّناس  أقرب  هو  إليه  الّناس 
أنّ أقرب الّناس إليه كانوا أولاده، مثل عّلي بن الحسين المعروف بزين العابدين )ت٩٤هـ(، 
الّلّه بن الحسن )ت٦١هـ(، والحسن بن الحسن  ولم يكونوا أولاد أخيه الحسن، مثل عبد 
)ت‌بعد٨٥هـ(، وزيد بن الحسن )ت١٢٠هـ(، ولذلك كان أولاده أولى به، وبالّتالي أولى بالّنبّي 
مُؤْمِنِيَن 

ْ
 باِل

َ
وْلَى

َ
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ من غيرهم، وهذا ما يقتضيه قول الّلّه تعالى: النَّبِِيُّ أ

 ،2ِ اللَّهَّ كِتاَبِ  فِِي  ببَِعْضٍ   
َ

وْلَى
َ
أ بَعْضُهُمْ  رحَْامِ 

َ ْ
الْأ ولوُ 

ُ
وَأ  ۗ هَاتُهُمْ  مَّ

ُ
أ زْوَاجُهُ 

َ
وَأ  ۖ نْفُسِهِمْ 

َ
أ  مِنْ 

هْلِ 
َ
أ مِنْ  بِهِ  كِ  مَسُّ لِلتَّ هْلًًا 

َ
أ يَكُونُ  مَنْ  وُجُودُ  مِنْهُ  يُفْهَمُ  الْخَبَرُ  »هَذَا  )ت٩١١هـ(:  السمهوديّ  قال  كما   .  1

نَّ 
َ
كِ بِهِ، كَمَا أ مَسُّ هَ الْحَثُّ الْمَذْكُورُ إِلَى التَّ ى يَتَوَجَّ اعَةِ، حَتَّ اهِرَةِ فِي كُلِّ زَمَنٍ إِلَى قِيَامِ السَّ الْبَيْتِ وَالْعِتْرَةِ الطَّ

رْضِ«، نقله المناويّ )ت١٠٣١هـ( 
َ
هْلُ الْْأ

َ
رْضِ، فَإِذَا ذَهَبُوا ذَهَبَ أ

َ
هْلِ الْْأ

َ
مَانًا لِِأ

َ
الْكِتَابَ كَذَلِكَ، فَلِذَلِكَ كَانُوا أ

المحرقة« )ج٢،  »الصواعق  الهيتميّ )ت٩٧٤هـ( في  ابن حجر  وقال  القدير« )ج٣، ص١٥(،  في »فيض 
كِ بِهِ  مَسُّ لٍ مِنْهُمْ لِلتَّ هِّ

َ
هْلِ الْبَيْتِ إِشَارَةٌ إِلَى عَدَمِ انْقِطَاعِ مُتَأ

َ
كِ بِأ مَسُّ حَادِيثِ الْحَثِّ عَلَى التَّ

َ
ص٤٤٢(: »فِي أ

رْضِ«، وروي عن أبي جعفر محمّد 
َ
هْلِ الْْأ

َ
مَانًا لِِأ

َ
نَّ الْكِتَابَ الْعَزِيزَ كَذَلِكَ، وَلِهَذَا كَانُوا أ

َ
إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَة، كَمَا أ

أنّهما لن يفترقا حتّى يردا على  اللّه عليه وآله وسلّم  النّبيّ صلّى  أنّه سئل عن قول  بن عليّ بن الحسين 
ى يَرِدَا عَلَى الْحَوْضِ«، رواه الصفّار )ت٢٩٠هـ(  ا يَدُلُّ عَلَيْهِ حَتَّ لِيلُ مِنَّ هِ وَالدَّ الحوض، فقال: »لََا يَزَالُ كِتَابُ اللَّ

في »بصائر الدّرجات« )ص٤٣٤(.
، ثُمَّ الْحَسَنُ،  هُ، كَانَ عَلِيٌّ هُ نَبِيَّ ا قَبَضَ اللَّ 2 . الأحزاب/ ٦. كما روي عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »لَمَّ
هِ، فَكَانَ عَلِيُّ بْنُ  وْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّ

َ
رْحَامِ بَعْضُهُمْ أ

َ
ولُو الْْأ

ُ
وِيلُ هَذِهِ الْـآيَةِ: وَأ

ْ
ثُمَّ الْحُسَيْنُ، ثُمَّ وَقَعَ تَأ

مْرُ إِلَى الْحُسَيْنِ، لََا يُنَازِعُهُ 
َ
فْضِيَ الْْأ

ُ
ةِ مِنْ وُلْدِهِ«، وفي رواية أخرى أنّه قال: »أ ئِمَّ

َ
الْحُسَيْنِ، ثُمَّ جَرَتْ فِي الْْأ

كِتَابِ  فِي  بِبَعْضٍ  وْلَى 
َ
أ بَعْضُهُمْ  رْحَامِ 

َ
الْْأ ولُو 

ُ
وَأ تَعَالَى:  هِ  اللَّ لِقَوْلِ  الْحُسَيْنِ  بْنُ  عَلِيُّ  هَا  فَاسْتَحَقَّ حَدٌ، 

َ
أ فِيهَا 

عْقَابِ« )الإمامة والتبصرة لعليّ بن بابويه، 
َ
عْقَابِ الْْأ

َ
عْقَابِ وَأ

َ
هِ، فَلََا يَكُونُ بَعْدَ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَّاَّ فِي الْْأ اللَّ

خِيهِ دُونَ 
َ
هَا إِلَى وُلْدِ أ نْ يَرُدَّ

َ
ا حَضَرَتِ الْحُسَيْنَ الْوَفَاةُ، لَمْ يَجُزْ أ ص٤٧ و٤٩(، وفي رواية أخرى أنّه قال: »لَمَّ

قْرَبَ إِلَيْهِ رَحِمًا 
َ
هِ، فَكَانَ وُلْدُهُ أ وْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّ

َ
رْحَامِ بَعْضُهُمْ أ

َ
ولُو الْْأ

ُ
: وَأ هِ عَزَّ وَجَلَّ وُلْدِهِ، لِقَوْلِ اللَّ

خْرَجَتْ هَذِهِ الْـآيَةُ وُلْدَ الْحَسَنِ وَحَكَمَتْ لِوُلْدِ الْحُسَيْنِ، فَهِيَ فِيهِمْ جَارِيَةٌ إِلَى 
َ
وْلَى بِهَا، فَأ

َ
خِيهِ وَكَانُوا أ

َ
مِنْ وُلْدِ أ

يَوْمِ الْقِيَامَةِ« )تفسير العيّاشيّ، ج٢، ص٧٢؛ دعائم الإسلام لابن حيّون، ج١، ص٣٧(.



241 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

وعلى هذا فإنّ ذرّيّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ هم أولى به من ذرّيّة عمّه في كتاب الّلّه، 
ينَ  ِ

َّ
وذرّيّة الحسين هم أولى به من ذرّيّة أخيه في كتاب الّلّه، وهذا ما يقتضيه قول الّلّه تعالى: وَالَّذ

ء1ٍ، وعلى هذا  ْناَهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شََيْ
َ

لَت
َ
يَّتَهُمْ وَمَا أ قَْنَا بهِِمْ ذُرِّ

ْ
لْح

َ
يَّتُهُمْ بإِيِمَانٍ أ بَعَتهُْمْ ذُرِّ آمَنُوا وَاتَّ

الّلّه عليه وآله وسلمّ، وذرّيّة  الّلّه عليه وآله وسلمّ يلُحقون بالّنبّي صلّّى  فإنّ ذرّيّة الّنبّي صلّّى 
الحسين يلُحقون بالحسين، ولذلك فإنّ بني فاطمة هم أولى من بني عبّاس وجعفر وعقيل في 
كتاب الّلّه، وبني الحسين هم أولى من بني الحسن في كتاب الّلّه2، وأبناءهم الأكبر هم أولى من 
مر بطاعتهم ومودّتهم 

ُ
أبنائهم الأصغر في كتاب الّلّه إذا كانوا مؤمنين ومتّبعين لآبائهم؛ لأنهّ قد أ

قبل الآخرين3، ومن الواضح أنّ العدل يقتضي تقديم الأولى على غيره، والعدل واجب؛ كما في 
العمل أيضًا، حسب الإستقراء والمقارنة، كان بنو فاطمة أعلم وأفضل من بني عبّاس وجعفر 
وعقيل، وكان بنو الحسين أعلم وأفضل من بني الحسن، وهذا شاهد على أولويّتهم بخلافة الّنبّي 
صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ نظرًا لأولويّة الأعلم والأفضل بها؛ كما أنهّ لم يوجد في بني الحسن 
وسائر بني عبد المطّلب أحد مثل عّلي بن الحسين )ت٩٤هـ(4، وأبي جعفر الباقر )ت١١٤هـ(5، 

1 . الطّور/ ٢١
 ِ دَ بْنَ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ- عَنْ قَوْلِ اللَّهَّ بَا جَعْفَرٍ -يَعْنِي مُحَمَّ

َ
لْتُ أ

َ
2 . كما روى عبد الرحيم القصير، قال: »سَأ

وْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ 
َ
رْحَامِ بَعْضُهُمْ أ

َ
ولُو الْْأ

ُ
وَأ  ۗ هَاتُهُمْ  مَّ

ُ
زْوَاجُهُ أ

َ
وَأ  ۖ نْفُسِهِمْ 

َ
أ وْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ 

َ
بِيُّ أ تَعَالَى: النَّ

مْرِ 
َ
وْلَى بِالْْأ

َ
مْرَةِ، إِنَّ هَذِهِ الْـآيَةَ جَرَتْ فِي وُلْدِ الْحُسَيْنِ مِنْ بَعْدِهِ، فَنَحْنُ أ ِ، فِي مَنْ نَزَلَتْ؟ قَالَ: نَزَلَتْ فِي الْْإِ اللَّهَّ

مَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ، فَقُلْتُ: لِوُلْدِ جَعْفَرٍ فِيهَا نَصِيبٌ؟ فَقَالَ: لََا،  ُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّهَّ ِ صَلَّ وَبِرَسُولِ اللَّهَّ
لِبِ، كُلَّ ذَلِكَ يَقُولُ: لََا،  اسِ فِيهَا نَصِيبٌ؟ قَالَ: لََا، قَالَ: فَعَدَدْتُ عَلَيْهِ بُطُونَ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّ فَقُلْتُ: لِوُلْدِ الْعَبَّ
حِيمِ،  وَنَسِيتُ وُلْدَ الْحَسَنِ، فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ بَعْدَ ذَلِكَ، فَقُلْتُ: هَلْ لِوُلْدِ الْحَسَنِ فِيهَا نَصِيبٌ؟ فَقَالَ: لََا، يَا عَبْدَ الرَّ

دِيٍّ فِيهَا نَصِيبٌ غَيْرَنَا«، رواه عليّ بن بابويه )ت٣٢٩هـ( في »الإمامة والتبصرة« )ص٤٨(. مَا لِمُحَمَّ
مْرَ فِي الْكَبِيرِ مَا لَمْ تَكُنْ فِيهِ عَاهَةٌ«، والعاهة 

َ
3 . كما اشتهر عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »إِنَّ الْْأ

كلّ ما يخلّ بأهليّة الخلافة.
هْلِ بَيْتِهِ« )التاريخ الأوسط للبخاريّ، ج١، ص٢١٤(، 

َ
فْضَلَ أ

َ
4 . كما قال الزهريّ: »كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ أ

يْتُ 
َ
رَأ فْضَلَ مِنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ« )الزهد لأحمد بن حنبل، ص١٣٧(، وقال: »مَا 

َ
أ ا  رَ هَاشِمِيًّ

َ
أ وقال: »لَمْ 

فْضَلَ مِنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ« )التاريخ الكبير لابن أبي خيثمة ]السفر الثاني[، ج٢، ص٩١٤(، وقال: 
َ
ا أ قُرَشِيًّ

بْنِ  عَلِيِّ  مِثْلَ  يْتُ 
َ
رَأ مَا  يَقُولُ:  بِي 

َ
أ »كَانَ  زيد:  ابن  وقال  الْحُسَيْنِ«،  بْنِ  عَلِيِّ  مِنْ  فْقَهَ 

َ
أ كَانَ  حَدًا 

َ
أ يْتُ 

َ
رَأ »مَا 

« )المعرفة والتاريخ للفسويّ، ج١، ص٥٤٤(، وقال ابن عبد البرّ: »قَالَ يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ:  الْحُسَيْنِ مِنْهُمْ قَطُّ
سَبِ:  هْلُ النَّ

َ
هْلِ زَمَانِهِ، وَقَالَ أ

َ
فْضَلَ أ

َ
دْرَكْتُهُ، وَقِيلَ: بَلْ كَانَ أ

َ
فْضَلَ هَاشِمِيٍّ أ

َ
سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ، وَكَانَ أ

هُ لَيْسَ لِلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَقِبٌ إِلَّاَّ مِنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ« )التمهيد لابن عبد البرّ، ج٩، ص١٥٦(. إِنَّ
دَ  مُحَمَّ ابْنَهُ  يْتُ 

َ
رَأ ى  حَتَّ الْحُسَيْنِ،  بْنَ  عَلِيَّ  يَفْضُلُ  خَلْقًا  رَى 

َ
أ كُنْتُ  »مَا  المنكدر:  بن  محمّد  قال  كما   .  5

جَعْفَرٍ،  بِي 
َ
أ عِنْدَ  مِنْهُمْ  عِلْمًا  صْغَرَ 

َ
أ حَدٍ 

َ
أ عِنْدَ  الْعُلَمَاءَ  يْتُ 

َ
رَأ »مَا  عطاء:  بن  اللّه  عبد  وقال   ،» عَلِيٍّ بْنَ 

ج٣،  الأصبهانيّ،  نعيم  لأبي  الأصفياء  وطبقات  الأولياء  )حلية  مٌ«  مُتَعَلِّ هُ  نَّ
َ
كَأ عِنْدَهُ  الْحَكَمَ  يْتُ 

َ
رَأ لَقَدْ 

فَقَالَ:  يْنِ،  الْخُفَّ عَلَى  الْمَسْحِ  عَنِ  بِيعِيَّ  السَّ إِسْحَاقَ  بَا 
َ
أ لْتُ 

َ
»سَأ الربيع:  بن  قيس  وقال  ص١٨٦(، 

الْحُسَيْنِ،  بْنِ  عَلِيِّ  بْنَ  دَ  مُحَمَّ مِثْلَهُ  قَطُّ  رَ 
َ
أ لَمْ  هَاشِمٍ  بَنِي  مِنْ  رَجُلًًا  لَقِيتُ  ى  حَتَّ يَمْسَحُونَ،  اسَ  النَّ دْرَكْتُ 

َ
 أ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام242

وجعفر بن محمّد الصّادق )ت١٤٨هـ(1، وموسى بن جعفر المعروف بالكاظم )ت١٨٣هـ(2، وعّلي 
بن موسى المعروف بالرّضا )ت٢٠٣هـ(3 في العلم والفضل، وهذا ما لا يخفى على المتتبّع.

بُو إِسْحَاقَ: فَمَا مَسَحْتُ مُذْ 
َ
يْنِ فَنَهَانِي عَنْهُ، وَقَالَ: لَمْ يَكُنْ عَلِيٌّ يَمْسَحُ، قَالَ أ لْتُهُ عَنِ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَّ

َ
فَسَأ

بَا إِسْحَاقَ« )انظر: إكمال تهذيب الكمال لمُغَلْطاي بن قَلِيج، 
َ
أ نَهَانِي، قَالَ قَيْسٌ: وَمَا مَسَحْتُ مُذْ سَمِعْتُ 

قَى ... وَخَيْرَ  هْلِ التُّ
َ
ج٦، ص٢١(، وكان يقال له »الباقر« لبقره العلم بقرًا، وله يقول القرظيّ: »يَا بَاقِرَ الْعِلْمِ لِِأ

جْبُلِ« )تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٥٤، ص٢٧١(، ويقول مالك بن أعين الجهنيّ: »إِذَا 
َ
ى عَلَى الْْأ مَنْ لَبَّ

بِيِّ ... نِلْتَ بِذَلِكَ فَرْعًا طُوَالََا  يْنَ ابْنُ بِنْتِ النَّ
َ
اسُ عِلْمَ الْقُرَا ... نِ كَانَتْ قُرَيْشٌ عَلَيْهِ عِيَالََا ... وَإِنْ قِيلَ أ طَلَبَ النَّ

ثُ عِلْمًا جِبَالََا« )معجم الشعراء للمرزبانيّ، ص٣٦٦(. لُ لِلْمُدْلِجِينَ ... جِبَالٌ تُوَرِّ ... نُجُومٌ تُهَلِّ
 ، وْرِيُّ بَا حَنِيفَةَ مِنْ تَلََامِذَتِهِ، وَكَذَلِكَ سُفْيَانُ الثَّ

َ
أ نَّ 

َ
وَيُقَالُ أ نْيَا عِلْمُهُ وَفِقْهُهُ،   الدُّ

َ
1 . كما قال الجاحظ: »مَلََأ

فْقَهَ 
َ
حَدًا أ

َ
يْتُ أ

َ
وَحَسْبُكَ بِهِمَا فِي هَذَا الْبَابِ« )الرسائل السياسيّة للجاحظ، ص٤٥٠(، وقال أبو حنيفة: »مَا رَأ

اسَ قَدْ فُتِنُوا بِجَعْفَرِ  بَا حَنِيفَةَ، إِنَّ النَّ
َ
، فَقَالَ: يَا أ قْدَمَهُ الْمَنْصُورُ الْحِيرَةَ، بَعَثَ إِلَيَّ

َ
ا أ دٍ، لَمَّ مِنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ

بَا جَعْفَرٍ وَجَعْفَرٌ جَالِسٌ عَنْ 
َ
أ تَيْتُ 

َ
أ لَةً، ثُمَّ 

َ
رْبَعِينَ مَسْأ

َ
أ لَهُ  تُ 

ْ
أ عَابِ، فَهَيَّ لَهُ مِنْ مَسَائِلِكَ الصِّ ئْ  دٍ، فَهَيِّ بْنِ مُحَمَّ

بِي جَعْفَرٍ«، فذكر أنّه سأله فأجابه عن 
َ
ا بَصُرْتُ بِهِمَا، دَخَلَنِي لِجَعْفَرٍ مِنَ الْهَيْبَةِ مَا لَمْ يَدْخُلْنِي لِِأ يَمِينِهِ، فَلَمَّ

هُ مِنْ سُلََالَةِ  نَّ
َ
أ دٍ، عَلِمْتُ  إِذَا نَظَرْتُ إِلَى جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ جميع مسائله، وقال عمرو بن أبي المقدام: »كُنْتُ 

يْتُهُ وَاقِفًا عِنْدَ الْجَمْرَةِ الْعُظْمَى وَهُوَ يَقُوْلُ: سَلُونِي، سَلُونِي« )انظر: الكامل لابن عديّ، ج٢، 
َ
ينَ، وَقَدْ رَأ بِيِّ النَّ

كْثَرَ كَلََامِهِ 
َ
ينِ، وَكَانَ أ عْلََامِ الدِّ

َ
ص٣٥٨(، وقال أحمد بن إبراهيم بن أبي خالد: »كَانَ إِمَامَ هُدًى، وَعَلَمًا مِنْ أ

حِكَمٌ« )إكمال تهذيب الكمال لمُغَلْطاي بن قَلِيج، ج٢، ص١١٥(.
رَوَى  وَاجْتِهَادِهِ،  عِبَادَتِهِ  مِنْ  الِحَ  الصَّ الْعَبْدَ  يُدْعَى  جَعْفَرٍ  بْنُ  مُوسَى  »كَانَ  الحسن:  بن  يحيى  قال  . كما   2
يْلِ، فَسُمِعَ وَهُوَ  لِ اللَّ وَّ

َ
مَ، فَسَجَدَ سَجْدَةً فِي أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ هُ دَخَلَ مَسْجِدَ رَسُوْلِ اللَّ نَّ

َ
صْحَابُنَا: أ

َ
أ

هْلَ الْمَغْفِرَةِ، فَجَعَلَ 
َ
قْوَى، وَيَا أ هْلَ التَّ

َ
نْبُ عِنْدِي، فَلْيَحْسُنِ الْعَفْوُ مِنْ عِنْدِكَ، يَا أ يَقُوْلُ فِي سُجُوْدِهِ: عَظُمَ الذَّ

لْفُ دِينَارٍ، وَكَانَ 
َ
ةٍ فِيهَا أ هُ يُؤذِيهِ، فَيَبْعَثُ إِلَيْهِ بِصُرَّ نَّ

َ
جُلِ أ ا، كَرِيمًا، يَبْلُغُهُ عَنِ الرَّ صْبَحَ، وَكَانَ سَخِيًّ

َ
ى أ دُهَا حَتَّ يُرَدِّ

نْسَانَ  رْبَعِ مِائَةٍ، وَمِائَتَيْنِ، ثُمَّ يَقْسِمُهَا بِالْمَدِينَةِ، وَكَانَ مَثَلُ صُرَرِهِ إِذَا جَاءَتِ الْْإِ
َ
رَرَ بِثَلََاثِ مِائَةِ دِينَارٍ، وَأ يَصُرُّ الصُّ

هُ  ى اللَّ بِيِّ صَلَّ تَى قَبْرَ النَّ
َ
شِيدُ، فَأ ةُ فَقَدِ اسْتَغْنَى«، وقال عبد الرّحمن بن صالح الأزدي: »حَجَّ هَارُونُ الرَّ رَّ الصُّ

ا انْتَهَى إِلَى الْقَبْرِ، قَالَ:  فْيَاءُ الْقَبَائِلِ، وَمَعَهُ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ، فَلَمَّ
َ
وَأ لَهُ، وَحَوْلَهُ قُرَيْشٌ  زَائِرًا  مَ  وَآلِهِ وَسَلَّ عَلَيْهِ 

لََامُ  بْنُ جَعْفَرٍ، فَقَالَ: >السَّ فَدَنَا مُوسَى  <، افْتِخَارًا عَلَى مَنْ حَوْلَهُ،  يَا ابْنَ عَمِّ هِ  يَا رَسُولَ اللَّ لََامُ عَلَيْكَ  >السَّ
رَ وَجْهُ هَارُونَ، وَقَالَ: هَذَا  مَ مِنْهُ- فَتَغَيَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ قْرَبُ إِلَى النَّ

َ
هُ أ نَّ

َ
بَتِ< -كِنَايَةً عَنْ أ

َ
عَلَيْكَ يَا أ

ا« )انظر: تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج١٥، ص١٤ و١٦(، ووصفه أبو حاتم بأنّه  بَا الْحَسَنِ حَقًّ
َ
الْفَخْرُ يَا أ

ةِ الْمُسْلِمِينَ« )الجرح والتعديل لابن أبي حاتم، ج٨، ص١٣٩(، وذكر ابن الجوزيّ  ئِمَّ
َ
»ثِقَةٌ صَدُوقٌ إِمَامٌ مِنْ أ

من كراماته العجائب )راجع: صفة الصفوة لابن الجوزيّ، ج١، ص٤٠٠(.
هُ نَظَرَ  نَّ

َ
3 . كما جعله المأمون وليّ عهد المسلمين والخليفة من بعده، وسمّاه الرّضا من آل محمّد، »وَذَلِكَ أ

عْلَمُ مِنْهُ« )تاريخ الطبريّ، ج٨، ص٥٥٤(، 
َ
وْرَعُ وَلََا أ

َ
فْضَلُ وَلََا أ

َ
حَدًا هُوَ أ

َ
، فَلَمْ يَجِدْ أ اسِ وَبَنِي عَلِيٍّ فِي بَنِي الْعَبَّ

جُلِ« )مقاتل  فْضَلَ مِنْ هَذَا الرَّ
َ
حَدًا أ

َ
عْلَمُ أ

َ
بِي طَالِبٍ، وَمَا أ

َ
فْضَلِ آلِ أ

َ
خْرِجَهَا إِلَى أ

ُ
نْ أ

َ
َ أ ي عَاهَدْتُ اللَّهَّ وقال: »إِنِّ

الطالبيين لأبي الفرج الأصبهانيّ، ص٤٥٤(، وهو المدفون بطوس في جنب هارون الرشيد، وفي ذلك يقول 
كِيِّ  جْسَ مِنْ قُرْبِ الزَّ هِمْ هَذَا مِنَ الْعِبَرِ ... مَا يَنْفَعُ الرِّ هِمْ ... وَقَبْرُ شَرِّ اسِ كُلِّ دعبل: »قَبْرَانِ فِي طُوسَ خَيْرِ النَّ
جْسِ مِنْ ضَرَرٍ« )عيون أخبار الرضا لابن بابويه، ج٢، ص٢٨١؛ تاريخ دمشق لابن  كِيِّ بِقُرْبِ الرِّ وَلََا ... عَلَى الزَّ

عساكر، ج١٧، ص٢٦٠(.



243 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

من هنا يعلم أنهّ يشترط في الخليفة أن يكون فاطميًّا حسينيًّا، وإن كان الشرط الرئيسّي 
الّلّه عليه وآله وسلمّ. بناء على هذا،  الّلّه بواسطة الّنبّي صلّّى  فيه أن يكون معيّناً من عند 
فإنّ الأخبار التي وردت إثباتاً لخلافة غير أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ليست 
صحيحة؛ لأنهّا أخبار آحاد غير يقينيّة تخالف كتاب الّلّه والأخبار المتواترة عن الّنبّي صلّّى 
الّلّه عليه وآله وسلمّ؛ كما يرُى بين رواتها رجال تابعون للتيّار الأمويّ ومعارضون لأهل بيت 
الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، ولذلك صّرح العديد من أهل الحديث بضعفهم وعدم صحّة 
رواياتهم. بل الإنصاف أنّ جميع هذه الأخبار باطلة، وإنمّا تمّ وضعها إرضاءً للحكّّام الأمويّين 
وعداوةً لأهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، ومن تتبّع أسانيدها أدرك هذه الحقيقة1.

 من أهل بيت النّبّي خلفاء له[
ً

]جعل اثني عشر رجلًا

نعم، قد روى عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ كثير من أصحابه مثل جابر بن سمرة2، 
بن عمرو6،  الّلّه  بن عبّاس5، وعبد  الّلّه  بن عمر4، وعبد  الّلّه  بن مسعود3، وعبد  الّلّه  وعبد 

1 . لمعرفة ذلك، راجع: الوضاعون وأحاديثهم للأمينيّ، ص٤٢٢.
الجعد، ص٣٩٠؛ مسند أحمد، ج٣٤،  ابن  الطيالسيّ، ج٢، ص١٢٧ و٦٠٧؛ مسند  داود  أبي  . مسند   2
ص٤٠١، ٤٠٩، ٤١٣، ٤٢١، ٤٢٦، ٤٢٧، ٤٢٩، ٤٣٩، ٤٤٠، ٤٤٥، ٤٤٩، ٤٥٤، ٤٦٨، ٤٦٩، ٤٧١، 
البخاريّ، ج٩،  ٤٧٢، ٤٧٦، ٤٧٧، ٤٧٨، ٤٨٣، ٤٨٧، ٤٩٠، ٥١٥، ٥١٧، ٥٢٣، ٥٢٥ و٥٢٩؛ صحيح 
ص٨١؛ صحيح مسلم، ج٦، ص٣ و٤؛ سنن أبي داود، ج٤، ص١٠٦؛ سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٠١؛ الآحاد 
والمثاني لابن أبي عاصم، ج٣، ص١٢٦؛ مسند البزار، ج١٠، ص١٧٣، ١٩٤ و١٩٧؛ صحيح ابن حبان، 
ج٦، ص١٣؛ الصحيح من الأخبار المجتمع على صحّته للجوزقيّ، ص١٧١؛ المستدرك على الصحيحين 

للحاكم، ج٣، ص٧١٥
3 . مسند أحمد، ج٦، ص٣٢١ و٤٠٦؛ مسند البزار، ج٥، ص٣٢٠؛ مسند أبي يعلى، ج٨، ص٤٤٤، ج٩، 
على  المستدرك  للطبرانيّ، ج١٠، ص١٥٧؛  الكبير  المعجم  للشاشيّ، ج١، ص٤٠٤؛  المسند  ص٢٢٢؛ 

الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٤٦؛ فوائد تمام، ج٢، ص٢٣١
4 . الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٩٥؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٦٣

5 . الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٩٦؛ عيون الأخبار لابن قتيبة، ج١، ص٣٠٢؛ المعرفة والتاريخ للفسويّ، 
ج١، ص٥٣٥؛ دلائل النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٥١٤؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٣٢، ص٣٠٣

معجم  و٥٦٣؛   ٥٥٨  ،٥٥٧ ص٥٤٨،  ج٢،  عاصم،  أبي  لابن  السنة  ص٩٥؛  ج١،  حمّاد،  لابن  الفتن   .  6
ج١،  للطبرانيّ،  الكبير  المعجم  ص١٧٠٧؛  ج٤،  للآجريّ،  الشريعة  ص٤٥٠؛  ج٣،  للبغويّ،  الصحابة 
ص٥٤ و٩٠؛ الكامل لابن عديّ، ج٤، ص٢٥؛ جزء الحسن بن شاذان، ص٣٧؛ معرفة الصحابة لأبي نعيم 
الأصبهانيّ، ج١، ص٢٣ و٤٩؛ دلائل النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٣٩٢؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج٧، 

ص٢٤٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام244

الّلّه4،  بن عبد  المطّلب3، وجابر  بن عبد  أوفى2، وعبّاس  أبي  بن  الّلّه  مالك1، وعبد  بن  وأنس 
تابعيهم، وبواسطتهم لمئات من  وأبي جحيفة5، وأبي قتادة6، وعائشة7، وغيرهم، لعشرات من 
مِنْ  »يكَُونُ  بألفاظ متقاربة:  اثني عشر، وقال  أنهّ اعتبر عدد الخلفاء من بعده  المسلمين، 
هُمْ مِنْ قُرَيشٍْ«، وأكّد أنهّ لا يزال الإسلام منيعًا عزيزًا قائمًا ماضيًا 

ُّ
بَعْدِي اثْناَ عَشََرَ خَلِيفَةً كُُل

ظاهرًا صالحاً مستقيمًا إلى يوم القيامة بالإعتماد على خلافتهم، وهذا موافق لسنّة الّلّه في الأمم 
ُ مِيثَاقَ بنَِِي  خَذَ اللَّهَّ

َ
السّابقة، إذ جعل لهم اثني عشر إمامًا؛ كما قال على سبيل المثال: وَلقََدْ أ

ائِيلَ وَبَعَثنَْا مِنهُْمُ اثْنََيْ عَشََرَ نقَِيبًا8، ومن الواضح أنّ سنّة الّلّه في الأمم السّابقة جارية في  إسِْْرَ
دَ لسُِنَّةِ  ِ

َ
ينَ خَلوَْا مِنْ قَبلُْ ۖ وَلنَْ تَج ِ

َّ
ِ فِِي الَّذ هذه الأمّة أيضًا، ولن تتبدّل أبدًا؛ كما قال: سُنَّةَ اللَّهَّ

 من أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
ً

9. من هنا يعلم أنّ اثني عشر رجلًا
ً

ِ تَبدِْيلًا اللَّهَّ
هم خلفاؤه من عند الّلّه؛ لأنّ هذا هو حاصل جمع هذا الخبر المتواتر مع خبر الثقلين المتواتر 
ومع كتاب الّلّه، بالإضافة إلى أنهّ هو الضامن الوحيد لكون الإسلام منيعًا عزيزًا قائمًا ماضيًا 
ظاهرًا صالحاً مستقيمًا إلى يوم القيامة؛ بالّنظر إلى أنّ مثل هذه الثمار تأتي بالضّّرورة من خلافة 
روا من  الذين قد طُهّروا من أيّ اعتقاد أو عمل مخالف للإسلام، لا من خلافة الذين لم يطُهَّ
أيّ اعتقاد أو عمل مخالف للإسلام، وبمقتضى مخالفتهم له في عقائدهم أو أعمالهم يخلوّن 
قصد؛  غير  عن  أو  قصد  عن  واستقامته  وظهوره وصلاحه  ومضائه  وقيامه  وعزّته  بمناعته 

1 . كفاية الأثر للخزاز، ص٧٦؛ مقتضب الأثر للجوهريّ، ص٤؛ الدّرّ النظيم لابن حاتم الشاميّ، ص٧٨٨؛ 
جامع الأحاديث للسيوطيّ، ج١٨، ص٦٦؛ كنز العمّال للمتقي الهنديّ، ج١٢، ص٣٤

الدّرّ النظيم لابن حاتم  2 . فضائل أمير المؤمنين لابن عقدة، ص١٥٣؛ مقتضب الأثر للجوهريّ، ص٥؛ 
الشاميّ، ص٧٨٨

الدّرّ  آشوب، ج١، ص٢٥٢؛  أبي طالب لابن شهر  آل  مناقب  للطبرسيّ، ج٢، ص١٦٥؛  الورى  إعلام   .  3
النظيم لابن حاتم الشاميّ، ص٧٩٦

4 . كمال الدّين وتمام النعمة لابن بابويه، ص٣١١؛ كفاية الأثر للخزاز، ص٥٣؛ الإرشاد للمفيد، ج٢، ص٣٤٦
الكبير  المعجم  و١٥٨؛  ص١٥٣  ج١٠،  البزار،  مسند  ص٤٩٢؛  ج١٠،  للبخاريّ،  الكبير  التاريخ   .  5
للطبرانيّ، ج٢٢، ص١٢٠؛ طبقات المحدّثين بأصبهان لأبي الشيخ الأصبهانيّ، ج٢، ص٨٩؛ المستدرك 

على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص٧١٦؛ أخبار أصبهان لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج٢، ص١٤٦
6 . فضائل أمير المؤمنين لابن عقدة، ص١٥١؛ كفاية الأثر للخزاز، ص١٣٩

7 . كفاية الأثر للخزاز، ص١٨٧؛ إعلام الورى للطبرسيّ، ج٢، ص١٦٤
8 . المائدة/ ١٢

ا إِسْمَاعِيلُ فَقَدْ  مَّ
َ
9 . الأحزاب/ ٦٢؛ وقد أشار إلى ذلك في التوراة أيضًا حيث قال لإبراهيم عليه السلام: »وَأ

ةً عَظِيمَةً«  مَّ
ُ
جْعَلُ مِنْهُ أ

َ
تِهِ اثْنَا عَشَرَ رَئِيسًا، وَأ يَّ ا، وَيَكُونُ مِنْ ذُرِّ رُهُ جِدًّ كَثِّ

ُ
يهِ وَأ نَمِّ

ُ
بَارِكُهُ وَأ

ُ
نَا أ

َ
سَمِعْتُ لَكَ فِيهِ، هَا أ
)التكوين، ١٧:٢٠(.



245 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

 وانحطاطه 
ّ

وذلّه إلى وهن الإسلام  أدّى  باسم الخلافة،  والعبّاسييّن  الأمويّين  أنّ حكم  كما 
دة محسوسة. لذلك، 

ّ
وانكساره بمقتضى مخالفتهم له في عقائدهم وأعمالهم، وهذه حقيقة مؤك

فإنّ خلفاء الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ الإثني عشر من قريش، حيث يعُتبرون ضامنين 
لكون الإسلام منيعًا عزيزًا قائمًا ماضياً ظاهرًا صالحاً مستقيمًا إلى يوم القيامة، هم من أهل 
بيته بلا ريب؛ لأنهّم هم الطائفة القرشيّة الوحيدة التي هناك قطع بطهارتها من أيّ رجس 
لمناعة  أن تكون خلافتهم سبباً  وبالّتالي يمكن  القيامة،  يوم  إلى  الّلّه  لكتاب  وملازمتها 
الإسلام وعزّته وقيامه ومضائه وظهوره وصلاحه واستقامته إلى يوم القيامة، وهذه حقيقة 
 من غرق في ظلمات الجهل والتعصّب 

ّ
يذعن بها كّل مسلم منصف ذي علم، ولا ينكرها إلّا

ولا يخاف الّلّه واليوم الآخر.

طبعًا لا يقال أنّ أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، على الأقلّ بعد عّلي وابنه الحسن، 
لم ينالوا انبساط اليد، ولذلك لم يكن من الممكن أن يكونوا مراد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 
وآله وسلمّ بخلفائه الإثني عشر؛ لأنّ الخليفة في الإسلام ليس من نال انبساط اليد، كما أنّ 
كّل من نال انبساط اليد ليس خليفة1، بل الخليفة من عيّنه الّلّه للخلافة، بغضّ الّنظر عمّا 
إذا كان قد نال انبساط اليد أم لا؛ نظرًا لأنّ انبساط اليد يتأتّّى من قبول الّناس، والخلافة لا 
تتأتّّى من قبول الّناس، لكن من قبول الّلّه، ومن الواضح أنّ قبول الّناس لا يتوافق دائمًا مع 
قبول الّلّه، وبالّتالي فإنّ عدم قبول الّناس لا يمنع قبول الّلّه، ولذلك ليست الخلافة مشروطة 
 من خليفة الّلّه في 

ّ
بانبساط اليد، بل انبساط اليد مشروط بالخلافة؛ بمعنى أنهّ غير مقبول إلّا

الأرض. من هنا يعلم أنهّ لا قبول الّناس يخلق الخلافة لأحد، ولا عدم قبولهم ينزع الخلافة 
من أحد؛ لأنّ الخلافة في الإسلام هو الّتعيّّن من عند الّلّه، والّتعيّّن من عند الّلّه غير متوقّف 
على قبول الّناس؛ كما أنّ الخلفاء الإثني عشر الذين عناهم الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، 
والمضاء  والقيام  والعزّة  المناعة  تلك  تتحقّق  لمّا  لأنهّ  قطعًا؛  اللازم  اليد  انبساط  ينالوا  لمّا 

والظهور والصلاح والإستقامة للإسلام إلى يوم القيامة، وهذا واقع معلوم بالوجدان.

مْ مَلِكٌ، 
َ
نَا أ

َ
خَلِيفَةٌ أ

َ
دْرِي أ

َ
هِ مَا أ 1 . الشاهد على ذلك قول عمر بن الخطّاب لأصحابه وهو مبسوط اليد: »وَاللَّ

ا، وَلََا يَضَعُهُ إِلَّاَّ  خُذُ إِلَّاَّ حَقًّ
ْ
مْرٌ عَظِيمٌ«، فقال له قائل: »إِنَّ بَيْنَهُمَا فَرْقًا، إِنَّ الْخَلِيفَةَ لََا يَأ

َ
فَإِنْ كُنْتُ مَلِكًا فَهَذَا أ

خُذُ مِنْ هَذَا وَيُعْطِي هَذَا«، فسكت عمر، وفي 
ْ
اسَ، فَيَأ هِ كَذَلِكَ، وَالْمَلِكُ يَعْسِفُ النَّ نْتَ بِحَمْدِ اللَّ

َ
، وَأ فِي حَقٍّ

رْضِ الْمُسْلِمِينَ دِرْهَمًا 
َ
نْتَ جَبَيْتَ مِنْ أ

َ
مْ خَلِيفَةٌ؟ فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ: إِنْ أ

َ
نَا أ

َ
مَلِكٌ أ

َ
نَّ عُمَرَ قَالَ: أ

َ
رواية أخرى: »أ

نْتَ مَلِكٌ غَيْرُ خَلِيفَةٍ، فَاسْتَعْبَرَ عُمَرُ« )انظر: الطبقات الكبرى لابن 
َ
هِ، فَأ كْثَرَ، ثُمَّ وَضَعْتَهُ فِي غَيْرِ حَقِّ

َ
وْ أ

َ
قَلَّ أ

َ
وْ أ

َ
أ

سعد، ج٣، ص٢٨٥؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١٠، ص٣٦٠؛ تاريخ الطبريّ، ج٤، ص٢١١(.



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام246

من هنا يعلم أنّ تحيّّر أهل الحديث في معنى هذا الخبر المتواتر قد نشأ من تجاهلهم؛ بمعنى 
ا؛ لأنهّ من المسلمّ به أنّ الّنبّي صلّّى الّلّه  أنهّم لم يريدوا معرفة معناه، لا أنّ معناه لا يعُرف حقًّ
عليه وآله وسلمّ لم يكن يريد اللغّز في هذا الخبر، بل كان يريد تعريف المسلمين بالخلفاء 
من بعده، ولذلك إن لم يكن أحد من أصحابه يعرف معنى هذا الخبر، فقد كان عليهم أن 
يسألوه عن ذلك، وإن كانوا لم يسألوه عن ذلك بالرغّم من عدم معرفتهم به، فقد كان عليه 
بالتأكيد أن يبيّنه لهم، ومن هنا يعلم أنّ أصحابه كانوا على معرفة بمعنى هذا الخبر، وبالّتالي 
كان هو قد بينّه لهم، وممّا يشهد على هذه الحقيقة رفع أصواتهم عندما سمعوه بما حال دون 
سماع جزء منه، ولذلك فإنّ التحيّّر في معناه إنمّا حدث في القرون التالية بعد أن استولى على 
الحكم رجال من غير أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ كانوا أكثر من اثني عشر 
وكان لهم عقائد وأعمال مخالفة للإسلام، ونشأ من تجاهل الأخبار القطعيّة عن الّلّه ونبيّه في 
أهل البيت. نعوذ بالّلّه من كتمان الحقّ الذي يشبه عمل كهنة اليهود ونّزيل لعنة الّلّه ولعنة 
هُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بيََّنَّاهُ 

ْ
َيِّناَتِ وَال َا مِنَ الْبْ

ْ
نزَْلْن

َ
ينَ يكَْتُمُونَ مَا أ ِ

َّ
اللاعنين؛ كما قال تعالى: إِنَّ الَّذ

 .1َعِنوُن
َّ

عَنُهُمُ اللَّا
ْ
ُ وَيَل عَنُهُمُ اللَّهَّ

ْ
ِكَ يلَ

َ
ولَئ

ُ
كِتاَبِ ۙ أ

ْ
للِنَّاسِ فِِي ال

]ضرورة احترام أصحاب النّبّي[

الحاصل أنّ عليًّا والحسن والحسين هم ثلاثة من الخلفاء الإثني عشر للنّبّي صلّّى الّلّه عليه 
الّلّه عليه وآله وسلّم  الّنبّي صلّّى  يعُتبرون خلفاء  ذرّيّته  تسعة من  وآله وسلمّ، وبعد الحسين 
يَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْض2ٍ، وهذا ما يقتضيه كتاب الّلّه والأخبار  واحدًا تلو الآخر وفقًا لقاعدة ذُرِّ
من  رجال  لإهانة  مستلزمًا  يكون  أن  دون  وسلمّ،  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  عن  المتواترة 
أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ تولوّا الحكم من بعده؛ لأنّ ما كانت لهم من السوابق 
الحسنة في الإسلام توجب حسن الظنّ بهم، وحسن الظنّ بهم هو أنهّم كانوا في شبهة من هذه 
الحقيقة أو نسوها، ولو كان الواقع غير ذلك أيضًا فهم مسؤولون عن عملهم والآخرون مسؤولون 
عن عملهم، ولا يسُئل المسلمون اللاحقون عمّا عمل المسلمون السّابقون؛ كما قال الّلّه تعالى: 
 .3َيَعْمَلوُن كََانوُا  ا  عَمَّ لوُنَ 

َ
تسُْأ  

َ
وَلَا  ۖ كَسَبتُْمْ  مَا  وَلكَُمْ  كَسَبَتْ  مَا  لهََا  خَلتَْۖ  قَدْ  ةٌ  مَّ

ُ
أ كَ 

ْ
تلِ

1 . البقرة/ ١٥٩
2 . آل عمران/ ٣٤

3 . البقرة/ ١٣٤



247 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

الّلّه أعلم بعملهم ونيتّهم، وكّل  لذلك، ليس من الضروريّ المجادلة في عملهم ونيتّهم؛ لأنّ 
إنسان رهين بعمله ونيتّه؛ كما قال الّلّه تعالى: كُُلُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ رهَِينَة1ٌ، بل إنّ إساءة 
بهم  يُُحسَن  بأن  أولى  إثمًا؛ لأنهّم بسبب سوابقهم الحسنة في الإسلام  بهم قد تكون  الظنّ 
ينَ آمَنُوا اجْتَنِبوُا كَثِيًرا مِنَ  ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
الظنّ، وقد نهى الّلّه عن كثير من الظنون السّيئّة فقال: ياَ أ

 إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ 
َ

نِّ إِثْم2ٌ، بل أمر بإحسان الظنّ بالمسلمين فقال: لوَْلَا نِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّ الظَّ
ا وَقَالوُا هَذَا إِفكٌْ مُبِيٌن3؛ كما أنّ الإستغفار للمسلمين  نْفُسِهِمْ خَيْْرً

َ
مُؤْمِناَتُ بأِ

ْ
مُؤْمِنوُنَ وَال

ْ
ال

مِنْ  ينَ جَاءُوا  ِ
َّ

وَالَّذ الّلّه تعالى:  الأوائل عمل صالح، والحقد عليهم عمل غير صالح؛ لقول 
ينَ  ِ

َّ
 للَِّذ

ًّ
عَْلْ فِِي قُلوُبنِاَ غِلًّا

َ
 تَج

َ
يمَانِ وَلَا ِ

ْ
ينَ سَبَقُوناَ باِلْإ ِ

َّ
اَ وَلِِإخِْوَاننِاَ الَّذ

َ
بَعْدِهِمْ يَقُولوُنَ رَبَّناَ اغْفِرْ لَن

آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رءَُوفٌ رحَِيم4ٌ. لذلك، يجب أن يُُحمل أعمال أصحاب الّنبّي صلّّى الّلّه عليه 
وآله وسلمّ على أحسن وجه ممكن؛ مثل أن يُُحمل امتناعهم عن مبايعة أهل البيت على أنهّم 
أخطؤوا بجهالة أو غفلة أو نسيان أو عجلة أو خوف من الظالمين، دون الإرتداد والنفاق 
كحمل  جائز؛  غير  وهو  كذب،  يمكن  لا  ما  على  أعمالهم  حمل  نعم،  للإسلام.  والعداوة 
محال،  وهو  البيت،  لأهل  مبايعتهم  وجوب  عدم  على  البيت  أهل  دون  من  لحكّّام  مبايعتهم 
ذريعة  تحت  ولو  البيت  لأهل  جواز محاربتهم  على  البيت  أهل  من  لحكّّام  حمل محاربتهم  أو 
جواز  على  الخمر  وشرب  والزنا  القتل  مثل  كبائر  ارتكابهم  حمل  أو  محال،  وهو  الإجتهاد، 
إتيانهم البغي والظّلم والفحشاء  بأنّ  أو الإعتقاد  الإجتهاد في مثل هذه الأمور، وهو محال، 
 من 

ّ
والمنكر يجتمع مع عدالتهم، وهو محال؛ بالّنظر إلى حقيقة أنهّ لا أحد طاهر بعد الّلّه إلّا

ونَ 
ُّ
ينَ يزَُك ِ

َّ
 الَّذ

َ
لمَْ ترََ إِلَى

َ
طهّره الّلّه، ولذلك لا يجوز تطهير من لم يطهّره الّلّه؛ كما قال تعالى: أ

5؛ كما طهّر أهل بيت نبيّه فقال: إِنَّمَا 
ً

 يُظْلمَُونَ فَتِيلًا
َ

 مَنْ يشََاءُ وَلَا
ِّ

ُ يزَُكِّي نْفُسَهُمْ ۚ بلَِ اللَّهَّ
َ
أ

رَكُمْ تَطْهِيًرا6، ولم يطهّر أحدًا غيرهم  َيتِْ وَيُطَهِّ
ْ

هْلَ الْب
َ
ُ لِِيُذْهِبَ عَنكُْمُ الرِّجْسَ أ يرُِيدُ اللَّهَّ

أصحاب  يطهّرون  الذين  فإنّ  لذلك،   .7اتَّقََى بمَِنِ  عْلمَُ 
َ
أ هُوَ   ۖ نْفُسَكُمْ 

َ
أ وا 

ُّ
تزَُك  

َ
فَلَا وقال: 

الواقع؛  يغيّّرون  ولا  أنفسهم،  يخدعون  إنمّا  تهم 
ّ

زلّا من  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى   الّنبّي 

1 . المدّثّر/ ٣٨
2 . الحجرات/ ١٢

3 . النّور/ ١٢
4 . الحشر/ ١٠
5 . النّساء/ ٤٩

6 . الأحزاب/ ٣٣
7 . النّجم/ ٣٢



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام248

تهم لا يضّرونهم شيئاً، وإنمّا يكسبون إثمًا على أنفسهم؛ 
ّ

كما أنّ الذين يسبّونهم بسبب زلّا
ينَ  ِ

َّ
 تسَُبُّوا الَّذ

َ
لأنّ السبّ محرّم في الإسلام وإن كان لمن يعُبد من دون الّلّه؛ كما قال تعالى: وَلَا

م1ٍ، ولذلك فإنّ الذين يسبّون أصحاب الّنبّي 
ْ
َ عَدْوًا بغَِيْْرِ عِل ِ فَيسَُبُّوا اللَّهَّ يدَْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

تهم، هم فاسقون وظالمون إذا أصّروا على ذلك، مثل الذين 
ّ

صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ بسبب زلّا
قَابِۖ  بئِسَْ 

ْ
ل
َ ْ
 تَنَابزَُوا باِلْأ

َ
نْفُسَكُمْ وَلَا

َ
مِزُوا أ

ْ
 تلَ

َ
يسبّون سائر المسلمين؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَا

رون  المُِون2َ، ولو أنهّم لا يكُفَّ هُمُ الظَّ ِكَ 
َ

ولَئ
ُ
فَأ يَتُبْ  لمَْ  وَمَنْ   ۚ يمَانِ  ِ

ْ
بَعْدَ الْإ فُسُوقُ 

ْ
ال الِِاسْمُ 

بسبب هذا الإثم الكبير وفقًا للقاعدة.

]المهديّ آخر خلفاء النّبّي[

على أيّ حال، مهما كان الخلفاء الإثنا عشر من أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، 
فليس بين المسلمين خلاف في آخرهم، وهو رجل سمّي للنّبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ من ولد 
 

ً
فاطمة والحسين يقال له »المهديّ«3، ويظهر بعد أن ملئت الأرض ظلمًا وجورًا، فيملأها عدلًا
وقسطًا؛ فقد روى خبره عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ أكثر من أربعين من أصحابه، 

1 . الأنعام/ ١٠٨
2 . الحجرات/ ١١

3 . قد جاء في رواية »الحسن« بدلًًا من »الحسين«، وهي في سنن أبي داود )ج٤، ص١٠٨(، لكنّه غلط أو 
تصحيف على الأرجح، والشاهد على ذلك اختلاف النسخ؛ فإنّ القندوزيّ )ت١٢٩٤هـ( رواها عن أبي داود 
الموجودة عنده  النسخة  أنّ  والظاهر  للقندوزيّ، ج٣، ص٢٥٩(،  المودّة  ينابيع  )انظر:  »الحسين«  بلفظ 
الضعيفة  المهديّ  أحاديث  في  الموسوعة  )انظر:  الإسناد  منقطعة  لأنّها  ضعيفة؛  الرواية  ثمّ  كذلك.  كانت 
والموضوعة للبستويّ، ص٣٤٧(، وأنّها مخالفة لكتاب اللّه الذي يدلّ على أولويّة الأولاد من أولاد الأخ كما 
تبيّن )راجع: ص٢٤٠(، وأنّها معارضة للروايات التي تدلّ على أنّ المهديّ من ذرّيّة الحسين؛ كما روي عن 
عليّ أنّه ذكر المهديّ وأنّه من ولد الحسين، أجلى الجبين، أقنى الأنف، أزيل الفخذين، أفلج الثّنايا، وهذه 
اللغة للأزهريّ، ج١٣،  )انظر: تهذيب  يَل«  بيان معنى »الزَّ اللغة في  بها أهل  رواية مشهورة عنه استشهد 
ص١٧٤؛ الغريبين في القرآن والحديث لأبي عبيد الهرويّ، ج٣، ص٨٤٤؛ المحكم والمحيط الأعظم لابن 
»سَمِعْتُ  قال:  أنّه  الحسين  عن  وروي  ص٣١٧(،  ج١١،  منظور،  لابن  العرب  لسان  ص٩٠؛  ج٩،  سيده، 
« )الكامل لابن عديّ، ج٧، ص٣٩٨(،  الْمَهْدِيَّ يَعْنِي  ي  هُ مِنِّ إِنَّ يَقُولُ  مَ  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  هِ صَلَّ اللَّ رَسُولَ 
وروي عن حذيفة أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم ذكر المهديّ، فقال سلمان: يا رسول اللّه، من أيّ 
ولدك هو؟ فقال: »مِنْ وَلَدِي هَذَا«، وضرب بيده على الحسين )انظر: الأربعون حديثًا في المهديّ لأبي 
نعيم الأصبهانيّ، ص٥٧(، وروي عن جابر بن عبد اللّه الأنصاريّ أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم 
نَّ الْمَهْدِيَّ مِنْ وُلْدِهِ« )انظر: تاريخ دمشق 

َ
وعده رؤية أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين وقال له: »اعْلَمْ أ

لابن عساكر، ج٥٤، ص٢٧٦(. نعم، إذا كان نسب المهديّ يصل إلى الحسين من طريق أبي جعفر، صحّ 
القول بأنّه من ولد الحسن أيضًا؛ لأنّ والدة أبي جعفر كانت فاطمة بنت الحسن )انظر: الطبقات الكبرى 
لابن سعد، ج٧، ص٣١٥؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٣، ص١٤٧(، وعلى هذا فيمكن اعتبار المهديّ 

ا من جهة الأمّ، وبذلك يُجمع بين الأخبار والأقوال. ا من جهة الأب، وحسنيًّ حسينيًّ



249 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

الّلّه بن  الرحّمن بن عوف3، وعبد  الّلّه2، وعبد  الّلّه بن مسعود1، وطلحة بن عبيد  مثل عبد 
الّلّه6، وحذيفة بن اليمان7، وعمّار بن ياسر8،  الّلّه بن عمر5، وجابر بن عبد   عبّاس4، وعبد 

ج٢،  ماجه،  ابن  سنن  ص٤٢؛  ج٦،  أحمد،  مسند  و٥٢٧؛  ص٥١٣  ج٧،  شيبة،  أبي  ابن  مصنّف   .  1
ص١٣٦٦؛ سنن أبي داود، ج٤، ص١٠٦؛ المعرفة والتاريخ للفسويّ، ج٣، ص١٨٧؛ سنن الترمذيّ، ج٤، 
ص٥٠٥؛ مسند البزار، ج٥، ص٢٢٥؛ المسند للشاشيّ، ج١، ص٣٤٧ و٣٦٢، ج٢، ص١٠٩ و١١٠؛ معجم 
بالغيلانيات لأبي بكر  الفوائد الشهير  ابن الأعرابيّ، ج١، ص٤١٣؛ صحيح ابن حبان، ج٦، ص٩٢ و٩٤؛ 
الشافعيّ، ج١، ص٣٨٣؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج١٠، ص١٣٣، ١٣٤، ١٣٥، ١٣٦ و١٣٧؛ المستدرك 
الأصبهانيّ،  نعيم  لأبي  الأصفياء  وطبقات  الأولياء  حلية  و٥١١؛  ص٤٨٨  ج٤،  للحاكم،  الصحيحين  على 

ج٥، ص٧٥
علل  ص٦٠؛  ج٥،  للطبرانيّ،  الأوسط  المعجم  ص٣٧٦؛  المفقود(،  )الجزء  للطبريّ  الآثار  تهذيب   .  2

الدارقطنيّ، ج٤، ص٢١٣
نعيم الأصبهانيّ، ص٦٧؛ عقد  المهديّ لأبي  الكامل لابن عديّ، ج٤، ص٤٨٩؛ الأربعون حديثًا في   .  3

الدّرر للمقدسيّ، ص٧١، ١٠١ و٢٤٤؛ المنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن قيّم الجوزيّة، ص١٤٧
ص٥١٣؛  ج٧،  شيبة،  أبي  ابن  مصنّف  ٣٧٥؛   ،٣٧٠  ،٣٦٩  ،٣٤٢ ص٩٦،  ج١،  حمّاد،  لابن  الفتن   .  4
فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل، ج٢، ص٩٦٦؛ عيون الأخبار لابن قتيبة، ج١، ص٣٠٢؛ أنساب الأشراف 
للبلاذريّ، ج٤، ص٤٨؛ الكنى والأسماء للدولابيّ، ج١، ص٤٣٦؛ معجم ابن المقرئ، ص٨٨؛ المستدرك 
على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٥٩؛ تفسير الثعلبيّ، ج٣، ص٨٢؛ السنن الواردة في الفتن للدانيّ، 

ج٥، ص١٠٤٣؛ البعث والنشور للبيهقيّ، ص١٣٣ و١٣٦؛ دلائل النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٥١٤
حديثًا  الأربعون  ص٢٥٦؛  ج٤،  للطبرانيّ،  الأوسط  المعجم  ص٣١٠؛  ج١،  شبة،  لابن  المدينة  تاريخ   .  5

في المهديّ لأبي نعيم الأصبهانيّ، ص٥٨، ٧١، ٧٤ و٧٦؛ عقد الدّرر للمقدسيّ، ص٩٢، ٩٣، ٩٥ و١٣٤
الجامع لمعمر بن راشد، ج١١، ص٣٧٢؛ مسند أحمد، ج٢٣، ص٦٣؛ صحيح مسلم، ج١، ص٩٥،   .  6
عوانة،  أبي  مستخرج  ص٤٢١؛  ج٢،  يعلى،  أبي  مسند  ص٣٧٩؛  الجارود،  لابن  المنتقى  ص١٨٥؛  ج٨، 
الإيمان  للطبرانيّ، ج٩، ص٣٩؛  المعجم الأوسط  ابن حبان، ج٦، ص٧٣ و١٢٣؛  ج١، ص٥٧٦؛ صحيح 
لابن منده، ج١، ص٥١٧؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٠١؛ السنن الكبرى للبيهقيّ، 

ج٩، ص٣٠٤
الطبريّ،  تفسير  ص٣٧٧؛  المفقود(،  )الجزء  للطبريّ  الآثار  تهذيب  ص١٨؛  إياس،  أبي  بن  آدم  جزء   .  7
نعيم  لأبي  المهديّ  في  حديثًا  الأربعون  ص٢١٨؛  للواسطيّ،  المقدس  البيت  فضائل  ص٤٢٢؛  ج٢٠، 
الأصبهانيّ، ص٥٧، ٦٠، ٦١، ٧٥ و٨٨؛ السنن الواردة في الفتن للدانيّ، ج٥، ص١٠٩٠؛ الفردوس بمأثور 
الخطاب للديلميّ، ج٤، ص٢٢١؛ الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير للجورقانيّ، ج١، ص٤٨٤؛ عقد 

الدّرر للمقدسيّ، ص٧٣، ٧٥، ٩٤، ١٠٠، ١٠١، ١٣٢، ١٥٠، ٢٠٦ و٢٩٥
النعاليّ،  اللّه  عبد  أبي  فوائد  ص١٢٠؛  للخزاز،  الأثر  كفاية  و٣٣٩؛  ص٣٠٢  ج١،  حمّاد،  لابن  الفتن   .  8
والمشاهير  والصحاح  والمناكير  الأباطيل  ص١٨٨؛  ج٥،  البغداديّ،  للخطيب  بغداد  تاريخ  ٢٨؛  الحديث 

للجورقانيّ، ج١، ص٤٤٢؛ تاريخ دمشق لابن عساكر، ج٢٦، ص٣٥٠؛ عقد الدّرر للمقدسيّ، ص١٣٥



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام250

الأنصاري4ّ،  أيوّب  وأبي  مالك3،  بن  وعوف  حصين2،  بن  وعمران  مالك1،  بن  وأنس 
أمامة9،  وأبي  هريرة8،  وأبي  الصّدفّي7،  وجابر  الفارسّي6،  وسلمان  الخدري5ّ،  سعيد   وأبي 

لأبي  بأصبهان  المحدّثين  طبقات  ص٢٧٤؛  ج١٣،  البزار،  مسند  ص١٣٦٨؛  ج٢،  ماجه،  ابن  سنن   .  1
الشيخ الأصبهانيّ، ج٢، ص٢٩٠؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٣، ص٢٣٣؛ شرح أصول اعتقاد 
أهل السّنّة والجماعة للالكائيّ، ج٨، ص١٥٠٨؛ تفسير الثعلبيّ، ج٨، ص٣١٢؛ أخبار أصبهان لأبي نعيم 

الأصبهانيّ، ج٢، ص٩٥؛ تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج١١، ص٩٢
2 . تهذيب الآثار للطبريّ )الجزء المفقود(، ص٣٧٧؛ كفاية الأثر للخزاز، ص١٣١؛ السنن الواردة في الفتن 
للدانيّ، ج٥، ص١٠٩٢؛ عقد الدّرر للمقدسيّ، ص١٠١؛ وينظر أيضًا: مسند أحمد، ج٣٣، ص١٤٩؛ سنن 
أبي داود، ج٣، ص٤؛ الكنى والأسماء للدولابيّ، ج٢، ص٦٥١؛ تهذيب الآثار للطبريّ )مسند عمر(، ج٢، 

ص٨٢٤؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج١٨، ص١١٦؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٢، ص٨١.
3 . المعجم الكبير للطبرانيّ، ج١٨، ص٥١؛ وينظر أيضًا: الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٦٠؛ مسند أحمد، 
ص٦٣٠؛  ج٣،  للحاكم،  الصحيحين  على  المستدرك  ص١٠١؛  ج٤،  البخاريّ،  صحيح  ص٤١١؛  ج٣٩، 

السنن الواردة في الفتن للدانيّ، ج٤، ص٨٣٥.
4 . المعجم الصغير للطبرانيّ، ج١، ص٧٥؛ ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى لمحبّ الدّين الطبريّ، ص٤٤
شيبة، ج٧،  أبي  ابن  مصنّف  الجعد، ص٣٠١؛  ابن  مسند  راشد، ج١١، ص٣٧١؛  بن  لمعمر  الجامع   .  5
مسلم،  صحيح  و٦٢؛  ص٣٩  ج١٨،   ،٤١٦  ،٣٢١  ،٢٥٤ ص٢١٠،  ج١٧،  أحمد،  مسند  و٥١٣؛  ص٥١٢ 
ج٨، ص١٨٥؛ سنن أبي داود، ج٤، ص١٠٧؛ سنن الترمذيّ، ج٤، ص٥٠٦؛ مسند البزار، ج١٨، ص٧٥؛ 
مسند أبي يعلى، ج٢، ص٢٧٤، ٣٥٦ و٣٦٧؛ صحيح ابن حبان، ج٦، ص٩٣؛ المعجم الأوسط للطبرانيّ، 
ج٩، ص١٧٦؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥١٢، ٦٠٠ و٦٠١؛ حلية الأولياء وطبقات 

الأصفياء لأبي نعيم الأصبهانيّ، ج٣، ص١٠١؛ دلائل النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٥١٤
الأربعون  للجوهريّ، ص٨؛  الأثر  للخزاز، ص٤٣؛ مقتضب  الأثر  بابويه، ص٤٧٥؛ كفاية  الخصال لابن   .  6

حديثًا في المهديّ لأبي نعيم الأصبهانيّ، ص٥٧؛ إعلام الورى للطبرسيّ، ج٢، ص١٨٠
7 . الفتن لابن حمّاد، ج١، ص١٢١، ٣٨١ و٣٨٣؛ الجرح والتعديل لابن أبي حاتم، ج٢، ص٤٩٤؛ المعجم 
في  الإستيعاب  ص٥٥٤؛  ج٢،  الأصبهانيّ،  نعيم  لأبي  الصحابة  معرفة  ص٣٧٤؛  ج٢٢،  للطبرانيّ،  الكبير 

معرفة الأصحاب لابن عبد البرّ، ج١، ص٢٢١
ج٤،  البخاريّ،  صحيح  ص١٠٨؛  ج١٣،  أحمد،  مسند  ص٤٠٠؛  ج١١،  راشد،  بن  لمعمر  الجامع   .  8
ص٥٠٥؛  ج٤،  الترمذيّ،  سنن  ص٩٢٨؛  ج٢،  ماجه،  ابن  سنن  ص٩٤؛  ج١،  مسلم،  صحيح  ص١٦٨؛ 
مسند أبي هريرة لأبي إسحاق العسكريّ، ص٦٩؛ مسند أبي يعلى، ج١٢، ص١٩؛ مستخرج أبي عوانة، 
الأوسط  المعجم  ص٩٢؛  ج٦،  حبان،  ابن  صحيح  ص١٠٥١؛  ج٣،  الأعرابيّ،  ابن  معجم  ص٥٧٥؛  ج١، 
للطبرانيّ، ج٥، ص١٩٥؛ الصحيح من الأخبار المجتمع على صحّته للجوزقيّ، ص٢٠٨؛ المستدرك على 

الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥٦٥
9 . الفتن لابن حمّاد، ج٢، ص٥٦٦؛ سنن ابن ماجه، ج٢، ص١٣٥٩؛ الفتن لحنبل بن إسحاق، ص١٤١؛ 
الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم، ج٢، ص٤٤٧؛ مسند الرويانيّ، ج٢، ص٢٩٥؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، 

ج٨، ص١٠١؛ فوائد تمام، ج١، ص١١٦



251 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لمئات  وبواسطتهم  تابعيهم،  من  لعشرات  وغيرهم4،  وعائشة3،  سلمة2،  وأمّ  وثوبان1، 
الترمذيّ  مثل  الحديث،  أئمّة  من  كثير  وتواتره  بصحّته  وصّرح  المسلمين،  من 
والبغويّ  )ت٤٥٨هـ(،  والبيهقّي  )ت٤٠٥هـ(،  والحاكم  )ت٣٦٣هـ(،  والآبريّ  )ت٢٧٩هـ(، 
والّذهبّي  )ت٧٤٢هـ(،  والمزّيّ  )ت٦٧١هـ(،  والقرطبّي  )ت٦٣٠هـ(،  الأثير  وابن  )ت٥١٦هـ(، 
)ت٩١١هـ(،  والسيوطّي  )ت٩٠٢هـ(،  والسّخاويّ  )ت٨٠٧هـ(،  والهيثمّي  )ت٧٤٨هـ(، 
وغيرهم5،  )ت١٤٢٠هـ(،  والألبانّي  )ت١٣٤٥هـ(،  والكتّانّي  )ت٩٧٤هـ(،  حجر   وابن 

1 . الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٣١١؛ مسند أحمد، ج٣٧، ص٧٠؛ سنن ابن ماجه، ج٢، ص١٣٦٧؛ مسند 
البزار، ج١٠، ص١٠٠؛ مسند الرويانيّ، ج١، ص٤١٧؛ البدء والتاريخ للمقدسيّ، ج٢، ص١٧٤؛ المستدرك 
على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٥١٠ و٥٤٧؛ السنن الواردة في الفتن للدانيّ، ج٥، ص١٠٣٢؛ دلائل 

النبوة للبيهقيّ، ج٦، ص٥١٥
ج٤،  راهويه،  بن  إسحاق  مسند  ص٤٦٠؛  ج٧،  شيبة،  أبي  ابن  مصنّف  ص٣٩٣؛  الجعد،  ابن  مسند   .  2
ص١٢٢ و١٧٠؛ مسند أحمد، ج٤٣، ص٢٨٢، ج٤٤، ص٢٨٦؛ صحيح مسلم، ج٨، ص١٦٦؛ تاريخ المدينة 
لابن شبة، ج١، ص٣٠٩؛ سنن ابن ماجه، ج٢، ص١٣٦٨؛ سنن أبي داود، ج٤، ص١٠٧؛ التاريخ الكبير 
الثالث(، ج٢، ص١١٨؛ مسند أبي يعلى، ج١٢، ص٣٧٠؛ مستخرج أبي عوانة،  لابن أبي خيثمة )السفر 
ج٢٢، ص٤٥؛ صحيح ابن حبان، ج٦، ص٩٧؛ المعجم الكبير للطبرانيّ، ج٢٣، ص٢٦٧ و٢٩٦؛ المؤتلف 

والمختلف للدارقطنيّ، ج٤، ص٢٢٧٠؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٤٧٨ و٦٠٠
3 . الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٣٧١؛ مسند أحمد، ج٤١، ص٢٥٨؛ صحيح مسلم، ج٨، ص١٦٨؛ تاريخ 
ص٣٦٨؛  ج١٢،  يعلى،  أبي  مسند  ص٤٦٩؛  ج٤،  الترمذيّ،  سنن  ص٣١٠؛  ج١،  شبة،  لابن  المدينة 

مستخرج أبي عوانة، ج٢٢، ص٤١
4 . منهم من روي عنه مرفوعًا، ومنهم من روي عنه موقوفًا، إلّّا أنّ الموقوف عليهم في هذا الباب له حكم 
المرفوع؛ لأنّهم ما كانوا يعلمون الغيب، وإنّما كانوا يخبرون بما سمعوه من النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم 
أثناء صحبتهم له، وممّن روي عنه في هذا الباب أيضًا عليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعمر، وعثمان، 
والعبّاس، وحفصة، وأمّ حبيبة، وأسماء بنت عميس، وعبد اللّه بن عمرو، وقرّة بن إياس، وعمرو بن عوف، 
بن  اللّه  وعبد  الهلاليّ،  وعليّ  حاتم،  بن  وعديّ  الأشعريّ،  موسى  وأبو  الدّاريّ،  وتميم  وهب،  بن  وحارثة 

الحارث بن جزء الزبيديّ، وذو مخمر ابن أخي النجاشيّ، وغيرهم.
خْبَارُ 

َ
5 . على سبيل المثال، قال الآبريّ )ت٣٦٣هـ( في »مناقب الشافعيّ« )ص٩٥(: »قَدْ تَوَاتَرَتِ الْْأ

بَيْتِهِ  هْلِ 
َ
أ مِنْ  هُ  نَّ

َ
وَأ  ، الْمَهْدِيِّ بِمَجِيءِ  مَ  وَسَلَّ عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ الْمُصْطَفَى  عَنِ  رُوَاتِهَا  بِكَثْرَةِ  وَاسْتَفَاضَتْ 

خْبَارَ 
َ
الْْأ »إِنَّ  ص١٢١(:  )ج٨،  »تفسيره«  في  )ت٦٧١هـ(  القرطبيّ  وقال  مَ«،  وَسَلَّ عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ

تيميّة  ابن  وقال  مَ«،  وَسَلَّ عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولِ  عِتْرَةِ  مِنْ  الْمَهْدِيَّ  نَّ 
َ
أ عَلَى  تَوَاتَرَتْ  قَدْ  حَاحَ  الصِّ

خُرُوجِ  عَلَى  بِهَا  يُحْتَجُّ  تِي  الَّ حَادِيثَ 
َ
الْْأ »إِنَّ  ص٢٥٤(:  )ج٨،  النبويّة«  السّنّة  »منهاج  في  )ت٧٢٨هـ( 

الساعة« )ص٢١٥(:  البرزنجيّ )ت١١٠٣هـ( في »الإشاعة لأشراط  حَادِيثُ صَحِيحَةٌ«، وقال 
َ
أ الْمَهْدِيِّ 

هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولِ  عِتْرَةِ  مِنْ  هُ  نَّ
َ
وَأ مَانِ،  الزَّ آخِرَ  وَخُرُوجِهِ  الْمَهْدِيِّ  وُجُودِ  حَادِيثَ 

َ
أ نَّ 

َ
أ عَلِمْتَ  »قَدْ 

وقال  نْكَارِهَا«،  لِِإِ مَعْنَى  فَلََا   ، الْمَعْنَوِيِّ وَاتُرِ  التَّ حَدَّ  بَلَغَتْ  لََامُ  السَّ عَلَيْهَا  فَاطِمَةَ  وُلْدِ  مِنْ  مَ  وَسَلَّ عَلَيْهِ 
ص١٧٥(،  المصدر،  )نفس  تَنْحَصِرُ«  تَكَادُ  لََا  رِوَايَاتِهَا  اخْتِلََافِ  عَلَى  فِيهِ  الْوَارِدَةَ  حَادِيثَ 

َ
الْْأ »إِنَّ   أيضًا: 



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام252

المنادي  وابن  أبي خيثمة )ت٢٧٩هـ(،  وابن  حّماد )ت٢٢٨هـ(،  ابن  فيه كثير منهم، مثل  ف 
ّ
وأل

والكنجّي  )ت٦٢٦هـ(،  والحمويّ  )ت٦٠٠هـ(،  الغنّي  وعبد  )ت٤٣٠هـ(،  نعيم  وأبي  )ت٣٣٦هـ(، 
)ت٦٥٨هـ(، وابن القيّم )ت٧٥١هـ(، وابن كثير )ت٧٧٤هـ(، والسيوطّي )ت٩١١هـ(، وابن حجر 
)ت٩٧٤هـ(، والشوكانّي )ت١٢٥٠هـ(، وغيرهم أجزاء مستقلةّ، ومضمونه موافق لما وعد الّلّه تعالى 
 ،1َالِِحوُن رضَْ يرَِثُهَا عِبَادِيَ الصَّ

َ ْ
نَّ الْأ

َ
رِ أ

ْ
ك بُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّ في القرآن إذ قال: وَلقََدْ كَتَبنَْا فِِي الزَّ

وَارِثِيَن2، وقال: 
ْ
عَْلهَُمُ ال

َ
ةً وَنَج ئمَِّ

َ
عَْلهَُمْ أ

َ
رضِْ وَنَج

َ ْ
ينَ اسْتُضْعِفُوا فِِي الْأ ِ

َّ
نْ نَمُنَّ عََلَىَ الَّذ

َ
وقال: وَنرُِيدُ أ

ينَ  ِ
َّ

رضِْ كَمَا اسْتَخْلفََ الَّذ
َ ْ
الِِحاَتِ ليَسَْتَخْلِفَنَّهُمْ فِِي الْأ ينَ آمَنُوا مِنكُْمْ وعََمِلوُا الصَّ ِ

َّ
ُ الَّذ وعََدَ اللَّهَّ

 
َ

مْنًا ۚ يَعْبُدُوننَِِي لَا
َ
َّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أ لَنَ ُبَدِّ

َ
ِي ارْتضَََى لهَُمْ وَلَي

َّ
نََنَّ لهَُمْ دِينَهُمُ الَّذ ُمَكِّ مِنْ قَبلِْهِمْ وَلَيَ

ينَ آمَنُوا مَنْ  ِ
َّ

هَا الَّذ يُّ
َ
فَاسِقُون3َ، وقال: ياَ أ

ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
كُونَ بِِي شَيئًْا ۚ وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلكَِ فَأ يشُْْرِ

كََافِرِينَ 
ْ
ةٍ عََلَىَ ال عِزَّ

َ
مُؤْمِنِيَن أ

ْ
ةٍ عََلَىَ ال

َّ
ذِل

َ
بُّونهَُ أ بُّهُمْ وَيُُحِ ُ بقَِوْمٍ يُُحِ تِِي اللَّهَّ

ْ
يرَْتدََّ مِنكُْمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوفَْ يأَ

وَاسِعٌ   ُ وَاللَّهَّ  ۚ يشََاءُ  مَنْ  يؤُْتِيهِ   ِ اللَّهَّ فَضْلُ  ذَلكَِ   ۚ ئمٍِ 
َ

لَا لوَْمَةَ  يََخَافوُنَ   
َ

وَلَا  ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  فِِي  يُُجَاهِدُونَ 
عَلِيم4ٌ؛ نظرًا لأنّ المستفاد منه حتميّة سيطرة بعض عباد الّلّه المؤمنين الصّالحين المستضعفين 
على  مثال  خير  والمهديّ  المستقبل،  في  الأرض  على  الشجعان  الرحّماء  المجاهدين  المحبوبين 
 هؤلاء العباد نظرًا للأوصاف الواردة له في الخبر المتواتر عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، 

وَايَاتُ،  الرِّ بِخُرُوجِهِ  كَثُرَتْ  »قَدْ  ص٨٤(:  )ج٢،  البهيّة«  الأنوار  »لوامع  في  )ت١١٨٨هـ(  السفارينيّ  وقال 
نْ  ى عُدَّ مِنْ مُعْتَقَدَاتِهِمْ... وَقَدْ رُوِيَ عَمَّ ةِ حَتَّ نَّ ، وَشَاعَ ذَلِكَ بَيْنَ عُلَمَاءِ السُّ وَاتُرِ الْمَعْنَوِيِّ ى بَلَغَتْ حَدَّ التَّ حَتَّ
الْعِلْمَ  مَجْمُوعُهُ  يُفِيدُ  مَا  بَعْدِهِمْ  مِنْ  ابِعِينَ  التَّ وَعَنِ  دَةٍ  مُتَعَدِّ بِرِوَايَاتٍ  مِنْهُمْ  ذُكِرَ  مَنْ  وَغَيْرِ  حَابَةِ  الصَّ مِنَ  ذُكِرَ 
ةِ  نَّ السُّ هْلِ 

َ
أ عَقَائِدِ  فِي  نٌ  وَمُدَوَّ الْعِلْمِ،  هْلِ 

َ
أ عِنْدَ  رٌ  مُقَرَّ هُوَ  كَمَا  وَاجِبٌ  الْمَهْدِيِّ  بِخُرُوجِ  يمَانُ  فَالْْإِ ؛  الْقَطْعِيَّ

عَلَيْهَا  الْوُقُوفُ  مْكَنَ 
َ
أ تِي  الَّ الْمَهْدِيِّ  فِي  الْوَارِدَةُ  حَادِيثُ 

َ
»الْْأ )ت١٢٥٥هـ(:  الشوكانيّ  وقال  وَالْجَمَاعَةِ«، 

عِيفِ الْمُنْجَبَرِ، وَهِيَ مُتَوَاتِرَةٌ بِلََا شَكٍّ وَلََا شُبْهَةٍ، بَلْ يَصْدُقُ  حِيحِ وَالْحَسَنِ وَالضَّ مِنْهَا خَمْسُونَ حَدِيثًا فِي الصَّ
الحديث  المتناثر من  )نظم  صُولِ« 

ُ
الْْأ فِي  رَةِ  الْمُحَرَّ صْطِلََاحَاتِ  الْْإِ جَمِيعِ  عَلَى  دُونَهَا  مَا  عَلَى  وَاتُرِ  التَّ وَصْفُ 

للكتانيّ، ص٢٢٧(، وقال صدّيق حسن خان )ت١٣٠٧هـ( في »الإذاعة لما كان وما يكون بين  المتواتر 
وَاتُرِ، وَهِيَ  ا، تَبْلُغُ حَدَّ التَّ حَادِيثُ الْوَارِدَةُ فِيهِ عَلَى اخْتِلََافِ رِوَايَاتِهَا كَثِيرَةٌ جِدًّ

َ
يدي السّاعة« )ص١٤٩(: »الْْأ

نَّ الْمَهْدِيَّ يَخْرُجُ 
َ
سْلََامِ مِنَ الْمَعَاجِمِ وَالْمَسَانِيدِ«، وقال أيضًا: »لََا شَكَّ فِي أ نَنِ وَغَيْرِهَا مِنْ دَوَاوِينِ الْْإِ فِي السُّ

ةِ خَلَفًا  مَّ
ُ
فَقَ عَلَيْهِ جُمْهُورُ الْْأ خْبَارِ فِي الْبَابِ، وَاتَّ

َ
مَانِ مِنْ غَيْرِ تَعْيِينٍ لِشَهْرٍ وَعَامٍ، لِمَا تَوَاتَرَ مِنَ الْْأ فِي آخِرِ الزَّ

عَنْ سَلَفٍ، إِلَّاَّ مَنْ لََا يُعْتَدُّ بِخِلََافِهِ« )نفس المصدر، ص١٨٢(.
1 . الأنبياء/ ١٠٥

2 . القصص/ ٥
3 . النّور/ ٥٥

4 . المائدة/ ٥٤

ِ



253 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

وبالّتالي فإنّ سيطرته على الأرض في المستقبل أمر محتوم وفقًا لوعد الّلّه تعالى في القرآن؛ كما 
 

َ
ُ وعَْدَه2ُ، وقال: فَلَا  يُُخْلِفُ اللَّهَّ

َ
ِ ۖ لَا 1، وقال: وعَْدَ اللَّهَّ ِ حَقٌّ هَا النَّاسُ إِنَّ وعَْدَ اللَّهَّ يُّ

َ
قال: ياَ أ

توُعَدُونَ  مَا  إِنَّ وقال:   ،4ٌلصََادِق توُعَدُونَ  مَا  إِنَّ وقال:   ،3َُرسُُله وعَْدِهِ  مُُخلِْفَ   َ اللَّهَّ سَْبََنَّ 
َ

تَح
لوََاقِع5ٌ. بناء على هذا، من الجدير أن يكون الإعتقاد بحتميّة ظهور المهديّ كخليفة الّلّه في 
 وقسطًا بإقامة 

ً
الأرض ورجل من أهل بيت الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ يملأ الأرض عدلًا

المسلمين، حتّّى  ومتّفقًا عليه بين  الكامل والخالص معدودًا من مسلمّات الإسلام  الإسلام 
يكون أساسًا لوحدتهم في المستقبل.

]عدم ظهور المهديّ في الأرض وضرورة ظهوره[

 وقسطًا حتّّى الآن، وهذا يعني أنّ المهديّ لم يظهر 
ً

هذا في حين أنّ الأرض لم تملئ عدلًا
فيها بعد، والذين يحسبون أنهّ قد ظهر فيها مخطئون6. طبعًا ظهوره لا يعني وصول الّناس إليه 
َوْمَ  الْيْ كُ 

ْ
مُل

ْ
ال لكَُمُ  قَوْمِ  ياَ  تعالى:  الّلّه  قال  أيضًا سيطرته على الأرض؛ كما  فقطّ، بل يعني 

ظَاهِرِين8َ، ومن  صْبَحُوا 
َ
فَأ عَدُوِّهِمْ  عََلَىَ  آمَنُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ يَّدْناَ 

َ
فَأ وقال:   ،7ِْرض

َ ْ
الْأ فِِي  ظَاهِرِينَ 

الواضح أنّ ظهوره بمعنى سيطرته على الأرض بعد وصول الّناس إليه، أمر ضروريّ لتحقّق ما 
 قبل ظهور 

ً
وعد الّلّه ونبيّه؛ لأنّ المستفاد من وعدهما أنّ الأرض تملئ ظلمًا ولا تملئ عدلًا

المهديّ، وهذا يعني أنّ حاكميّة الّلّه على الأرض لا تتحقّق قبل ظهور المهديّ؛ بالّنظر إلى أنهّا 
؛ لأنّ 

ً
لو تحقّقت قبل ظهور المهديّ، لما ملئت الأرض ظلمًا قبل ظهور المهديّ، بل ملئت عدلًا

 َ الّلّه عادل، وتحقّق حاكميّته على الأرض يعني تحقّق حاكميّة العدل عليها؛ كما قال: إِنَّ اللَّهَّ
 .11عَالمَِين

ْ
مًا للِ

ْ
مُقْسِطِيَن10، وقال: وَمَا الله يرُِيدُ ظُل

ْ
َ يُُحِبُّ ال عَدْل9ِ، وقال: إِنَّ اللَّهَّ

ْ
مُرُ باِل

ْ
يأَ

1 . فاطر/ ٥
2 . الرّوم/ ٦

3 . إبراهيم/ ٤٧
4 . الذّاريات/ ٥

5 . المرسلات/ ٧
6 . يريد القاديانيّة والبهائيّة وأمثالهم من أتباع الكذبة والدّجّالين.

7 . غافر/ ٢٩
8 . الصّف/ ١٤
9 . النّحل/ ٩٠

10 . المائدة/ ٤٢
11 . آل عمران/ ١٠٨

ََُّ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام254

بل الحقّ أنهّ لا يمكن امتلاء الأرض بالعدل ما لم تتحقّق حاكميّة الّلّه عليها؛ لأنّ العدل 
يعني وضع كّل شيء في موضعه؛ بالّنظر إلى أنّ كّل شيء في العالم له قدره الخاصّ؛ كما قال 
ءٍ قَدْرًا2، وقال: وَكُُلُّ  ُ لِكُُلِّ شََيْ ءٍ خَلقَْناَهُ بقَِدَر1ٍ، وقال: قَدْ جَعَلَ اللَّهَّ الّلّه تعالى: إِنَّا كُُلَّ شََيْ
ءٍ عِندَْهُ بمِِقْدَار3ٍ، وبالّتالي كّل شيء في العالم، له بقدره الخاصّ موضع يناسبه ولا يناسب  شََيْ
غيره، ولذلك من حقّه أن يقرّ في موضعه، وليس من حقّه أن يقرّ في موضع غيره، وبالّتالي 
 ويعين على إصلاح العالم، وقراره في موضع غيره يعتبر ظلمًا 

ً
فإنّ قراره في موضعه يعتبر عدلًا

ويعين على إفساد العالم؛ بالّنظر إلى أنّ الأشياء في العالم ليست منفصلة ومستقلةّ عن بعضها 
البعض، بل هي مترابطة ومتماسكة مع بعضها البعض، وتتأثرّ بعضها ببعض، وتؤثرّ بعضها 
على بعض، ولذلك فأيّ شيء يخرج من موضعه يحتلّ موضع شيء آخر عن قصد أو عن غير 
قصد، وبالّتالي يدفع الشيء الذي احتلّ موضعه إلى أن يكون في غير موضعه ويحتلّ موضع 
ه ظلمًا، 

ّ
غيره عن قصد أو عن غير قصد، وهذه سلسلة الظّلم التي تمتدّ حتّّى تملأ العالم كل

يدِْي 
َ
َحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ بََرِّ وَالْبْ

ْ
فَسَادُ فِِي ال

ْ
وبالّتالي تؤدّي به إلى الفساد؛ كما قال الّلّه تعالى: ظَهَرَ ال

الفُطر، ويسري من شيء  ويتكاثر تكاثر  الطاعون،  انتشار  الظّلم  ينتشر  النَّاس4ِ. كذلك 
واحد إلى شيئين، ومن شيئين إلى أربعة أشياء، ومن أربعة أشياء إلى ثمانية أشياء، وهكذا إلى 
ه جميعًا، لا جزء منه 

ّ
 إذا زال الظّلم عن الأرض كل

ّ
الأشياء كافّة، ولذلك فلا يتحقّق العدل إلّا

ها، كنار صغيرة في كومة 
ّ
فقطّ؛ لأنهّ ما دام في الأرض شيء من الظّلم، فإنهّ ينتشر في الأرض كل

قشّ تعمّها بسرعة، وذلك لأنّ الأرض وحدة منسجمة، وبلادها مترابطة ومتماسكة، وإذا كان 
في بعض بلادها ظلم فإنّ سائر بلادها ستسُاق إلى الظّلم، ولذلك فإنّ العدل إمّا يتحقّق في كّل 

مكان، وإمّا لا يتحقّق في أيّ مكان، والعدل النسّبّي والتمييزيّ غير ممكن.

دون  الأشياء  بعض  وضع  لا  موضعه،  في  شيء  كّل  وضع  يعني  العدل  أنّ  يعلم  هنا  من 
الوحيد  العالم هو  لّلّه؛ لأنّ خالق كّل شيء في   

ّ
إلّا أنّ هذا لا يمكن  الواضح  بعض، ومن 

وبالّتالي يمكنه وضع كّل شيء في موضعه  العالم،  يعلم كّل شيء وقدره وموضعه في  الذي 
العالم،  في  وموضعه  وقدره  شيء  كّل  يعلمون  لا  الآخرين  أنّ  حين  في  العدل،  وتحقيق 
العدل،  ويحقّقوا  موضعه  في  كّل شيء  يضعوا  أن  يستطيعوا  لن  وجدّوا  همّوا  مهما   وبالّتالي 

1 . القمر/ ٤٩
2 . الطّلاق/ ٣

3 . الرّعد/ ٨
4 . الرّوم/ ٤١



255 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ولذلك فإنّ تحقيق العدل ليس في وسعهم، وهو حقّ على الّلّه؛ بمعنى أنّ من واجبه أن يجعل 
لهم تحقيق العدل ممكنًا، لكي لا تكون لهم حجّة عليه بسبب حرمانهم من العدل وعواقب 
َالِغَةُ ۖ فَلوَْ شَاءَ 

ْ
ةُ الْب جَُّ

ْ
ذلك الوخيمة، وتكون الحجّة لّلّه دائمًا؛ كما قال تعالى: قُلْ فَللَِّهِ الْح

جْْمَعِيَن1، وهذا ما يفعله الّلّه من خلال جعل خليفة له في الأرض يهديه إلى كّل 
َ
لهََدَاكُمْ أ

شيء وقدره وموضعه في العالم، ليستطيع أن يضع كّل شيء في موضعه ويحقّق العدل نيابة 
عنه، وهو باعتبار تمتّعه بهذه الهداية الإلهيّة يدُعى »المهديّ«؛ لأنهّ يهُدى من عند الّلّه إلى 

كّل شيء وقدره وموضعه في العالم2.

ة عدم ظهور المهديّ في الأرض[
ّ
]عل

من هنا يعلم أنّ غرض الّلّه من جعل المهديّ في الأرض تحقيق العدل فيها؛ لأنّ المهديّ 
كِتاَبَ 

ْ
ال مَعَهُمُ  اَ 

ْ
نزَْلْن

َ
وَأ َيِّناَتِ  باِلْبْ رسُُلنَاَ  ناَ 

ْ
رسَْل

َ
أ لقََدْ  فيهم:  الّلّه  قال  وقد  الأنبياء،  خليفة 

قِسْط3ِ، ومن الواضح أنّ تحقيق العدل في الأرض ممكن بظهور 
ْ
مِيَزانَ لِِيَقُومَ النَّاسُ باِل

ْ
وَال

المهديّ فيها، ولذلك فإنّ عدم ظهوره فيها لا ينُسب إلى الّلّه؛ لأنّ ذلك متناقض مع غرضه، 
 .4ِعَبِيد

ْ
مٍ للِ

َّ
ناَ بظَِلَّا

َ
يَّ وَمَا أ َ قَوْلُ لَدَ

ْ
لُ ال والتناقض في أغراضه مستحيل؛ كما قال تعالى: مَا يُبَدَّ

ثمّ إنّ عدم ظهور المهديّ في الأرض يمنع تحقّق العدل فيها، في حين أنّ جعل المانع لتحقّق 
العدل فيها ظلم، والظّلم لا ينُسب إلى الّلّه. توضيح ذلك أنّ عدم ظهور المهديّ في الأرض 
العدل في  لظهوره هو ضرورة تحقّق  المقتضي  لأنّ  لظهوره؛  مقتضٍ  بسبب عدم وجود  ليس 
هو  الأرض  في  ظهوره  عدم  فإنّ  هذا  وعلى  موجود،  وهو  ظهوره،  على  ذلك  وتوقّف  الأرض، 
إرادة  من  ناشئاً  يكون  أن  يمكن  لا  كان،  مهما  المانع،  وهذا  لظهوره،  مانع  وجود  بسبب 
العدل  منعًا لتحقّق  يعُتبران  الإبتدائييّن لذلك  والفعل  الإرادة  الإبتدائييّن؛ لأنّ  الّلّه وفعله 
رَبُّكَ  وَمَا  قال:  كما  سبحانه؛  الّلّه  من  يصدر  لا  ما  وهذا  للظّلم،  ابتدائييّن   

ً
وفعلًا وإرادة 

ة7ٍ؛  ذَرَّ مِثقَْالَ  يَظْلِمُ   
َ

لَا  َ اللَّهَّ إِنَّ  وقال:   ،6حَدًا
َ
أ رَبُّكَ  يَظْلِمُ   

َ
وَلَا وقال:   ،5ِعَبِيد

ْ
للِ مٍ 

َّ
 بظَِلَّا

1 . الأنعام/ ١٤٩
« )الغيبة للنعمانيّ،  مْرٍ خَفِيٍّ

َ
هُ يُهْدَى إِلَى كُلِّ أ نَّ

َ
يَ الْمَهْدِيَّ لِِأ مَا سُمِّ 2 . كما روي عن أهل البيت أنّهم قالوا: »إِنَّ

هُ يُهْدَى  نَّ
َ
ص٢٤٣؛ علل الشرائع لابن بابويه، ج١، ص١٦١؛ الغيبة للطوسيّ، ص٤٧١(، وفي رواية أخرى: »لِِأ

وا عَنْهُ« )الإرشاد للمفيد، ج٢، ص٣٨٣(، وروي مثله عن بعض التابعين )الجامع لمعمر بن  مْرٍ قَدْ ضَلُّ
َ
إِلَى أ

راشد، ج١١، ص٣٧٢؛ الفتن لابن حمّاد، ج١، ص٣٥٥؛ السنن الواردة في الفتن للدانيّ، ج٥، ص١٠٦٥(.
3 . الحديد/ ٢٥

4 . ق/ ٢٩
5 . فصّلت/ ٤٦
6 . الكهف/ ٤٩
7 . النّساء/ ٤٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام256

الّلّه وفعله المشتركين مع الآخرين؛ لأنّ  إرادة  ناشئاً من  كما لا يمكن أن يكون ذلك 
كان  فرديًّا  والظّلم  أيضًا،  مشترك  بشكل  منه  يصدر  لا  مستقلّ  بشكل  منه  يصدر  لا  ما 
وفعله  المهديّ  إرادة  من  ناشئاً  ذلك  يكون  أن  يمكن  لا  كما  قبيح؛  فهو  جماعيًّا  أو 
وسلمّ  وآله  الّلّه عليه  الّنبّي صلّّى  بيت  أهل  من  المهديّ  الإبتدائييّن في حالة وجوده؛ لأنّ 
منع  أنّ  الواضح  ومن  رجس،  كّل  من  بيته  أهل  الّلّه  طهّر  وقد  عنه،  المتواتر  للخبر  وفقًا 
تحقّق العدل في الأرض رجس. ثمّ إنّ إرادة المهديّ وفعله الإبتدائييّن يرجعان إلى إرادة 
الّلّه وفعله الإبتدائييّن؛ لأنّ المهديّ خليفة الّلّه في الأرض، ويريد ويفعل خلافة عن الّلّه، 
وفعله  الّلّه  إرادة  باستحالة  مستحيلان  لذلك  الإبتدائييّن  وفعله  إرادته  فإنّ  هذا  وعلى 

لذلك. الإبتدائييّن 

من هنا يعلم أنّ مانع ظهور المهديّ، مهما كان، يأتي من إرادة الّناس وفعلهم الإبتدائييّن، 
 َ والّلّه، سواء بغير واسطة أو بواسطة المهديّ، لا يتدخّل فيه ولا يرضاه؛ كما قال: إِنَّ اللَّهَّ
لِِيَظْلِمَهُمْ   ُ اللَّهَّ كََانَ  فَمَا  وقال:   ،1َيَظْلِمُون نْفُسَهُمْ 

َ
أ النَّاسَ  وَلكَِنَّ  شَيئًْا  النَّاسَ  يَظْلِمُ   

َ
لَا

 ،3َيَظْلِمُون نْفُسَهُمْ 
َ
أ وَلكَِنْ   ُ اللَّهَّ ظَلمََهُمُ  وَمَا  وقال:   ،2َيَظْلِمُون نْفُسَهُمْ 

َ
أ كََانوُا  وَلكَِنْ 

كّل  أنّ  من  الرّغم  عَبِيد4ِ. على 
ْ
للِ مٍ 

َّ
بظَِلَّا ليَسَْ   َ اللَّهَّ نَّ 

َ
وَأ يدِْيكُمْ 

َ
أ مَتْ  قَدَّ بمَِا  ذَلكَِ  وقال: 

 سيئّاً مثل الظّلم، يتمّ بحول وقوّة وعلم وإذن تكوينّي 
ً

شيء في العالم، حتّّى إذا كان عملًا
 ،5ِ  بإِِذْنِ اللَّهَّ

َّ
حَدٍ إِلَّا

َ
ينَ بهِِ مِنْ أ من الّلّه، وبهذا المعنى يرجع إلى الّلّه؛ كما قال: وَمَا هُمْ بضَِارِّ

ُ مَا اقْتَتَلوُا7، وقال: وَلوَْ شَاءَ رَبُّكَ  كُوا6، وقال: وَلوَْ شَاءَ اللَّهَّ شْْرَ
َ
ُ مَا أ وقال: وَلوَْ شَاءَ اللَّهَّ

ِ ۖ وَإِنْ تصُِبهُْمْ سَيِّئَةٌ يَقُولوُا  مَا فَعَلوُه8ُ، وقال: وَإِنْ تصُِبهُْمْ حَسَنَةٌ يَقُولوُا هَذِهِ مِنْ عِندِْ اللَّهَّ
 ،9حَدِيثًا يَفْقَهُونَ  يكََادُونَ   

َ
قَوْمِ لَا

ْ
ال ءِ 

َ
هَؤُلَا فَمَالِ   ۖ  ِ اللَّهَّ عِندِْ  مِنْ  كُُلٌّ  قُلْ   ۚ عِندِْكَ  مِنْ  هَذِهِ 

1 . يونس/ ٤٤
2 . التّوبة/ ٧٠

3 . آل عمران/ ١١٧
4 . آل عمران/ ١٨٢

5 . البقرة/ ١٠٢
6 . الأنعام/ ١٠٧
7 . البقرة/ ٢٥٣
8 . الأنعام/ ١١٢

9 . النّساء/ ٧٨



257 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ء الذي قد نهى الّلّه عنه لا ينُسب إليه حقيقةً؛ لأنهّ قد صدر بوضوح  ولكنّ العمل السّّيّ
صَابكََ 

َ
أ مَا  قال:  الّلّه وأمره؛ كما  الفاعل وفعله الإختياريّ، وكان مخالفًا لرضى  إرادة  من 

صَابَتكُْمْ مُصِيبَةٌ 
َ
ا أ وَلمََّ

َ
صَابكََ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِك1َ، وقال: أ

َ
ِۖ  وَمَا أ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهَّ

مِنْ  صَابكَُمْ 
َ
أ وَمَا  نْفُسِكُم2ْ، وقال: 

َ
أ مِنْ عِندِْ  هُوَ  قُلْ  هَذَا ۖ   

َّ
نَّى

َ
أ تُمْ 

ْ
قُل مِثلْيَهَْا  صَبتُْمْ 

َ
أ قَدْ 

لظهور  مانع  جعل  فإنّ  هذا،  على  بناء   .3كَثِيٍر عَنْ  وَيَعْفُو  يدِْيكُمْ 
َ
أ كَسَبَتْ  فَبِمَا  مُصِيبَةٍ 

المهديّ، بما أنهّ عرقلة لتحقّق العدل، لا ينُسب إلى الّلّه، وإن تمّ بحوله وقوّته وعلمه وإذنه 
التكوينّي، بل ينُسب إلى الّناس؛ لأنهّ قد نشأ من إرادتهم وفعلهم الإختياريّ، وكان مخالفًا 

لرضى الّلّه وأمره4.

نعم، إنّ عدم خلق المهديّ، إن لم يكن قد خُلق من قبل، هو من فعل الّلّه؛ لأنّ الخلق 
المهديّ  خلق  لكنّ   ،5ُمْر

َ ْ
وَالْأ قُ 

ْ
لَ

ْ
الْخ  ُ

َ
لَه  

َ
لَا

َ
أ قال:  كما  الّلّه؛  غير  إلى  ينُسب  لا  وتركه 

الرئيسّي من  الّلّه  الّلّه إذا لم يكن لظهوره مانع من عند الّناس؛ لأنّ غرض  واجب على 
خلقه هو ظهوره، وإذا كان لظهوره مانع من عند الّناس، فإنّ خلقه لا يحقّق غرض الّلّه، 
من  كان  وإن  بعد،  خُلق  قد  يكن  لم  إن  المهديّ،  خلق  عدم  أنّ  القول  يمكن  ولذلك 
إن  أنّ عدم ظهوره،  الّناس وفعلهم الإختياريّ؛ كما  إرادة  يتسبّب عن  أنهّ   

ّ
إلّا الّلّه،  فعل 

كان قد خُلق من قبل، هو نتيجة إرادة الّناس وفعلهم الإختياريّ، ولا يتّهم الّلّه بتسبيبه 
حَتَّىَّ  قَوْمٍ  عََلَىَ  نْعَمَهَا 

َ
أ نعِْمَةً  ا  ً مُغَيِّرِّ يكَُ  لمَْ   َ اللَّهَّ نَّ 

َ
بأِ ذَلكَِ  قال:  كما  الأحوال؛  من  في حال 

وا  ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّىَّ يُغَيِّرِّ  يُغَيِّرِّ
َ

َ لَا َ سَمِيعٌ عَلِيم6ٌ، وقال: إِنَّ اللَّهَّ نَّ اللَّهَّ
َ
نْفُسِهِمْ ۙ وَأ

َ
وا مَا بأِ ُ يُغَيِّرِّ

.7ْنْفُسِهِم
َ
بأِ مَا 

1 . النّساء/ ٧٩
2 . آل عمران/ ١٦٥

3 . الشّورى/ ٣٠
نْ لََا تَنْسَبَ إِلَى خَالِقِكَ مَا لََامَكَ عَلَيْهِ«، رواه ابن بابويه 

َ
4 . كما روي عن أهل البيت أنّهم قالوا: »الْعَدْلُ أ

)ت٣٨١هـ( في »التوحيد« )ص٩٦( و»معاني الأخبار« )ص١١(.
5 . الأعراف/ ٥٤
6 . الأنفال/ ٥٣

7 . الرّعد/ ١١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام258

]وجوب إظهار المهديّ على النّاس[

بناء على هذا، فإنّ خلق الّلّه للمهديّ، إن لم يكن قد خُلق حتّّى الآن، وظهوره إن كان قد 
إذا أزالوا مانع  أنهّ سيكون ممكناً  خُلق، يتوقّف على إرادة الّناس وفعلهم الإختياريّ؛ بمعنى 
 فلن يكون ممكناً، ومن الواضح أنّ إزالة مانع ظهور المهديّ ممكنة لهم؛ لأنّ كّل 

ّ
ظهوره، وإلّا

من يقدر على فعل شيء1 فهو قادر على تركه أيضًا2، وهم كانوا قادرين على جعل مانع لظهور 
المهديّ، ولذلك فمن الواضح أنّ إزالة مانع ظهور المهديّ واجبة عليهم؛ لأنهّم بمقتضى وجودهم 
 بإقامة الإسلام بشكل كامل وخالص، وإقامة الإسلام 

ّ
يحتاجون إلى البقاء، وذلك غير ممكن إلّا

بشكل كامل وخالص تتوقّف على ظهور المهديّ، وظهور المهديّ يتوقّف على عدم وجود مانع 
لذلك، والمانع لذلك ما كسبته أيدي الّناس، وبالّتالي فهم يستطيعون إزالته، ولذلك فلا بحث في 
وجوب إزالته عليهم، والمراد بمانع ظهور المهديّ كّل ما يصدّ سيطرته على الأرض، كعدم وجود 
ما يكفيه من الأنصار والأموال والأسلحة، وجامع ذلك عدم دعم الّناس له بما فيه الكفاية، 
وهم الذين يوفّرون الأنصار والأموال والأسلحة؛ نظرًا لأنّ وجود الأنصار والأموال والأسلحة 
الكافية ضروريّ لتأسيس حكومته، بل لضمان أمنه أيضًا؛ لأنهّ، بشهادة الحسّ والتجربة، لا 
يمكن لأحد أن يسيطر على الأرض دون دعم الّناس له بما فيه الكفاية من خلال تزويده 
بالأنصار والأموال والأسلحة الكافية، ومن الواضح أنّ المهديّ ليس مستثنى من هذه القاعدة 
المحسوسة والمجرّبة. بناء على هذا، فإنّ ظهور المهديّ معلقّ على دعم الّناس له بما فيه الكفاية، 
ومتى توفّر له هذا الّدعم فذلك وقت ظهوره، ومن الواضح أنّ دعم الّناس له بما فيه الكفاية 
يرجع إلى اختيارهم، وهو أمر طبيعّي وممكن لهم، وليس أمرًا غير عاديّ وغير عملّي؛ كما فعلوا 

مثل ذلك لغير المهديّ، ومن خلاله أوصلوهم إلى السلطة مرّات عديدة.

1 . يعني باختيار منه.
2 . هذه قاعدة عقليّة تنبّه لها كثير من أهل العلم؛ كما قال عبد القاهر البغداديّ )ت٤٢٩هـ( في »الفرق 
دْقِ  لْمِ، وَالْقَادِرَ عَلَى الصِّ نْ يَكُونَ قَادِرًا عَلَى الظُّ

َ
بين الفرق« )ص١١٦(: »قَالُوا: إِنَّ الْقَادِرَ عَلَى الْعَدْلِ يَجِبُ أ

هِ«، وقال الفخر  نْ يَكُونَ قُدْرَةً عَلَى ضِدِّ
َ
أ يْءِ يَجِبُ  نَّ الْقُدْرَةَ عَلَى الشَّ

َ
نْ يَكُونَ قَادِرًا عَلَى الْكَذِبِ، لِِأ

َ
أ يَجِبُ 

يْءِ غَيْرَ قَادِرٍ  نْ يَكُونَ الْقَادِرُ عَلَى الشَّ
َ
الرازيّ )ت٦٠٦هـ( في »تفسيره« )ج١٠، ص١٤٨(: »مُحَالٌ عِنْدَهُمْ أ

هِ«، وقال ابن التلمسانيّ )ت٦٤٤هـ( في »شرح المعالم« )ج١، ص٣٦٢(: »الْقُدْرَةُ عِنْدَهُمْ عَلَى  عَلَى ضِدِّ
هِ«، وقال الصفيّ الهنديّ )ت٧١٥هـ( في »نهاية الوصول« )ج٢، ص٧٣١(: »الْقَادِرُ  يْءِ قُدْرَةٌ عَلَى ضِدِّ الشَّ
هِ«، وقال المؤيّد العلويّ )ت٧٤٥هـ( في »الطراز لأسرار البلاغة«  نْ يَكُونَ قَادِرًا عَلَى ضِدِّ

َ
يْءِ لََا بُدَّ وَأ عَلَى الشَّ

نَّ حَقَّ مَنْ كَانَ قَادِرًا عَلَى 
َ
يْضًا، لِِأ

َ
رَرِ وَعَكْسُهُ أ فْعِ فَهُوَ قَادِرٌ عَلَى الضَّ )ج٢، ص١٧٥(: »كُلُّ مَنْ قَدَرَ عَلَى النَّ

يْنِ جَمِيعًا«. دَّ مْرَيْنِ الضِّ
َ
نَّ الْقُدْرَةَ صَالِحَةٌ لِلْْأ

َ
هِ، لِِأ نْ يَكُونَ قَادِرًا عَلَى ضِدِّ

َ
شَيْءٍ أ



259 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بالطبع لا يقال أنّ الّناس لا يمكنهم دعم المهديّ بما فيه الكفاية قبل ظهوره؛ لأنّ ظهوره 
بمعنى سيطرته على الأرض، هو نتيجة دعم الّناس له بما فيه الكفاية، وظهوره بمعنى وصول 
الّناس إليه أيضًا، يحتاج إلى ضمان أمنه على الأقلّ، وهو غير ممكن بدون ما يكفي له من 
الأنصار والأموال والأسلحة. فليس هناك بدّ من دعم المهديّ قبل ظهوره، وذلك ممكن مهما 
كان صعباً؛ لأنّ دعم شخص ما لا يتوقّف على الوصول إليه تفصيليًّا، بل يمكن مع الوصول 
إليه اجماليًّا؛ كما أنّ الوصول الّتفصيلّي إلى الّلّه، بمعنى رؤيته وسماع كلامه، غير حاصل، ومع 
ِ كَمَا قَالَ عِيسََى  نصَْارَ اللَّهَّ

َ
ينَ آمَنوُا كُونوُا أ ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
ذلك فإنّ نصرته ممكنة وواجبة؛ كما قال: ياَ أ

1ِ، ومن الواضح أنّ  نصَْارُ اللَّهَّ
َ
نُْ أ

َ
وََارِيُّونَ نَح

ْ
ِ ۖ قاَلَ الْح َ اللَّهَّ

نصَْاريِ إلَِى
َ
حَوَارِيِّيَن مَنْ أ

ْ
ابْنُ مَرْيَمَ للِ

الّلّه ينُصر بتوفير ما يكفي من الأنصار والأموال والأسلحة لتحقيق حاكميّته على الأرض؛ 
 َ ي يُقْرضُِ اللَّهَّ ِ

َّ
2ِ، وقال: مَنْ ذَا الَّذ نْفُسِكُمْ فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ

َ
مْوَالِكُمْ وَأ

َ
كما قال: وجََاهِدُوا بأِ

وَمِنْ  ةٍ  قُوَّ مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا  لهَُمْ  وا  عِدُّ
َ
وَأ وقال:   ،3ٌكَرِيم جْرٌ 

َ
أ  ُ

َ
وَلَه  ُ

َ
لَه فَيُضَاعِفَهُ  حَسَنًا  قَرضًْا 

كُم4ْ، وهكذا ينُصر المهديّ؛ كما ينَصر كثير من  وعََدُوَّ  ِ اللَّهَّ عَدُوَّ  بهِِ  ترُْهِبوُنَ  يَلِْ 
ْ
رِبَاطِ الْخ

 لم تسبق لهم رؤيتهم ولا محادثتهم، ليمهّدوا حاكميّتهم على العالم؛ بل إنّ أهمّ 
ً

الّناس رجالًا
للنّاس، وأكثر الذين هم معروفون  العالم الآن ليسوا معروفين ولا متاحين  الذين يحكمون 
ومتاحون لهم باسم الحكّّام ليسوا حكّّامًا أصليّين وحقيقيّين، وإنمّا يتبّعون سياسات رجال قد 
اختبؤوا خلفهم وليسوا في متناول الّناس؛ لأنّ معظم الأنصار والأموال والأسلحة هي اليوم في 
قبضة الذين لا يعرفهم الّناس ولا يستطيعون الوصول إليهم، ويدعمونهم وهم لا يشعرون؛ مثل 
الشيطان وقبيله الذين يحكمون العالم، وقد قال الّلّه فيهم: إنَِّهُ يرََاكُمْ هُوَ وَقَبِيلهُُ مِنْ حَيثُْ 
 ترََوْنَهُم5ْ. لذلك فإنّ الحاكميّة على العالم لم تعد بحاجة إلى أن يكون الحاكم معروفًا 

َ
لَا

ومتاحًا لجميع الّناس، بل لم تعد مألوفة وميسورة بذلك؛ لأنّ العالم قد أصبح كبيًرا وغير آمن 
ا، لدرجة أنّ كّل حاكم صالح ومستقلّ فيه يصبح معروفًا ومتاحًا لجميع الّناس يقُضى  جدًّ
عليه غالًبا. هذا يعني أنّ حاكميّة المهديّ على العالم لا تحتاج إلى أن يكون كذلك، ومن 

الممكن تحقّقها بدون ذلك إذا توفّر له ما يكفيه من الأنصار والأموال والأسلحة.

1 . الصّف/ ١٤
2 . التّوبة/ ٤١

3 . الحديد/ ١١
4 . الأنفال/ ٦٠

5 . الأعراف/ ٢٧



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام260

نعم، لا بدّ للنّاس من الوصول إليه من أجل معرفتهم بسنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ 
الرجّوع  يستطيعون سؤاله من خلال  إليه لا  الوصول  بدون  الّلّه؛ لأنهّم  وموضوعات أحكام 
إليه، بل قد يكون وصولهم إليه لتحقيق حاكميّته على النحو الذي يكون مطبّقًا لأحكام 
الّلّه ومحقّقًا للعدل أيضًا ضروريًّا؛ لأنّ الحاكميّة على العالم بدون أن يرُى الحاكم ويكون 
تصلح لأهل  ولا  الظالمين  طريقة  أنهّا   

ّ
إلّا ممكنة،  وإن كانت  الّناس،  مع  مباشر  اتصّال  على 

أمر  إليه،  الّناس  بمعنى وصول  أو  بمعنى حاكميّته  المهديّ، سواء  فإنّ ظهور  العدل. لذلك، 
ضروريّ؛ بيد أنّ وصول الّناس إليه، مثل حاكميّته، يحتاج إلى أن يزيلوا مانعه؛ لأنّ إمكان 
الّلّه من خلقه،  لغرض  ومناقض  للحكمة  له، مخالف  اللازم  الأمن  توفّر  قبل  إليه  الوصول 
في حين أنّ عدم توفّر الأمن اللازم له هو نتيجة المخاطر الناشئة من إرادة الّناس وفعلهم، 
فهو ضامن،  لفعل ضروريّ  مانعًا  كّل من يجعل  أيضًا؛ لأنّ  يزيلوه  أن  وبالّتالي يجب عليهم 

وعليه إزالة المانع، وهذه كقاعدة عقلائيّة.

نعم، من الإنصاف أنّ الّناس لا يمكنهم الوصول إلى المهديّ بدون هداية منه حتّّى بعد 
يكادون  لا  وبالّتالي  موجودًا،  كان  إذا  بمكانه  أو  بوجوده  يعلمون  لا  لأنهّم  لمانعه؛  إزالتهم 
يجدونه بالطلب، ولو معتمدين على علاماته المرويّة. لذلك يجب على المهديّ أن يمكّنهم من 
الوصول إليه إذا أزالوا المانع، وقد يفعل ذلك بإرسال سفير أو رسالة، أو بطريقة أخرى حسب 
الإمكان والمناسبة. بناء على هذا، يجب على الّناس إزالة مانع الوصول إلى المهديّ، وهو قبل كّل 
شيء عدم توفّر الأمن اللازم له؛ فإذا فعلوا ذلك وجب على المهديّ تسهيل وصولهم إليه، وهو 
يفعل ذلك بمقتضى طهارته من الرجّس وعدم افتراقه عن كتاب الّلّه، وعدم فعله لذلك حتّّى 

الآن دليل على أنّ الّناس لمّا يزيلوا مانع الوصول إليه ويوفّروا الأمن اللازم له.

لأنّ  الّناس؛  إلى  محتاجًا  المهديّ  وليس  المهديّ،  إلى  محتاجون  الّناس  أنّ  حين  في  هذا 
المهديّ عالم بأحكام الّلّه وموضوعاتها دون الرجّوع إلى الّناس، لكنّ الّناس لا يعلمون بها 
دون الرجّوع إلى المهديّ، ولذلك ليس على المهديّ أن يرجع إلى الّناس، بل على الّناس أن 
المحتاج إلى من يقضي حاجته،  العقل رجوع  الواجب عند  نظرًا لأنّ  المهديّ؛  يرجعوا إلى 
الجائع،  إلى  الطعام  لا  الطعام،  إلى  يسعى  الجائع  أنّ  كما  إليه؛  المحتاج  إلى  الغنّي  رجوع  لا 
والعطشان يسعى إلى الماء، لا الماء إلى العطشان، والمريض يسعى إلى الطبيب، لا الطبيب إلى 
المريض، والجاهل يسعى إلى العالم، لا العالم إلى الجاهل، وهذا ما تقتضيه الغريزة والطبيعة. 



261 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بناء على هذا، فإنّ إتيان المهديّ إلى الّناس ما لم يأتوا إليه أمر غير طبيعّي ومخالف للحكمة، 
ولذلك لا ينتظره الحكماء، وإنمّا ينتظره السّفهاء1.

]كيفيّة إظهار النّاس المهديّ[

من هنا يعلم أنّ ما يزعم الّناس من أنّ ظهور المهديّ مطلوب من الّلّه ومعلقّ على إرادته 
وفعله الإبتدائييّن غير صحيح؛ لأنّ ظهور المهديّ، بمعنى الوصول إليه وسيطرته على الأرض، 
متوقّف على دعم الّناس له بما فيه الكفاية، كما تبيّّن ذلك، ومن الواضح أنّ دعمهم له بما 
فيه الكفاية يتمّ بإرادتهم وفعلهم الإختياريّين، لا بإرادة الّلّه وفعله الإجباريّين، وإرادة الّلّه 
 أنهّما تابعان لإرادة الّناس وفعلهم؛ كما 

ّ
وفعله، وإن كانا ضروريّين لخلق المهديّ وإظهاره، إلّا

نْفُسِهِم2ْ؛ نظرًا لأنّ إجبار الّناس على نصرة 
َ
ُوا مَا بأِ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّىَّ يُغَيِّرِّ  يُغَيِّرِّ

َ
َ لَا قال: إِنَّ اللَّهَّ

نْتُمْ لهََا 
َ
زِمُكُمُوهَا وَأ

ْ
نلُ

َ
 أنهّ مخالف لسنتّه وطريقته؛ كما قال: أ

ّ
المهديّ، وإن كان ممكنًا لّلّه، إلّا

4؛ كما أنهّ لم يجبر الّناس على  غََيِّ
ْ
َ الرُّشْدُ مِنَ ال ينِ ۖ قَدْ تبَيََّنَّ رَاهَ فِِي الدِّ

ْ
 إِك

َ
كََارهُِون3َ، وقال: لَا

رضِْ 
َ ْ
مَنَ مَنْ فِِي الْأ

َ
نصرة نبيّه الكافية، مع أنهّ كان أحقّ بها من المهديّ، فقال: وَلوَْ شَاءَ رَبُّكَ لَآ

.5نتَْ تكُْرِهُ النَّاسَ حَتَّىَّ يكَُونوُا مُؤْمِنِيَن
َ
فَأ

َ
يعًا ۚ أ هُمْ جََمِ

ُّ
كُُل

تِي« 
ْ
مَامِ مَثَلُ الْكَعْبَةِ، إِذْ يُؤْتَى وَلََا يَأ 1 . كما روي عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »مَثَلُ الْْإِ

نْتَ بِمَنْزِلَةِ الْكَعْبَةِ، 
َ
)كفاية الأثر للخزاز، ص١٩٩ و ٢٤٨(، وقال لعليّ بن أبي طالب على سبيل المثال: »أ

تِهِمْ 
ْ
تُوكَ فَلََا تَأ

ْ
مُوهَا إِلَيْكَ -يَعْنِي الْحُكُومَةَ- فَاقْبَلْهَا مِنْهُمْ، وَإِنْ لَمْ يَأ تَاكَ هَؤُلََاءِ الْقَوْمُ فَسَلَّ

َ
تِي، فَإِنْ أ

ْ
تُؤْتَى وَلََا تَأ

تُوكَ« )الفردوس بمأثور الخطاب للديلميّ، ج٥، ص٣١٥؛ أسد الغابة لابن الأثير، ج٤، ص١٠٦؛ زهر 
ْ
ى يَأ حَتَّ

بَتِ، الْزَمْ بَيْتَكَ 
َ
الفردوس لابن حجر، ج٨، ص٨٤(، وروي أنّ الحسن بن عليّ قال لأبيه بعد قتل عثمان: »يَا أ

ى يَسْتَخْرِجُوكَ  بِلِ حَتَّ حْلََامِهَا، فَلَوْ كُنْتَ فِي جُحْرِ ضَبٍّ لَضَرَبُوا إِلَيْكَ آبَاطَ الْْإِ
َ
ى تَرْجِعَ إِلَى الْعَرَبِ غَوَارِبُ أ حَتَّ

مِنْ جُحْرِكَ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٤٧٨؛ تاريخ المدينة لابن شبة، ج٤، ص١٢٥٦(، وفي رواية 
كَ  لَيَسْتَخْرِجُنَّ ضَبُعٍ  وِجَارِ  كُنْتَ فِي  لَئِنْ  هِ  فَوَاللَّ عُقُولِهَا،  عَوَازِبُ  إِلَيْهَا  تَرْجِعَ  ى  الْعَرَبَ حَتَّ أخرى، قال: »ذَرِ 
مِنْهُ« )تاريخ بغداد للخطيب البغداديّ، ج٨، ص٣٥٥(، وروي أنّ أبا بكرة لقي المغيرة بن شعبة يومًا في 
«، قال: »إِنَّ  حِبُّ

ُ
زُورُ بَعْضَ مَنْ أ

َ
يْنَ تُرِيدُ؟« قال: »أ

َ
الرّحبة، وكان المغيرة يومئذ أميرًا، فقال له أبو بكرة: »أ

مِيرَ يُزَارُ وَلََا يَزُورُ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص١٩٠؛ أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج١، ص٤٩٠(، وكان 
َ
الْْأ

أبو بكرة رجلًًا صالحًا من أصحاب النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم، وروي عن مالك بن أنس أنّه قال: »إِنَّ 
تِي« )المجالسة وجواهر العلم للدينوريّ، ج٨، ص٣٢١(.

ْ
الْعِلْمَ يُزَارُ وَلََا يَزُورُ، وَيُؤْتَى وَلََا يَأ

2 . الرّعد/ ١١
3 . هود/ ٢٨

4 . البقرة/ ٢٥٦
5 . يونس/ ٩٩



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام262

بما  الكفاية، فهو رغبتهم وإعانتهم وطاعتهم له  فيه  بما  للمهديّ  الّناس  المراد بدعم  أمّا 
يريدون غيره؛  المهديّ ولا  يريدون  الكفاية؛ بمعنى أن يكون هناك عدد كافٍ منهم  فيه 
 أن يكون له قبول كافٍ بين الّناس، وإن وصل 

ّ
لأنهّ غالًبا ما لا يصل إلى الحكومة أحد إلّا

واحد،  إقليم  الواقع  في  العالم  لأنّ  معًا؛  حاكمين  إرادة  يمكن  ولا  فيها،  يبقى  فلن  إليها 
إرادة  فإنّ  ولذلك  واحد،  إقليم  في  حاكمان  يجتمع  ولا  واحد،  حاكم  إلى  يحتاج  وبالّتالي 
أن  الكفاية  فيه  بما  المهديّ  إرادة  بعد  الّناس  على  يجب  ثمّ  الآخر.  لإرادة  مانعة  أحدهما 
الظروف  بتهيئة  يقومون  الكفاية؛ بمعنى أن يكون هناك عدد كافٍ منهم  فيه  بما  يعينوه 
عدد  وجود  هي  إليه  للوصول  اللازمة  والظروف  حكومته،  وتشكّّل  إليه  للوصول  اللازمة 
إليه1؛  الّناس  وصول  أثناء  وحرّيّته  صحّته  حفظ  على  يقوون  الأمناء  الحرّاس  من   كافٍ 

صْحَابُهُ« )مسند أحمد، 
َ
مَ كَانَ يَحْرُسُهُ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ

َ
1 . كما روي عن أبي موسى »أ

مَ عَامَ غَزْوَةِ تَبُوكَ قَامَ  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ نَّ رَسُولَ اللَّ
َ
ج٣٢، ص٣٢٤(، وروي عن عبد اللّه بن عمرو »أ

أنّ  يَحْرُسُونَهُ« )مسند أحمد، ج١١، ص٦٣٩(، وروي  صْحَابِهِ 
َ
أ مِنْ  رِجَالٌ  وَرَاءَهُ  فَاجْتَمَعَ  ي،  يُصَلِّ يْلِ  اللَّ مِنَ 

وجوه الأوس والخزرج بعد رجعتهم من أحد كانوا في المسجد على باب النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم 
يَفْعَلُ  »كَمَا  اللّه:  عبد  بن  جابر  قال  ص٢٤٩(،  ج١،  الواقديّ،  )مغازي  تكرّ  أن  قريش  من  فرقًا  يحرسونه 
يْتُ رَسُولَ 

َ
مَرَائِهِمْ« )تاريخ المدينة لابن شبة، ج١، ص٣٠٠(، وروي عن عائشة، قالت: »رَأ

ُ
حَرَسُكُمْ هَؤُلََاءِ لِِأ

يْلَةَ<، فَبَيْنَا نَحْنُ كَذَلِكَ  رِقَ ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَقَالَ: >لَيْتَ رَجُلًًا صَالِحًا يَحْرُسُنِي اللَّ
َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ

بِي 
َ
أ بْنُ  سَعْدُ  قَالَ:  هَذَا؟<  >مَنْ  مَ:  وَسَلَّ وَآلِهِ  عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولُ  فَقَالَ  لََاحِ،  السِّ صَوْتَ  سَمِعْتُ  إِذْ 

ى سَمِعْتُ  مَ حَتَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يْلَةَ، قَالَتْ: فَنَامَ رَسُولُ اللَّ حْرُسُكَ اللَّ
َ
هِ، جِئْتُ أ اصٍ يَا رَسُولَ اللَّ وَقَّ

غَطِيطَهُ« )مشيخة ابن طهمان، ص١٨٢؛ صحيح البخاريّ، ج٩، ص٨٣؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٤(، 
نيس بن أبي 

ُ
يْلَةَ؟« إذ أقبل أ لََا فَارِسٌ يَحْرُسُنَا اللَّ

َ
وروي أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم قال ليلة: »أ

ى تَقِفَ عَلَى جَبَلِ كَذَا وَكَذَا، فَلََا  هِ«، فقال: »انْطَلِقْ حَتَّ نَا ذَا يَا رَسُولَ اللَّ
َ
مَرثَد الغنويّ على فرسه، فقال: »أ

نَ مَنْ خَلْفَكَ«، فلمّا فعل ما أمره رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله  تَغُرَّ وْ قَاضِيَ حَاجَةٍ، وَلََا 
َ
أ يًا  تَنْزِلَنَّ إِلَّاَّ مُصَلَّ

لَّاَّ يَعْمَلَ بَعْدَ هَذَا عَمَلًًا« )انظر: 
َ
وسلّم من الحرس قال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم: »مَا عَلَى هَذَا أ

مغازي الواقديّ، ج٣، ص٨٩٤(، وروي أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم قال ليلة حين صلّى العشاء: 
هِ«، فقال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم: »مَنْ  نَا يَا رَسُولَ اللَّ

َ
يْلَةَ؟« فقام رجل فقال: »أ »مَنْ يَحْفَظُنَا اللَّ

يْلَةَ؟« فقام رجل  نْتَ؟« قال: »ذَكْوَانُ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ«، قال: »اجْلِسْ«، ثمّ قال: »مَنْ رَجُلٌ يَحْفَظُنَا هَذِهِ اللَّ
َ
أ

بُو سَبُعٍ«، قال: »اجْلِسْ«، ثمّ قال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله 
َ
نَا أ

َ
نْتَ؟« قال: »أ

َ
نَا«، فقال: »مَنْ أ

َ
فقال: »أ

فقال:  اسمه،  فذكر  نْتَ؟« 
َ
أ »مَنْ  فقال:  نَا«، 

َ
»أ فقال:  فقام رجل  يْلَةَ؟«  اللَّ هَذِهِ  يَحْفَظُنَا  رَجُلٌ  »مَنْ  وسلّم: 

»اجْلِسْ«، ومكث رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم ساعة، ثمّ قال: »قُومُوا ثَلََاثَتَكُمْ« )مغازي الواقديّ، 
ج١، ص٢١٧(، وروي أنّ رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم كان يبعث سلمة بن أسلم فى مائتى رجل 
وزيد بن حارثة فى ثلاثمائة رجل يحرسون المدينة ويُظهرون التكبير، وذلك أنّه كان يخاف على الذراريّ من 
بني قريظة، وكان عبّاد بن بشر على حرس قُبّة رسول اللّه صلّى اللّه عليه وآله وسلّم مع غيره من الأنصار 
يحرسونه كلّ ليلة )الطبقات الكبرى لابن سعد، ج٢، ص٦٣(، وهذه كلّها تدلّ على ضرورة وجود عدد كافٍ 

من الحرّاس الأمناء يقوون على حفظ الإمام أثناء وصول النّاس إليه.



263 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

عدم  في  عذر  له  يكن  لم  وجودهم،  بسبب  وحرّيّته  صحّته  على  آمناً  كان  إذا  لأنهّ 
والظروف  الحكومة،  لتشكيل  مستطيع  غير  كان  وإن  إليه،  الوصول  من  الّناس  تمكين 
التي  والأسلحة  والأموال  الأنصار  من  يكفيه  ما  وجود  هي  حكومته  لتشكّّل  اللازمة 
والأموال  الأنصار  بدون  تشكيل حكومة  يمكن  نظرًا لأنهّ لا  توفيرها؛  للنّاس  يمكن 
ليست  المهديّ  وحكومة  بقاء،  لها  يكون  فلا  تشكيلها  تمّ  وإن  الكافية،  والأسلحة 
مستثناة من هذه القاعدة. كما أنّ حفظ الحكّّام الآخرين وإمدادهم بالأنصار والأموال 
بالأنصار  وإمداده  حفظه  ويجعل  منافسيه،  يقوّي  لأنهّ  المهديّ؛  ظهور  يعرقل  والأسلحة 
والأموال والأسلحة أكثر صعوبة وأقلّ فائدة. ثمّ يجب على الّناس بعد إعانة المهديّ بما 
فيه الكفاية أن يطيعوه بما فيه الكفاية ويتركوا طاعة غيره؛ لأنّ حكومته، قبل التشكّّل 
تعني عدم طاعته؛  وأنّ طاعة غيره  بطاعته،   

ّ
إلّا إلى هدفها  وبعده، لا تمكن ولا تصل 

تعني  أحدهما  فإنّ طاعة  وبالّتالي  وليست ممكنة،  التضادّ  إلى  تؤدّي  لأنّ طاعة حاكمين 
عدم طاعة الآخر.

هذا في حين أنّ عامّة المسلمين الآن يريدون حكّّامًا غير المهديّ، ويحفظونهم ويعينونهم 
المهديّ وإعانته وطاعته، وإن كان   منه، ولا يوجد فيهم عدد كافٍ لحفظ 

ً
ويطيعونهم بدلًا

فيهم عدد كافٍ لذلك فهم متفرّقون في أطراف الأرض منفصلين عن بعضهم البعض، ومن 
الواضح أنّ كّل واحد منهم بمفرده وبمعزل عن الآخرين غير قادر على حفظ المهديّ، ومن 
ثمّ فإنّ اجتماعهم لذلك ضروريّ، في حين أنهّ لا يوجد من يجمعهم لذلك، وقد تسبّب هذا 
في عدم ظهور المهديّ حتّّى إلى حدّ الوصول إليه. هذا هو السّبب في أننّي أسير في أطراف 
عدّهم لحفظ 

ُ
الأرض منذ حين من الّدهر طالًبا لرجال صالحين، حتّّى أجمع منهم عدّة كافية، وأ

المهديّ وإعانته وطاعته، لعلّ الّلّه إذا علم منهم اجتماعًًا واستعدادًا، أتاح لهم الوصول إلى 
المهديّ، ثمّ هيّأ الظروف لحكومته، فيكون ذلك تمهيدًا لظهوره؛ بالّنظر إلى أنهّ إذا تمّ ذلك 
اليوم، فإنهّ سيظهر غدًا بلا شكّ، بل سيتيسّّر الوصول إليه في هذه الليلة؛ لأنّ الّلّه لا يظلم 
 ،1َيسَْتَقْدِمُون 

َ
خِرُونَ سَاعَةً ۖ وَلَا

ْ
 يسَْتَأ

َ
جَلهُُمْ لَا

َ
إِذَا جَاءَ أ

قدر ساعة، وذلك كقوله تعالى: فَ

مْرِ غَايَةً يَنْتَهِي إِلَيْهَا، فَلَوْ قَدْ 
َ
1 . الأعراف/ ٣٤. كما روي عن جعفر بن محمّد الصادق أنّه قال: »إِنَّ لِهَذَا الْْأ

خِرُوا«، رواه النعمانيّ )ت‌نحو٣٦٠هـ( في »الغيبة« )ص٣٠٦(.
ْ
بَلَغُوهَا لَمْ يَسْتَقْدِمُوا سَاعَةً وَلَمْ يَسْتَأ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام264

ما بحثت أكثر وجدت أقلّ، لدرجة أننّي عدت سئمًا خائباً؛ لأنّ الأرض 
ّ
ولكنّني حتّّى الآن كل

كأنهّا قد خلت من الصّالحين!1

]عواقب عدم ظهور المهديّ للنّاس[

من هنا يعلم أنّ عدم تمكّن الّناس من الوصول إلى المهديّ والعواقب المترتبّة عن ذلك 
نتيجة تقصيرهم، وبالّتالي فإنهّ لا يعُتبر عذرًا لهم في ترك الواجبات التي يمكن القيام بها 
يعُتبر  لم  واختياره،  فعله  بسوء  الإضطرار  في  نفسه  أوقع  من  لأنّ  المهديّ؛  إلى  الوصول  مع 
ثمّ  إليه،  متعمّدًا مع علمه بحاجته   

ً
معذورًا في اضطراره؛ كمثل جائع أضاع طعامًا حلالًا

الّلّه  اضطرّ إلى أكل طعام حرام؛ فإنهّ آثم في أكله، وإن لم يكن له بدّ من ذلك؛ كما قال 
أو  بتفريطه  اضطرّ  إذا  أنهّ  بمعنى  عَليَه2ِْ؛  إِثْمَ   

َ
فَلَا عََادٍ   

َ
وَلَا باَغٍ  غَيْْرَ  اضْطُرَّ  فَمَنِ  تعالى: 

إفراطه فهو آثم؛ أو كمثل لصّ دخل دارًا باختيار منه، ثمّ اضطرّ إلى الصّلاة فيها، في حين أنّ 
تصّرفه فيها، وإن كان للصّلاة، غير جائز، ولذلك فإنّ صلاته فيها، وإن كانت في آخر الوقت 
 .3َمُفْسِدِين

ْ
 يصُْلِحُ عَمَلَ ال

َ
َ لَا وبدافع الإضطرار، باطلة، وهذا معنى قول الّلّه تعالى: إِنَّ اللَّهَّ

وَهَوَانِي  تِي  قُوَّ وَضَعْفَ  غُرْبَتِي  شْكُو 
َ
أ هِ  اللَّ »إِلَى  فيقول:  بعض كلامه،  تعالى في  اللّه  أيّده  يشكو  لذلك   .  1

الْوَطَنَ؟  وَتَجَافُوا  وْلََادِ، 
َ
وَالْْأ هْلِ 

َ
الْْأ عَنِ  سَلَوْا  ذِينَ  الَّ يْنَ 

َ
أ هِ؟  اللَّ إِلَى  نْصَارِي 

َ
أ يْنَ 

َ
أ إِخْوَانِي؟  يْنَ 

َ
أ اسِ!  النَّ عَلَى 

ذِينَ رَفَضُوا تِجَارَاتِهِمْ،  يْنَ الَّ
َ
سَاءِ وَالْوِلْدَانِ؟ أ جَالِ وَالنِّ هِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّ يْنَ الْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّ

َ
أ

مْرِهِمْ، 
َ
نْ عَاضَدَهُمْ عَلَى أ نْدِيَتِهِمْ بِغَيْرِ غَيْبَةٍ عَنْ مِصْرِهِمْ، وَحَالَفُوا الْبَعِيدَ مِمَّ

َ
وا بِمَعَايِشِهِمْ، وَفُقِدُوا فِي أ ضَرُّ

َ
وَأ

صِلَةَ  سْبَابَ الْمُتَّ
َ
قَاطُعِ فِي دَهْرِهِمْ، وَقَطَعُوا الْْأ دَابُرِ وَالتَّ نْ صَدَّ عَنْ وِجْهَتِهِمْ، وَائْتَلَفُوا بَعْدَ التَّ وَخَالَفُوا الْقَرِيبَ مِمَّ

ذِينَ مَا وَهَنُوا  ونَ الَّ يُّ بِّ يْنَ الرِّ
َ
هَارِ؟ أ يْلِ وَلُيُوثُ النَّ يْنَ رُهْبَانُ اللَّ

َ
حْمَنِ؟ أ يْنَ عِبَادُ الرَّ

َ
نْيَا؟ أ بِعَاجِلِ حُطَامٍ مِنَ الدُّ

يَخَافُونَ  وَلََا  هِ  يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّ ونَهُ،  وَيُحِبُّ هُ  هُمُ اللَّ يُحِبُّ ذِينَ  الَّ يْنَ 
َ
أ هِ؟  نَصْرُ اللَّ تَاهُمْ 

َ
أ ى  وَمَا اسْتَكَانُوا حَتَّ

وَبَيْنَهُمُ  بَيْنِي  وَحَالَ  مَانُ  الزَّ ي  عَنِّ عَاقَهُمْ  ذِينَ  الَّ إِخْوَانِيَ  هُمْ  فَإِنَّ إِلَيْهِمْ!  شْوَقَنِي 
َ
أ مَا  لََائِمٍ؟« ويقول: »آهٍ،  لَوْمَةَ 

رْضِ، 
َ
طْرَافِ هَذِهِ الْْأ

َ
الْمَكَانُ، وَلَكِنْ سَرْعَانَ مَا يَسْمَعُونَ نِدَائِي كَصَفِيرِ صَاحِبِ الْحَمَائِمِ، وَيُهْرَعُونَ إِلَيَّ مِنْ أ

ذِي قَصَدْتُهُ. حِينَئِذٍ تَجِدُهُمْ لِي رُفَقَاءَ رَاسِخِينَ  خَذْتُهُ وَيُعِينُونِي إِلَى الْمَقْصِدِ الَّ ذِي اتَّ رِيقِ الَّ لِيُرَافِقُونِي فِي الطَّ
نَّ 

َ
يَنَابِيعَهُ وَيَتَسَابَقُونَ فِي الْعَمَلِ بِهِ؛ لِِأ رُونَ  رِقَةِ، وَيُفَجِّ عْوَانًا مُخْلِصِينَ؛ يَحْمِلُونَ عِلْمِي وَيَحْفَظُونَهُ مِنَ السَّ

َ
وَأ

 ، كُّ بْذِيَاءُ، وَلََا وُهُنٌ وَلََا رُعُنٌ. لََا يُسَاوِرُهُمُ الشَّ
َ
غْبِيَاءُ وَلََا أ

َ
ذُنًا وَاعِيَةً، وَيَعْرِفُونَ قَدْرَ الْعَالِمِ. لََا أ

ُ
عْيُنًا مُبْصِرَةً وَأ

َ
لَهُمْ أ

مْرِ 
َ
خَرَهُمْ لِهَذَا الْْأ ةِ، وَادَّ ةِ الْمَرْضِيَّ جِيَّ هُ بِهَذِهِ السَّ . يَتَرَاحَمُونَ وَيَتَلََاءَمُونَ. قَدْ مَدَحَهُمُ اللَّ نِّ وَلََا يُدَاهِمُهُمْ سُوءُ الظَّ

تْ مِنْ هُنَا وَهُنَاكَ« )راجع: الموقع الإعلامي  تِي انْضَمَّ حُبِ الْمُمْطِرَةِ الَّ ولَئِكَ كَالْبُذُورِ الْمُغَرْبَلَةِ وَالْسُّ
ُ
الْمُبَارَكِ. أ

لمكتبه < الأقوال < القولين ٢٠ و١١(.
2 . البقرة/ ١٧٣

3 . يونس/ ٨١

https://www.alkhorasani.com/ar/content/1225/
https://www.alkhorasani.com/ar/content/1524/


265 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بناء على هذا، فإنّ الذين قد منعوا تحقّق حكومة المهديّ من خلال تقصيرهم في دعمه بما 
فيه الكفاية، لا يجوز لهم تشكيل حكومة أخرى وإن لم يكن لهم بدّ من ذلك، وحكومتهم 
الأخرى، إن شكّّلوها، غير شرعيّة. كما أنّ أخذهم بالظنّ المطلق، بل بأخبار الآحاد أيضًا، وإن 
لم يكن لهم بدّ من ذلك قبل وصولهم إلى المهديّ، غير جائز، وعقائدهم وأعمالهم المستندة 
مُتَّقِيَن1، بل إنّ عقائدهم 

ْ
ُ مِنَ ال مَا يَتَقَبَّلُ اللَّهَّ على ذلك غير مقبولة؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّ

نَّهُمُ 
َ
وأعمالهم المستندة على الظنّ المطلق وأخبار الآحاد باطلة؛ كما قال الّلّه تعالى: ذَلكَِ بأِ

ِكَ 
َ

ولَئ
ُ
أ فيهم:  قال  الذين  عْمَالهَُم2ْ؛ كمثل 

َ
أ حْبَطَ 

َ
فَأ رضِْوَانهَُ  وَكَرِهُوا   َ اللَّهَّ سْخَطَ 

َ
أ مَا  بَعُوا  اتَّ

 مَا عَمِلوُا 
َ

ين3َ، وقال: وَقَدِمْناَ إِلَى خِرَةِ وَمَا لهَُمْ مِنْ ناَصِِرِ
ْ

نْياَ وَالْآ عْمَالهُُمْ فِِي الدُّ
َ
ينَ حَبِطَتْ أ ِ

َّ
الَّذ

ناَهُ هَباَءً مَنثْوُرًا4، وهذه لازمة كبيرة يسُتصعب الإلتزام بها، ولكنّها يسيرة 
ْ
مِنْ عَمَلٍ فَجَعَل

ِ يسَِيًرا5؛  عْمَالهَُمْ ۚ وَكََانَ ذَلكَِ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
ُ أ حْبَطَ اللَّهَّ

َ
ِكَ لمَْ يؤُْمِنوُا فَأ

َ
ولَئ

ُ
على الّلّه؛ كما قال تعالى: أ

نظرًا لأنهّم سببّوها بسوء اختيارهم، وأنّ اضطرارهم في عدم وجود المهديّ أو عدم حضوره 
يرجع إلى إقدامهم وتفريطهم، ولذلك فإنّ بطلان عقائدهم وأعمالهم لا يتعارض مع عدل الّلّه 

ولطفه، بل هو ممّا يقتضيه عدله ولطفه.

والعمل،  الإعتقاد  أساس صحّة  هو  الأرض  الّلّه في  والطاعة لخليفة  القبول  أنّ  الحقيقة 
ولا شكّ أنّ صحّة الإعتقاد والعمل شرط لقبولهما، ولهذا السّبب أبطل الّلّه اعتقاد إبليس 
والسّجود  الّلّه في الأرض،  آدم كان خليفة  السّجود لآدم؛ لأنّ  استنكف من  وعمله عندما 
أفضل  نفسه  إبليس  واعتبر  وطاعته،  قبوله  وبالّتالي  بأفضليّته،  الإعتراف  يعني  كان  له 
فأبطل  وطاعته،  لقبوله  يخضع  لم  ولذلك   ،6ُْمِنه خَيْْرٌ  ناَ 

َ
أ قَالَ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  منه؛ 

نَا 
ْ
قُل وَإِذْ  العمل؛ كما قال:  الّلّه اعتقاده وعمله، فاعتبره »كافرًا« في الإعتقاد، و»فاسقًا« في 

وقال:   ،7َكََافِرِين
ْ
ال مِنَ  وَكََانَ  بََرَ 

ْ
وَاسْتَك بََى 

َ
أ إِبلِْيسَ   

َّ
إِلَّا فَسَجَدُوا  لِِآدَمَ  اسْجُدُوا  ئكَِةِ 

َ
مَلَا

ْ
للِ

 .8ِمْرِ رَبِّه
َ
نِّ فَفَسَقَ عَنْ أ ِ

ْ
 إِبلِْيسَ كََانَ مِنَ الْج

َّ
ئكَِةِ اسْجُدُوا لِِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا

َ
مَلَا

ْ
ناَ للِ

ْ
وَإِذْ قُل

1 . المائدة/ ٢٧
2 . محمّد/ ٢٨

3 . آل عمران/ ٢٢
4 . الفرقان/ ٢٣

5 . الأحزاب/ ١٩
6 . ص/ ٧٦

7 . البقرة/ ٣٤
8 . الكهف/ ٥٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام266

نهج  سار على  فقد  وطاعته،  الأرض  في  الّلّه  خليفة  قبول  أبى  من  كّل  أنّ  الواضح  من  لذلك 
إبليس، وهو من حزب الشيطان، وبالّتالي يُُحبَط اعتقاده وعمله كما حبط اعتقاده وعمله، 

.1َون اَسِِرُ
ْ
يطَْانِ هُمُ الْخ  إِنَّ حِزْبَ الشَّ

َ
لَا

َ
يطَْانِ ۚ أ ِكَ حِزْبُ الشَّ

َ
ولَئ

ُ
وهذا قول الّلّه تعالى: أ

]الطريقة التي يعرف بها النّاس المهديّ[

من الواضح أنّ الّناس، بعد إزالتهم مانع ظهور المهديّ ووصولهم إليه، لا بدّ لهم من معرفة 
عينه على وجه اليقين، وتلك معرفة تتحصّل بآية من الّلّه؛ لأنّ المهديّ خليفة الّلّه، وبالّتالي 
بالرجّوع إلى شخص في  الّلّه ممكن  إلى  والرجّوع  الّلّه،  إلى  بالرجّوع   

ّ
إلّا لا يمكن معرفته 

الأرض معلوم صدقه فيما يخبر عن الّلّه، وهو إمّا شخص قد عُلم صدقه فيه بآية من الّلّه، 
أو شخص قد نصّ عليه ذلك الشخص. بناء على هذا، فإنّ خليفة الّلّه في الأرض يعُرف إمّا 
بنفسه عندما يأتي بآية من الّلّه، أو بالخليفة الذي قبله عندما يعُرَّف بواسطته. لكنّ الآن 
لا يعُرف في الأرض خليفة قبل المهديّ يمكنه تعريفه بشكل عينّي، والأخبار الواردة فيه عن 
يّة ولا تكفي لمعرفته بشكل عينّي، ولذلك فإنّ معرفته بشكل عينّي ممكنة 

ّ
الّنبّي وأهل بيته كل

ّ الّلّه؛ كتحويل 
فقطّ بنفسه من خلال آية من الّلّه، والآية من الّلّه كّل شيء لا يقدر عليه إلّا

وإخراج حيوان من  له،  بالٍ، وشفاء مرض لا علاج  ميّت  وإحياء  ثعبان مبين،  إلى  العصا 
الصّخرة، وإنباع الماء من بين الأصابع، والإخبار عمّا في غدٍ بالضبط، وهو يثُبت أنّ من جاء 
به معيّّن من عند الّلّه، ومن الواضح أنّ المجيء به ليس حكرًا على الأنبياء؛ لأنّ الموجب له 
الموجب موجود في كّل متعيّّن من عنده، سواء كان  الّلّه، وهذا  الّتعيّّن من عند  إثبات  لزوم 
العالمين2،  نساء  الّلّه وجعلها خير  إذ اصطفاها  السّلام،  لمريم عليها  أم لا؛ كما حصل  نبيًّا 
الكتاب3،  من  علم  صاحب  وجعله  الّلّه  اصطفاه  إذ  السّلام،  عليه  سليمان  ولصاحب 
 ولطالوت عليه السّلام، إذ اصطفاه الّلّه وجعله ملكًًا للنّاس4، مع أنهّ لم تثبت نبوّة أحد منهم. 

1 . المجادلة/ ١٩
رَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ )آل عمران/ ٤٢(. هَ اصْطَفَاكِ وَطَهَّ  . 2وَإِذْ قَالَتِ الْمَلََائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّ
ا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا  ا رَآهُ مُسْتَقِرًّ نْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ۚ فَلَمَّ

َ
نَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أ

َ
ذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أ  . 3قَالَ الَّ

كْفُرُ )النّمل/ ٤٠(.
َ
مْ أ

َ
شْكُرُ أ

َ
أ
َ
ي لِيَبْلُوَنِي أ مِنْ فَضْلِ رَبِّ

وَآلُ  تَرَكَ آلُ مُوسَى  ا  ةٌ مِمَّ وَبَقِيَّ كُمْ  رَبِّ مِنْ  فِيهِ سَكِينَةٌ  ابُوتُ  التَّ تِيَكُمُ 
ْ
يَأ نْ 

َ
أ مُلْكِهِ  آيَةَ  إِنَّ  هُمْ  نَبِيُّ لَهُمْ  وَقَالَ   . 4

هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلََائِكَةُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَـآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ )البقرة/ ٢٤٨(.



267 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

ذلك بأنّ الّلّه، مثل جميع الحكماء، يفعل كّل شيء له مقتضٍ وليس له مانع؛ لأنهّ قادر على كّل 
شيء، ورحمته وسعت كّل شيء، وبالّتالي لا يبخل بما هو ضروريّ لهداية عباده، ومن الواضح 
أنّ جعل آية لمعرفتهم بالمهديّ ضروريّ؛ لأنّ معرفتهم به دون ذلك مستحيلة أو مشحونة 
بالعسر والحرج، ولذا لا يجوز اعتبار يده مغلولة عن ذلك كما اعتبر اليهود، وهذا قوله تعالى: 
يُنفِْقُ  مَبسُْوطَتَانِ  يدََاهُ  بلَْ   ۘ قاَلوُا  بمَِا  وَلعُِنوُا  يدِْيهِمْ 

َ
أ غُلَّتْ   ۚ مَغْلوُلةٌَ   ِ اللَّهَّ يدَُ  َهُودُ  الْيْ وَقاَلتَِ 

كَيفَْ يشََاء1ُ. بناء على هذا، فإنّ يد الّلّه غير قاصرة عن جعل آية للمهديّ تجعل معرفته بعد 
الوصول إليه ممكنة، ولا وجه لاستبعاد ذلك2.

نعم، قد روي للمهديّ أوصاف تنفع في معرفته إذا بلغت حدّ التواتر؛ لدرجة أنهّ لا يبعد 
الرّوايات  هذه  صدور  لأنّ  عليها؛  بالإعتماد  عنه  البحث  خلال  من  عليه  العثور  إمكان 
عن الّنبّي وأهل بيته مقطوع به في الجملة، ولا يصدر عنهم روايات لاغية لا فائدة منها، 
أنهّا  إلى  بالّنظر  المهديّ؛  معرفة  في  نافعة  الرّوايات  هذه  أنّ  من  التأكّد  يمكن  ولذلك 
لا  لازمة  وهذه  لغوًا،  بيته  وأهل  الّنبّي  عن  صدورها  لكان  معرفته  في  نافعة  تكن  لم  لو 
يمكن الإلتزام بها؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنّ الإهتمام بالصّفات والعلامات الموعودة لخلفاء 
العلماء؛  بين  به   

ً
معمولًا ولطالما كان  غريباً،  أمرًا  ليس  معرفتهم  أجل  من  الموعودين  الّلّه 

عِندَْهُمْ  توُبًا 
ْ
مَك دُونهَُ  يََجِ ي  ِ

َّ
الَّذ  َّ مِّيِّ

ُ ْ
الْأ النَّبِِيَّ  الرَّسُولَ  يتََّبِعُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ تعالى:  الّلّه  قال  كما 

صفاته  هو  والإنجيل  التوراة  في  عندهم  المكتوب  أنّ  إلى  بالّنظر  يل3ِ؛  ِ
ْ

نْج ِ
ْ

وَالْإ التَّوْرَاةِ  فِِي 
لمعرفته  كافية  آية  الموعودة  والعلامات  الصّفات  من  فيه  ما كان  الّلّه  اعتبر  بل  وعلاماته، 
أنهّ   

ّ
إلّا  ،4

َ
ولَى

ُ ْ
الْأ حُفِ  الصُّ فِِي  مَا  بيَِّنَةُ  تهِِمْ 

ْ
تأَ وَلمَْ 

َ
أ  ۚ رَبِّهِ  مِنْ  بآِيةٍَ  تيِنَا 

ْ
يأَ  

َ
لوَْلَا وَقَالوُا  فقال: 

يبدو أنّ صفاته وعلاماته الموعودة في الصّحف الأولى كانت مشتملة على معجزات له مثل 
اليقين؛  لمعرفته على وجه  الجسديةّ  كفاية صفاته وعلاماته  ا  البعيد جدًّ من  القرآن؛ لأنهّ 

1 . المائدة/ ٦٤
يُنَادِي: إِنَّ  مَلَكٌ  سِهِ 

ْ
رَأ الْمَهْدِيُّ وَعَلَى  2 . كما روي عن النبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم أنّه قال: »يَخْرُجُ 

بِعُوهُ« )مسند الشاميين للطبرانيّ، ج٢، ص٧١؛ الكامل لابن عديّ، ج٦، ص٥١٦؛ معجم  ، فَاتَّ هَذَا الْمَهْدِيُّ
ابن المقرئ، ص٥٨؛ تلخيص المتشابه في الرسم للخطيب البغداديّ، ج١، ص٤١٧(، ولا شكّ أنّ هذه 

آية باهرة!
3 . الأعراف/ ١٥٧

4 . طه/ ١٣٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام268

ِ وَكَفَرْتُمْ بهِِ وشََهِدَ شَاهِدٌ مِنْ  يْتُمْ إِنْ كََانَ مِنْ عِندِْ اللَّهَّ
َ
رَأ

َ
كما أشار الّلّه إلى ذلك إذ قال: قُلْ أ

المِِيَن1؛ نظرًا لأنّ إيمان  قَوْمَ الظَّ
ْ
 يَهْدِي ال

َ
َ لَا تُمْۖ  إِنَّ اللَّهَّ بََرْ

ْ
ائِيلَ عََلَىَ مِثلِْهِ فَآمَنَ وَاسْتَك بنَِِي إِسْْرَ

في  وعلاماته  صفاته  جاءت  ما  مثل  أنهّ  على  معتمدًا  كان  بالقرآن  إسرائيل  بني  من  شاهد 
الصّحف الأولى. لذلك فإنّ الظاهر إمكان معرفة المهديّ، خاصّة بعد زوال مانع الوصول إليه، 
لمن يحيط بصفاته وعلاماته الموعودة في الرّوايات المتواترة، ويلاقيه من خلال البحث عنه في 
مظانّ حضوره2، ولكنّ هذه المعرفة تكون بدائيّة وغير يقينيّة، وإنمّا تصبح نهائيّة ويقينيّة 

إذا ظهرت للمهديّ آية من الّلّه.

ما هو مسلمّ به أنّ المهديّ ليس أبا بكر البغداديّ، ولا أيمن الظواهريّ، ولا محمّد عمر، 
 آخر من أمثالهم؛ لأنهّم، على الرغّم من اعتبارهم أنفسهم خليفة 

ً
ولا عليًّا الخامنئّي، ولا رجلًا

أو أميًرا أو ولّي أمر للمسلمين، لا تنطبق عليهم الصّفات والعلامات الموعودة للمهديّ، ولا 
يأتون بآية من الّلّه؛ كما لا يدّعون ذلك أيضًا، ولهذا فإنّ حفظهم وإعانتهم وطاعتهم يتعارض 
مع حفظ المهديّ وإعانته وطاعته، ويُعتبر مانعًا لظهوره، ومن ثمّ ينبغي أن يكفّ عن ذلك 
قادتهم  كان  إن  لأنهّ  والخالص؛  الكامل  الإسلام  إقامة  إلى  ا  حقًّ يسعون  كانوا  إن  مرتكبوه 
ويطيعوه،  ويعينوه  يحفظوه  بأن  أحقّ  فهو  وبالّتالي  قادتهم،  من  أصلح  المهديّ  فإنّ  صالحين، 

وهذه حقيقة لا خلاف فيها.

1 . الأحقاف/ ١٠
الْفِتَنُ،  وَكَثُرَتِ  رُقُ  وَالطُّ جَارَاتُ  التِّ انْقَطَعَتِ  »إِذَا  اللّه بن مسعود، قال:  . يدلّ على هذا ما روي عن عبد   2
ى عَلَى غَيْرِ مِيعَادٍ، يُبَايِعُ لِكُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ ثَلََاثُمِائَةٍ وَبِضْعَةُ عَشَرَ رَجُلًًا،  فُقٍ شَتَّ

ُ
خَرَجَ سَبْعَةُ رِجَالٍ عُلَمَاءُ مِنْ أ

فَيَقُولُونَ: جِئْنَا فِي طَلَبِ هَذَا  بِكُمْ؟  لِبَعْضٍ: مَا جَاءَ  بَعْضُهُمْ  فَيَقُولُ  بْعَةُ،  فَيَلْتَقِي السَّ ةَ،  بِمَكَّ يَجْتَمِعُوا  ى  حَتَّ
هِ  مِّ

ُ
بِيهِ وَأ

َ
ةُ، قَدْ عَرَفْنَاهُ بِاسْمِهِ وَاسْمِ أ  عَلَى يَدَيْهِ هَذِهِ الْفِتَنُ، وَتُفْتَحُ لَهُ الْقُسْطَنْطِينِيَّ

َ
نْ تَهْدَأ

َ
ذِي يَنْبَغِي أ جُلِ الَّ الرَّ

نْتَ فُلََانُ بْنُ فُلََانٍ؟ فَيَقُولُ: لََا، 
َ
ةَ، فَيَقُولُونَ لَهُ: أ بْعَةُ عَلَى ذَلِكَ، فَيَطْلُبُونَهُ، فَيُصِيبُونَهُ بِمَكَّ فِقُ السَّ وَحِلْيَتِهِ، فَيَتَّ

ذِي  هْلِ الْخِبْرَةِ وَالْمَعْرِفَةِ بِهِ، فَيُقَالُ: هُوَ صَاحِبُكُمُ الَّ
َ
ى يَفْلِتَ مِنْهُمْ، فَيَصِفُونَهُ لِِأ نْصَارِ، حَتَّ

َ
نَا رَجُلٌ مِنَ الْْأ

َ
بَلْ أ

ةَ، فَيُصِيبُونَهُ، فَيَقُولُونَ:  ةَ، فَيَطْلُبُونَهُ بِمَكَّ تَطْلُبُونَهُ، وَقَدْ لَحِقَ بِالْمَدِينَةِ، فَيَطْلُبُونَهُ بِالْمَدِينَةِ، فَيُخَالِفُهُمْ إِلَى مَكَّ
ةً، فَمُدَّ يَدَكَ نُبَايِعْكَ، فَيَقُولُ:  ا مَرَّ فْلَتَّ مِنَّ

َ
كَ فُلََانَةُ بِنْتُ فُلََانٍ، وَفِيكَ آيَةُ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ أ مُّ

ُ
نْتَ فُلََانُ بْنُ فُلََانٍ، وَأ

َ
أ

ى يَفْلِتَ مِنْهُمْ، فَيَطْلُبُونَهُ  كُمْ عَلَى صَاحِبِكُمْ، حَتَّ دُلُّ
َ
وا بِنَا أ ، مُرُّ نْصَارِيُّ

َ
نَا فُلََانُ بْنُ فُلََانٍ الْْأ

َ
لَسْتُ بِصَاحِبِكُمْ، أ

إِنْ  عُنُقِكَ  فِي  وَدِمَاؤُنَا  عَلَيْكَ،  إِثْمُنَا  فَيَقُولُونَ:  كْنِ،  الرُّ عِنْدَ  ةَ  بِمَكَّ فَيُصِيبُونَهُ  ةَ،  مَكَّ إِلَى  فَيُخَالِفُهُمْ  بِالْمَدِينَةِ، 
كْنِ  هَ فِي طَلَبِنَا، عَلَيْهِمْ رَجُلٌ مِنْ جَرْمٍ، فَيَجْلِسُ بَيْنَ الرُّ فْيَانِيِّ قَدْ تَوَجَّ لَمْ تَمُدَّ يَدَكَ نُبَايِعُكَ، هَذَا عَسْكَرُ السُّ
رُهْبَانٍ  هَارِ،  بِالنَّ سْدٍ 

ُ
أ قَوْمٍ،  مَعَ  فَيَسِيرُ  اسِ،  النَّ صُدُورِ  فِي  تَهُ  مَحَبَّ هُ  اللَّ وَيُلْقِي  لَهُ،  فَيُبَايَعُ  يَدَهُ  فَيَمُدُّ  وَالْمَقَامِ، 

يْلِ«، رواه نعيم بن حمّاد )ت٢٢٨هـ( في كتاب »الفتن« )ج١، ص٣٤٥(. بِاللَّ



269 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

الرابع؛ مبادئ الإسلام

إنّ الإسلام يقوم في الأصل على معرفة الّلّه، وهي تتحصّل بواسطة الّلّه؛ لأنهّ ليس هناك 
شيء يعُرف أكثر منه ليكون واسطة في معرفته؛ مثل النور الذي يرُى بنفسه، ويتوسّط في 
رض1ِْ؛ اعتبارًا لأنّ كّل شيء 

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ ُ نوُرُ السَّ رؤية كّل شيء آخر؛ كما قال الّلّه تعالى: اللَّهَّ

يرُى فإنهّ يرُى بالنور، ولا يمكن رؤيته قبل رؤية النور، وهكذا كّل شيء يعُرف فإنهّ يعُرف 
بالّلّه، ولا يمكن معرفته قبل معرفة الّلّه، ولذلك فإنّ معرفة الّلّه واسطة في معرفته وسابقة 

 عنها من فرط بداهتها2.
ً

عليها، وإن كانت مغفولًا

]توحيد الّلّه[

أمّا معرفة الّلّه فتستلزم توحيده، بمعنى معرفة أنهّ واحد؛ لأنّ وجود الموجودات واحد، وإنمّا 
والواحد يصدر لا محالة من مصدر واحد، ولا  التي هي مقادير وجودها،  تختلف ماهيّاتها 

يمكن صدوره من مصادر شتّّى، ووحدة المصدر ثابتة في ثلاثة أبعاد:

]توحيد الّلّه في التكوين[

الُبعد الأوّل هو التكوين، بمعنى خلق الكائنات ورَزقها وتدبيرها، وذلك لأنّ خلقها، بمعنى 
وإنمّا  فيها،  تضادّ  لا  أنهّ  مع  التضادّ،  يستلزم  مختلفين  مبدأين  قبل  من  وتقديرها،  إنشائها 
تَفَاوُت3ٍ؛ لا سيّما  مِنْ  الرَّحْْمَنِ  قِ 

ْ
مَا ترََى فِِي خَل الّلّه تعالى:  يشاهد فيها التوافق؛ كما قال 

بالّنظر إلى أنّ التضادّ يستلزم الفساد بمعنى اختلال نظام الكون؛ كما قال الّلّه تعالى: لوَْ كََانَ 
 ،5ٍبَعْضُهُمْ عََلَىَ بَعْض 

َ
ٍ بمَِا خَلقََ وَلعََلَا

َ
 إِلَه

هَبَ كُُلُّ َ ُ لفََسَدَتا4َ، وقال: إِذًا لَذَ َّ اللَّهَّ
 فِيهِمَا آلهَِةٌ إِلَّا

1 . النّور/ ٣٥
هِ« )التوحيد لابن بابويه، ص٢٨٦(، وروي عن منصور بن  هَ بِاللَّ 2 . كما روي عن عليّ أنّه قال: »اعْرِفُوا اللَّ
هَ  ي نَاظَرْتُ قَوْمًا، فَقُلْتُ لَهُمْ: إِنَّ اللَّ ادِقَ-: إِنِّ دٍ الصَّ هِ -يَعْنِي جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّ بِي عَبْدِ اللَّ

َ
حازم أنّه قال: »قُلْتُ لِِأ

هِ، فَقَالَ: صَدَقْتَ« )رجال الكشيّ، ج٢، ص٧١٨؛  يُعْرَفُونَ بِاللَّ يُعْرَفَ بِخَلْقِهِ، بَلِ الْخَلْقُ  نْ 
َ
كْرَمُ مِنْ أ

َ
جَلُّ وَأ

َ
أ

ا  نَّ
َ
هِ لِِأ هَ بِاللَّ التوحيد لابن بابويه، ص٢٨٥(، وقال محمّد بن عليّ بن بابويه )ت٣٨١هـ( في تفسيره: »عَرَفْنَا اللَّ

ذُهُمْ حُجَجًا،  نْبِيَائِهِ وَرُسُلِهِ وَحُجَجِهِ فَهُوَ بَاعِثُهُمْ وَمُرْسِلُهُمْ وَمُتَخِّ
َ
إِنْ عَرَفْنَاهُ بِعُقُولِنَا فَهُوَ وَاهِبُهَا، وَإِنْ عَرَفْنَاهُ بِأ

نْفُسِنَا فَهُوَ مُحْدِثُهَا، فَبِهِ عَرَفْنَاهُ« )التوحيد لابن بابويه، ص٢٩٠(.
َ
وَإِنْ عَرَفْنَاهُ بِأ

3 . الملك/ ٣
4 . الأنبياء/ ٢٢

5 . المؤمنون/ ٩١



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام270

في حين أنّ نظام الكون لم يفسد ولم يختلّ، وهذا برهان قاطع على عدم وجود تضادّ فيه، 
 هُوَ ۖ 

َّ
َ إِلَّا

َ
 إِلَه

َ
ءٍ لَا ُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُُلِّ شََيْ وبالّتالي وحدانيّة خالقه؛ كما قال تعالى: ذَلِكُمُ اللَّهَّ

زق بمعنى إبقاء الكائنات هو في الواقع خلقها المتجدّد في كّل آنٍ، كقوله   تؤُْفَكُون1َ، والرَّ
َّ

نَّى
َ
فَأ

قٍ جَدِيد2ٍ، ومن الواضح أنهّ لا يمكن 
ْ
لِۚ  بلَْ هُمْ فِِي لبَسٍْ مِنْ خَل وَّ

َ ْ
قِ الْأ

ْ
لَ

ْ
فَعَيِيناَ باِلْخ

َ
تعالى: أ

قَ ثُمَّ يعُِيدُهُ وَمَنْ يرَْزُقُكُمْ مِنَ 
ْ
لَ

ْ
 الْخ

ُ
نْ يَبدَْأ مَّ

َ
تعدّد الخالق لمخلوق واحد؛ كما قال تعالى: أ

ينَ  ِ
َّ

إِنَّ الَّذ إِنْ كُنتُْمْ صَادِقِيَن3، وقال:  ۚ قُلْ هَاتوُا برُْهَانكَُمْ   ِ مَعَ اللَّهَّ  ٌ
َ

إِلَه
َ
أ رضِْ ۗ 

َ ْ
مَاءِ وَالْأ السَّ

زْق4َ، وتدبير الكائنات  الرِّ  ِ يَمْلِكُونَ لكَُمْ رِزْقاً فَابْتَغُوا عِندَْ اللَّهَّ  
َ

ِ لَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهَّ
يدَُبِّرُ  تعالى:  الّلّه  قال  الواقع إكمال خلقها تدريجيًّا؛ كما  بمعنى هدايتها التكوينيّة هو في 
 ،5َون تَعُدُّ ا  مِمَّ سَنَةٍ  فَ 

ْ
ل
َ
أ مِقْدَارُهُ  كََانَ  يوَْمٍ  فِِي  هِْ 

َ
إِلَي يَعْرُجُ  ثُمَّ  رضِْ 

َ ْ
الْأ  

َ
إِلَى مَاءِ  السَّ مِنَ  مْرَ 

َ ْ
الْأ

ي  ِ
َّ

الَّذ رَبُّناَ  قَالَ  تعالى:  قال  الخالق؛ كما  بثبوت وحدانيّة  ثابتة  المدبرّ  فإنّ وحدانيّة  ولذلك 
ي فَطَرَنِِي  ِ

َّ
 الَّذ

َّ
رَ فَهَدَى7، وقال: إِلَّا ي قَدَّ ِ

َّ
قَهُ ثُمَّ هَدَى6، وقال: وَالَّذ

ْ
ءٍ خَل عْطَى كُُلَّ شََيْ

َ
أ

إِنَّهُ سَيَهْدِين8ِ. من هنا يعلم أنّ الّلّه واحد في خلق الكائنات ورَزقها وإدارتها التكوينيّة، 
فَ

ذ له شريكًا في هذه الثلاثة فليس بمسلم، بل يعُتبر مشركًًا.
ّ

ومن اتّخ

التكوين،  في  نصيباً  الّلّه  لغير  يجعلون  ثمّ  مسلمين،  أنفسهم  يعتبرون  الذين  إنّ  نعم، 
عمل  يعملون  عدوّهم،  يهلك  أو  مرضهم  يشفي  أو  رزقهم  يوسّع  أن  ميّتاً  يدعون  كما 
المشركين، لكنّهم لا يعُتبرون مشركين؛ لأنهّم، بالرّغم من أنّ عملهم يشبه عمل المشركين، 
يعملونه  أنهّم  الظاهر  أنّ  إلى  بالّنظر  المشركين؛  اعتقاد  عن  يختلف  اعتقادهم  أنّ   

ّ
إلّا

لزعمهم  للكائنات،  التكوينيّة  والإدارة  زق  والرَّ الخلق  في  واحد  الّلّه  بأنّ  معتقدون  وهم 
لو  كما  عملهم؛  بسبب  يتُجاهل  لا  اعتقادهم  أنّ  الواضح  ومن  بينهما،  تعارض  لا  بأنهّ 
أحدًا،  به  يشركون  ولا  الّلّه  يقولون  فإنهّم  للكائنات  والمدبرّ  والرازق  الخالق  هو  من  سئلوا 
إسلامهم؛  لثبوت  يكفي  لا  منهم  والإقرار  الإعتقاد  هذا  أنّ  يحسبون  السّلفيّين   لكنّ 

1 . غافر/ ٦٢
2 . ق/ ١٥

3 . النّمل/ ٦٤
4 . العنكبوت/ ١٧

5 . السّجدة/ ٥
6 . طه/ ٥٠

7 . الأعلى/ ٣
8 . الزّخرف/ ٢٧



271 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنّ المشركين على عهد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ أيضًا كانوا يعتقدون ويقرّون بمثل 
هذا، ولم يكن ذلك كافيًا لثبوت إسلامهم مع دعائهم للأوثان؛ كما قال الّلّه فيهم: وَلئَِِنْ 
مَاءِ  السَّ مِنَ  يرَْزُقُكُمْ  مَنْ  قُلْ  1، وقال:  ُ اللَّهَّ َقُولنَُّ  لَيَ رضَْ 

َ ْ
وَالْأ مَاوَاتِ  السَّ خَلقََ  مَنْ  َهُمْ  لْتْ

َ
سَأ

حََيِّ 
ْ
ال مِنَ  مَيِّتَ 

ْ
ال وَيُُخْرِجُ  مَيِّتِ 

ْ
ال مِنَ  حََيَّ 

ْ
ال وَمَنْ يُُخْرِجُ  بصَْارَ 

َ ْ
مْعَ وَالْأ يَمْلِكُ السَّ نْ  مَّ

َ
أ رضِْ 

َ ْ
وَالْأ

 تَتَّقُون2َ، لكنّ الحقّ أنّ هذا التشابه العملّي لا 
َ

فَلَا
َ
ُ ۚ فَقُلْ أ مْرَ ۚ فَسَيَقُولوُنَ اللَّهَّ

َ ْ
وَمَنْ يدَُبِّرُ الْأ

يكفي لنفي الإسلام عن أهل القبلة؛ إذ من المسلمّ به أنّ المشركين على عهد الّنبّي صلّّى الّلّه 
هُمْ كََانوُا  ّ الّلّه«؛ كما قال الّلّه فيهم: إِنَّ

عليه وآله وسلمّ كانوا يستنكفون عن قول »لا إله إلّا
بِِرُون3َ، ولا شكّ أنّ استنكافهم عن هذا القول كان بسبب 

ْ
ُ يسَْتَك َّ اللَّهَّ

َ إِلَّا
َ

 إِلَه
َ

إِذَا قِيلَ لهَُمْ لَا
زق والإدارة التكوينيّة  عدم اعتقادهم بمعناه، في حين أنّ معناه هو وحدانيّة الّلّه في الخلق والرَّ
الثلاثة،  هذه  في  الّلّه  بوحدانيّة  ومقرّين  معتقدين  اعتبارهم  يمكن  لا  ولذلك   للكائنات، 
فيها  الّلّه  بدور  يسلمّون  كانوا  وإنمّا  بها،  ويقرّون  يعتقدون  يكونوا  لم  أنهّم  الظاهر  بل 
إِنَّ هَذَا  لهَِةَ إِلهًَا وَاحِدًا ۖ 

ْ
جَعَلَ الْآ

َ
كأحد آلهتهم أو أكبرها؛ كما أخبر الّلّه عن قولهم فقال: أ

زق والإدارة التكوينيّة  الّلّه في الخلق والرَّ ءٌ عُجَاب4ٌ؛ فكانوا يعتبرون أصنامهم شركاء  لشَََيْ
المطر،  الّلّه؛ كما كانوا يدعون أحدهم إله  لكّل منهم دورًا في ذلك مع  للكائنات، ويعتقدون 
والآخر إله الحرب، والآخر إله الحبّ، وهكذا، وكانوا يرونهم مستحقّين للعبادة، ويسجدون 

لهم كما يسُجد لّلّه.

بغضّ الّنظر عن حقيقة أنّ عدم ثبوت إسلامهم لم يكن بسبب اعتقادهم هذا فقطّ؛ لأنهّم، 
علاوة على هذا الإعتقاد، كانوا يكذّبون أنبياء الّلّه وما أنزل إليهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَقَالَ 
ِي بَيْْنَ يدََيه5ِْ، وكانوا لا يؤمنون بالآخرة، وينكرون 

َّ
 باِلَّذ

َ
قُرْآنِ وَلَا

ْ
ينَ كَفَرُوا لنَْ نؤُْمِنَ بهَِذَا ال ِ

َّ
الَّذ

 ،6ُيَمُوت مَنْ   ُ اللَّهَّ يَبعَْثُ   
َ

لَا  ۙ يْمَانهِِمْ 
َ
أ جَهْدَ   ِ باِللَّهَّ قسَْمُوا 

َ
وَأ الّلّه تعالى:  يوم القيامة؛ كما قال 

خِرَةِ هُمْ كََافِرُون7َ. هذا في حين أنّ المسلمين، وإن كانوا في العمل داعين لغير 
ْ

وقال: وهَُمْ باِلْآ
زق والإدارة التكوينيّة للكائنات،  الّلّه، ليسوا في الإعتقاد متّخذين لّلّه شريكًا في الخلق والرَّ

1 . لقمان/ ٢٥
2 . يونس/ ٣١

3 . الصّافّات/ ٣٥
4 . ص/ ٥

5 . سبأ/ ٣١
6 . النّحل/ ٣٨

7 . هود/ ١٩



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام272

الّلّه«،   ّ
إلّا إله  »لا  بكلمة  ويقرّون  والشّر،  الخير  في  إذنه  إلى  محتاجًا  الّلّه  غير  يعتبرون  بل 

تسويتهم  فإنّ  القيامة، ولذلك  ويوم  بالآخرة  ويؤمنون  إليهم،  أنزل  وما  بالأنبياء  ويصدّقون 
 

ّ
بالمشركين الذين كانوا على عهد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ غير عادلة، ولا تمكن إلّا
بتغافل وإهمال فاحش. مع أنّ دعاء غير الّلّه بالغيب يعُتبر ترك الأولى كما تبيّّن، ولا يصلح 
للمسلمين بأيّ تيبرر كان؛ لأنّ الأولى في كّل حال دعاء الّلّه الذي هو أسمع وأرحم وأكثر إجابة 

من أيّ شخص آخر؛ لدرجة أنهّ مع وجوده، لا داعي لدعاء غيره، وإن كان مخلوقًا مقدّسًا.

]توحيد الّلّه في التشريع[

الُبعد الثاني هو التشريع، بمعنى إنشاء الأحكام للكائنات، وذلك لأنهّ متوقّف على العلم 
والمحرّمات  الواجبات  به تحديد  ليتمّ  ومفاسدها،  الكائنات وجميع مصالحها  الكامل بجميع 
كما  فقطّ؛  لمكوّنها  موجود  العلم  هذا  أنّ  حين  في  كمالها،  إلى  التكليفيّة  لهدايتها  اللازمة 
اهُنَّ سَبعَْ  مَاءِ فَسَوَّ  السَّ

َ
يعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى رضِْ جََمِ

َ ْ
ي خَلقََ لكَُمْ مَا فِِي الْأ ِ

َّ
قال تعالى: هُوَ الَّذ

 ،2بَِيُر
ْ
الْخ اللَّطِيفُ  وَهُوَ  خَلقََ  مَنْ  يَعْلمَُ   

َ
لَا

َ
أ وقال:   ،1ٌعَلِيم ءٍ  شََيْ بكُِلِّ  وَهُوَ   ۚ سَمَاوَاتٍ 

ولذلك من الواضح أنهّ ليس لأحد غيره أهليّة أن يحلّ شيئاً لشيء آخر أو يحرّمه عليه؛ لأنّ 
تحليل شيء لشيء آخر أو تحريمه عليه، يحتاج إلى العلم بهما والتناسب أو عدم التناسب 
يْتُمْ 

َ
رَأ

َ
أ قُلْ   لمكوّنهما؛ كما قال تعالى: 

ّ
لأحدهما بالنسبة إلى الآخر، وهو ما لا يمكن إلّا

 ِ اللَّهَّ عََلَىَ  مْ 
َ
أ  ۖ لكَُمْ  ذِنَ 

َ
أ  ُ آللَّهَّ قُلْ   

ً
لًا

َ
وحََلَا حَرَامًا  مِنهُْ  تُمْ 

ْ
فَجَعَل رِزْقٍ  مِنْ  لكَُمْ   ُ اللَّهَّ نزَْلَ 

َ
أ مَا 

ون3َ. في حين أنّ أحكام الّلّه تابعة لعلمه بطبائع الأشياء ومقاديرها، وتناسبها وعلاقتها  تَفْتََرُ
المتغيّّرة،  واعتباراته  الثابتة  وسننه  منها،  الناشئة  والمفاسد  والمصالح  البعض،  بعضها  مع 
بالإضافة إلى الأسباب الغيبيّة وغير المادّيةّ في نظام الكون، ومن الواضح أنّ مثل هذا العلم 
تتُبّع، والأحكام  أن  تستحقّ  فقطّ  الّلّه  أحكام  أنّ  يعلم  هنا  الآخرين. من  متناول  بعيد عن 
مِنَ  لهَُمْ  كََاءُ شََرَعُوا  شُُرَ لهَُمْ  مْ 

َ
أ تعالى:  التي يصدرها الآخرون لا تصلح للإتبّاع؛ كما قال 

لِِيم4ٌ؛ 
َ
المِِيَن لهَُمْ عَذَابٌ أ فَصْلِ لقَُضِِيَ بيَنَْهُمْۗ  وَإِنَّ الظَّ

ْ
 كََلِمَةُ ال

َ
ۚ  وَلوَْلَا ُ ذَنْ بهِِ اللَّهَّ

ْ
ينِ مَا لمَْ يأَ  الدِّ

1 . البقرة/ ٢٩
2 . الملك/ ١٤
3 . يونس/ ٥٩

4 . الشّورى/ ٢١



273 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنّ الآخرين، بسبب محدوديةّ حواسّهم وإدراكاتهم، لا يعلمون كّل شيء في العالم، وبالّتالي 
يصدرون الحكم وهم غير محيطين بما يقتضيه وما يمنعه، ولذلك لا يحصل القطع بصحّة 
فإنّ حكمهم حكم جاهلّي،  ثمّ  ومن  للآخرين،  فكيف  ونافعيّته حتّّى لأنفسهم،  حكمهم 
حْسَنُ مِنَ 

َ
اَهِلِيَّةِ يَبغُْونَ ۚ وَمَنْ أ

ْ
فَحُكْمَ الْج

َ
وليس للعقلاء أن يتبّعوه؛ كما قال الّلّه تعالى: أ

.1َمًا لِقَوْمٍ يوُقِنوُن
ْ
ِ حُك اللَّهَّ

ذ له شريكًا في ذلك فليس بمسلم، 
ّ

من هنا يعلم أنّ الّلّه واحد في وضع القوانين، ومن اتّخ
بل يعُتبر مشركًًا؛ كما أنّ من لا يعتقد لزوم العمل بقوانين الّلّه، ويلتزم بالقوانين التي وضعها 
الآخرون بغضّ النظر عن قوانينه، فهو من الناحية النظريّة كافر، ومن الناحية العمليّة ظالم 
نزَْلَ 

َ
في الُبعد الإجتماعّي، وفاسق في الُبعد الفرديّ؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَنْ لمَْ يََحكُْمْ بمَِا أ

 ،3َالمُِون ِكَ هُمُ الظَّ
َ

ولَئ
ُ
ُ فَأ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
كََافِرُون2َ، وقال: وَمَنْ لمَْ يََحكُْمْ بمَِا أ

ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
ُ فَأ اللَّهَّ

فَاسِقُون4َ. مع ذلك الآن، في العديد من 
ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
ُ فَأ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
وقال: وَمَنْ لمَْ يََحكُْمْ بمَِا أ

البلدان الإسلاميّة، قد أصبحت معظم قوانين الّلّه متروكة، واستبُدلت بها قوانين بشريّة من 
نوع قوانين الكفّار؛ كما أنّ القاتل لا يقُتل بالرغّم من اجتماع شروط القصاص، والسّارق لا 
يقُطع بالرغّم من اجتماع شروط الحدّ، والزاني لا يرُجم ولا يُُجلد بالرغّم من اجتماع شروطهما، 
 من ذلك. من الواضح أنّ هذا، وإن كان بسبب عدم تناسب أحكام الّلّه معهم 

ً
بل يسُجنون بدلًا

بعد تقصيرهم، هو خروج واضح عن الإسلام؛ لأنهّم يعلمون أنّ قوانينهم ليست صادرة من 
الّلّه وتختلف عن قوانينه، ومع ذلك فهم معتقدون وملتزمون باتبّاعها، وعلى هذا فلا بحث في 
خروجهم عن الإسلام ولو من باب الّنفاق، وبالّتالي يجب على المسلمين الذين يعيشون بينهم أن 
يعيدوهم إلى الإسلام من خلال أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر إن استطاعوا ذلك، وإن لم 
يستطيعوا ذلك فعليهم الهجرة من بينهم إلى بلد آخر يتمّ فيه تطبيق قوانين الّلّه إن استطاعوا 
ذلك؛ فإن لم يفعلوا هذا ولا هذا رغم الإستطاعة، فهم مشاركون في ظلمهم وفسقهم، وإن 
لم يكونوا مشاركين في كفرهم بسبب البراءة منهم في قلوبهم؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَنْ 

.6َالمُِون ِكَ هُمُ الظَّ
َ

ولَئ
ُ
َّهُمْ مِنكُْمْ فَأ َّهُمْ مِنكُْمْ فَإنَِّهُ مِنهُْم5ْ، وقال: وَمَنْ يَتَوَل يَتَوَل

1 . المائدة/ ٥٠
2 . المائدة/ ٤٤
3 . المائدة/ ٤٥
4 . المائدة/ ٤٧
5 . المائدة/ ٥١

6 . التّوبة/ ٢٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام274

]توحيد الّلّه في التحكيم[

من  يمكن  ما  وهو  الكائنات،  بين  الأحكام  تطبيق  بمعنى  الحكومة،  هو  الثالث  الُبعد 
مَاوَاتِ  السَّ كُ 

ْ
مُل  ِ لِِلَّهَّ تعالى:  قال  كما  الّلّه؛   

ّ
إلّا يستحقّها  ولا  عليها،  السّيطرة  خلال 

ءٍ قَدِير1ٌ؛ نظرًا لأنّ الّلّه وحده أهل لتشريع الأحكام،  رضِْ وَمَا فِيهِنَّ ۚ وَهُوَ عََلَىَ كُُلِّ شََيْ
َ ْ
وَالْأ

لأحكامه  الكامل  التطبيق  لأنّ  لأحكامه؛  الكامل  التطبيق  على  قادر  وحده  فإنهّ  وبالّتالي 
 لمن شرعها؛ نظرًا لأنهّ ليس 

ّ
يحتاج إلى العلم الكامل بها، والعلم الكامل بها لا يمكن إلّا

مْ كُنتُْمْ 
َ
أحد يعلم رضاه وسخطه، وبالّتالي حلاله وحرامه كما يعلمه هو نفسه؛ كما قال: أ

مَ  َ حَرَّ نَّ اللَّهَّ
َ
ينَ يشَْهَدُونَ أ ِ

َّ
ُ بهَِذَا2، وقال: قُلْ هَلمَُّ شُهَدَاءَكُمُ الَّذ اكُمُ اللَّهَّ شُهَدَاءَ إِذْ وصََّ

وا  لِِتَفْتََرُ حَرَامٌ  وَهَذَا  لٌ 
َ

هَذَا حَلَا كَذِبَ 
ْ
ال سِنتَُكُمُ 

ْ
ل
َ
أ تصَِفُ  لمَِا  تَقُولوُا   

َ
وَلَا هَذَا3، وقال: 

 يُفْلِحُون4َ. ثمّ إنّ التطبيق الكامل 
َ

كَذِبَ لَا
ْ
ِ ال ونَ عََلَىَ اللَّهَّ ينَ يَفْتََرُ ِ

َّ
كَذِبَ ۚ إِنَّ الَّذ

ْ
ِ ال عََلَىَ اللَّهَّ

بموضوعاتها  الكامل  العلم  أنّ  حين  في  بموضوعاتها،  الكامل  العلم  إلى  يحتاج  الّلّه  لأحكام 
أقدارها ومواضعها  وبالّتالي  يعلم مخلوقاته،  أحد  ليس  نظرًا لأنهّ  لمكوّنها؛   

ّ
إلّا لا يمكن 

وَيَعْلمَُ مَا  هُوَ ۚ   
َّ

إِلَّا يَعْلمَُهَا   
َ

غَيبِْ لَا
ْ
ال مَفَاتحُِ  وعَِندَْهُ  كما يعلمها هو نفسه؛ كما قال تعالى: 

 
َ

 رَطْبٍ وَلَا
َ

رضِْ وَلَا
َ ْ
 حَبَّةٍ فِِي ظُلمَُاتِ الْأ

َ
 يَعْلمَُهَا وَلَا

َّ
ةٍ إِلَّا

َحْرِ ۚ وَمَا تسَْقُطُ مِنْ وَرَقَ بََرِّ وَالْبْ
ْ
فِِي ال

ذلك،  تَعْلمَُون6َ. علاوة على   
َ

لَا نْتُمْ 
َ
وَأ يَعْلمَُ   َ اللَّهَّ إِنَّ  وقال:   ،5مُبِيٍن كِتاَبٍ  فِِي   

َّ
إِلَّا ياَبسٍِ 

من الواضح أنّ تطبيق أحكام الّلّه على موضوعاتها غير ممكن بدون حاكميّته عليها؛ لأنّ 
وبالّتالي لا ضمان لتطبيقها دون سيطرته عليها، في حين  فيها عامّة،  أحكامه  الكثير من 
كما  عليها؛  واجبة  طاعته  أنّ  يعنى  وهذا  له،  بطاعتها   

ّ
إلّا تمكن  لا  عليها  حاكميّته  أنّ 

أيّ نقص؛ نظرًا   لمن كان منّزهًا عن 
ّ

إلّا لا يجوز لها طاعة غيره؛ لأنّ طاعتها غير معقولة 
نقص  أيّ  عن  منّزهًا  أحد  ليس  أنهّ  الواضح  ومن  النقص،  إلى  تؤدّي  الّناقص  طاعة  لأنّ 
 .7ُمَِيد

ْ
الْح غَنِِيُّ 

ْ
ال هُوَ   ُ وَاللَّهَّ  ۖ  ِ اللَّهَّ  َ

إِلَى فُقَرَاءُ 
ْ
ال نْتُمُ 

َ
أ النَّاسُ  هَا  يُّ

َ
أ ياَ  تعالى:  الّلّه؛ كما قال   ّ

 إلّا

1 . المائدة/ ١٢٠
2 . الأنعام/ ١٤٤
3 . الأنعام/ ١٥٠
4 . النّحل/ ١١٦

5 . الأنعام/ ٥٩
6 . النّحل/ ٧٤

7 . فاطر/ ١٥



275 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

بالإضافة إلى أنّ الحاكميّة على الّناس تعني تملكّ بعض سلطاتهم، ومثل هذا التملكّ يرجع 
مَاوَاتِ  مَا فِِي السَّ  ِ  إِنَّ لِِلَّهَّ

َ
لَا

َ
 لمكوّنهم؛ كما قال تعالى: أ

ّ
إلى تملكّ الّناس، وهو غير ثابت إلّا

 ۚ كُ 
ْ
مُل

ْ
ال  ُ

َ
رَبُّكُمْ لَه  ُ اللَّهَّ ذَلِكُمُ  بصَْار2َ، وقال: 

َ ْ
وَالْأ مْعَ  السَّ يَمْلِكُ  نْ  مَّ

َ
أ رض1ِْ، وقال: 

َ ْ
وَالْأ

.3ينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيٍر ِ
َّ

وَالَّذ

يكٌ  ُ شََرِ
َ

من هنا يعلم أنّ الّلّه واحد في الحاكميّة على الّناس؛ كما قال تعالى: وَلمَْ يكَُنْ لَه
ك4ِ، وبالّتالي لا بدّ للنّاس من قبول حاكميّته عليهم؛ لأنهّ بدون الحكومة ستختلّ 

ْ
مُل

ْ
فِِي ال

أنّ  قبولها؛ كما  العقل ويمكن  التي تنسجم مع  الوحيدة  حياتهم، وحكومته هي الحكومة 
الّلّه،   بحكومة 

ّ
إلّا يمكن  لا  العدل  وتحقّق  العدل،  يتوقّف على تحقّق  كمالهم  إلى  وصولهم 

قبول  الّناس  على  يجب  ولهذا  الّناس،  بقبول  تتحقّق  أخرى،  حكومة  كأيّ  الّلّه،  وحكومة 
الّلّه، كأيّ حاكم  الّلّه؛ لأنّ  الّلّه، وذلك يتمّ بقبول حكومة من يحكم نيابة عن  حكومة 
آخر، يفوّض حاكميّته على الّناس إلى من يشاء منهم، ليقوم بتطبيق أحكامه بينهم نيابة عنه؛ 
كَهُ مَنْ يشََاء5ُ، وهو، باعتبار حكومته نيابة عن الّلّه، يعُتبر 

ْ
ُ يؤُْتِِي مُل كما قال تعالى: وَاللَّهَّ

السّلام  عليه  داوود  مثل   ،6ًخَلِيفَة رضِْ 
َ ْ
الْأ فِِي  جَاعِلٌ  إِنِّيِّ  قال:  كما  الأرض؛  خليفته في 

اعتبره  ولذلك   ،7َك
ْ
مُل

ْ
ال  ُ اللَّهَّ وَآتاَهُ  جَالوُتَ  دَاوُودُ  وَقَتَلَ  فقال:  عنده  من  آتاه حكومة  إذ 

النَّاسِ  بَيْْنَ  فَاحْكُمْ  رضِْ 
َ ْ
الْأ فِِي  خَلِيفَةً  ناَكَ 

ْ
جَعَل إِنَّا  دَاوُودُ  ياَ  فقال:  الأرض  في  له  خليفة 

8ِ. بناء على هذا، فإنّ »البيعة«، بمعنى قبول  هَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهَّ
ْ
 تتََّبِعِ ال

َ
قَِّ وَلَا

ْ
باِلْح

السّلام،  داوود عليه  مثل  الأرض  الّلّه خليفة له في  لرجل جعله   
ّ

إلّا الحاكميّة، غير جائزة 
ومبايعة هذا الرجّل تعُتبر مبايعة الّلّه؛ لأنّ الّلّه أمر بمبايعته؛ كما اعتبر مبايعة نبيّه مبايعة 
 ،9ْيدِْيهِم

َ
أ فَوْقَ   ِ اللَّهَّ يدَُ   َ اللَّهَّ يُباَيعُِونَ  مَا  إِنَّ يُبَايعُِونكََ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ إِنَّ  فقال:  السّبب،  لهذا  نفسه 

1 . النّور/ ٦٤
2 . يونس/ ٣١
3 . فاطر/ ١٣

4 . الإسراء/ ١١١
5 . البقرة/ ٢٤٧

6 . البقرة/ ٣٠
7 . البقرة/ ٢٥١

8 . ص/ ٢٦
9 . الفتح/ ١٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام276

 
ّ

 للمهديّ؛ لأنهّا لا تثبت إلّا
ّ

ومن الواضح أنّ مثل هذه الخلافة غير ثابتة في الوقت الحاضر إلّا
 في المهديّ، 

ّ
بالخبر المتواتر عن الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، ولم يرد عنه خبر متواتر إلّا

 هو، وبالّتالي يجب على الّناس جميعًا أن يبايعوه؛ لأنّ 
ّ

ولذلك ليس في الأرض خليفة لّلّه إلّا
الّلّه ونبيّه أمرا بمبايعته، وعلى هذا تعُتبر مبايعته مبايعة الّلّه ونبيّه؛ كما أنّ مبايعة غيره، وإن 
كان قرشيًّا صالحاً، غير شرعيّة؛ لأنّ الأمر بالشيء نهي عن ضدّه عند العقلاء، وعلى هذا فإنّ 
أمر الّلّه ونبيّه بمبايعة المهديّ نهي منهما عن مبايعة غيره، وبالّتالي فإنّ مبايعة غير المهديّ، 
بمعنى قبول حاكميّة غيره، وإن كان هاشميًّا صالحاً، حرام، بل تعُتبر تحاكمًا إلى الطاغوت، 
نْ 

َ
أ مِرُوا 

ُ
أ وَقَدْ  اغُوتِ  الطَّ  

َ
إِلَى يَتَحَاكَمُوا  نْ 

َ
أ يرُِيدُونَ  الّلّه تعالى:  وهو ضلال بعيد؛ كما قال 

 بعَِيدًا1؛ بالّنظر إلى أنّ كّل حاكم لم يختره 
ً

لًا
َ

نْ يضُِلَّهُمْ ضَلَا
َ
يطَْانُ أ يكَْفُرُوا بهِِ وَيُرِيدُ الشَّ

الّلّه من عنده، وإن كان فاطميًّا بل حسينيًّا واجتمع عليه المسلمون، فهو طاغوت، ومن رضي 
بحكومته فقد عبد الطاغوت وابتعد عن الإسلام أكثر ممّا بين السّماء والأرض، وهذا ركن 

الّدين وسنّة الّلّه في الذين خلوا من قبل، ولا مجال لأيّ بحث ونقاش فيه.

المهديّ،  غير  أمر  ولّي  أو  أميًرا  أو  خليفة  اختاروا  قد  الذين  المسلمين  أنّ  يعلم  هنا  من 
 منه، إنمّا يتبّعون أهواءهم وظنونهم، وليسوا على بينّة 

ً
ويسعون لحفظه وإعانته وطاعته بدلًا

ينَ  خْسََرِ
َ ْ
من الّلّه، وميتتهم على ذلك ميتة جاهليّة؛ كالذين قال الّلّه فيهم: قُلْ هَلْ ننُبَِّئُكُمْ باِلْأ

هُمْ يُُحسِْنوُنَ صُنعًْا2؛ بالّنظر إلى  نَّ
َ
نْيَا وَهُمْ يََحسَْبوُنَ أ يَاَةِ الدُّ

ْ
ينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِِي الْح ِ

َّ
الَّذ ۝

ً
عْمَالًا

َ
أ

أنّ وصولهم إلى المهديّ ممكن بمجرّد إرادتهم وفعلهم اللازمين، وحكومته تتحقّق برغبتهم 
وإعانتهم وطاعتهم، وعلى هذا فلا داعي لإعراضهم عنه وإقبالهم على الآخرين.

الّناس، وله الحقّ وحده في أن يحكّم شخصًا على  الّلّه متفرّد بالحاكميّة على  أنّ  الحاصل 
ذ نفسه شريكًا لّلّه 

ّ
الأرض، وكّل من حكّم شخصًا على الأرض غيره فهو مشرك؛ لأنهّ قد اتّخ

في التحكيم؛ كما أنّ كّل من لم ينقد للحاكم الذي اختاره الّلّه في الأرض فقد استنكف عن 
هُمْ  بِِرْ فَسَيَحْشُُرُ

ْ
عبادة الّلّه وبرئ من ذمّته؛ كما قال تعالى: وَمَنْ يسَْتنَكِْفْ عَنْ عِبَادَتهِِ وَيسَْتَك

 .4َدَاخِرِين جَهَنَّمَ  سَيَدْخُلوُنَ  عِبَادَتِِي  عَنْ  بِِرُونَ 
ْ
يسَْتَك ينَ  ِ

َّ
الَّذ إِنَّ  وقال:   ،3يعًا جََمِ هِْ 

َ
 إِلَي

1 . النّساء/ ٦٠
2 . الكهف/ ١٠٣-١٠٤

3 . النّساء/ ١٧٢
4 . غافر/ ٦٠



277 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لذلك، فإنّ كّل من دعا المسلمين إلى بيعته غير المهديّ فهو إمام يدعو إلى الّنار؛ كما قال 
 النَّار1ِ، بل هو طاغوت يعُبد من دون الّلّه2، ويُُخرج 

َ
ةً يدَْعُونَ إِلَى ئمَِّ

َ
ناَهُمْ أ

ْ
الّلّه تعالى: وجََعَل

اغُوتُ  الطَّ وْلِِياَؤُهُمُ 
َ
أ كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ تعالى:  الّلّه  قال  الظّلمات؛ كما  إلى  النور  أتباعه من 

ون3َ، بل كّل من  خَالِِدُ فِيهَا  هُمْ  النَّارِۖ  صْحَابُ 
َ
أ ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
أ  ۗ لمَُاتِ  الظُّ  

َ
إِلَى النُّورِ  مِنَ  يُُخْرجُِونَهُمْ 

وسعى  وخليفته  الّلّه  حارب  فقد  المهديّ  غير  بيعته  في  ليدخلوا  بسلاحه  المسلمين  ضرب 
وَيسَْعَوْنَ   ُ

َ
وَرسَُولَه  َ اللَّهَّ يُُحَارِبُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ جَزَاءُ  إِنَّمَا  تعالى:  الّلّه  قال  وقد  فسادًا،  الأرض  في 

يُنفَْوْا  وْ 
َ
أ فٍ 

َ
خِلَا مِنْ  رجُْلهُُمْ 

َ
وَأ يدِْيهِمْ 

َ
أ عَ  تُقَطَّ وْ 

َ
أ يصَُلَّبُوا  وْ 

َ
أ يُقَتَّلوُا  نْ 

َ
أ فَسَادًا  رضِْ 

َ ْ
الْأ فِِي 

خِرَةِ عَذَابٌ عَظِيم4ٌ، وإنّّي إن تمكّنت 
ْ

وَلهَُمْ فِِي الْآ نْيَا  ۖ  لهَُمْ خِزْيٌ فِِي الدُّ ذَلكَِ  رضِْ ۚ 
َ ْ
مِنَ الْأ

مسلم  كّل  على  واجبة  المهديّ  طريق  من  إزالتهم  لأنّ  عملهم؛  على  سأجزيهم  الأرض  في 
متمكّن من ذلك.

]طاعة الّلّه[

والتشريع  التكوين  من  مقصوده  وهي  عبادته،  فيستلزم  الثلاثة  هذه  في  الّلّه  توحيد  أمّا 
طاعته؛  تعني  وعبادته   ،5ِلِِيَعْبُدُون  

َّ
إِلَّا نسَْ  ِ

ْ
وَالْإ نَّ  ِ

ْ
الْج خَلقَْتُ  وَمَا  قال:  كما  والتحكيم؛ 

 ُ لأنّ عبادة كّل عبد عند العقلاء طاعته لمولاه، والّلّه مولى الخلق جميعًا؛ كما قال: بلَِ اللَّهَّ
ين6َ، وطاعة الّلّه هي الموافقة على إرادته، وإرادته تتجلّّى أحياناً في  كُمْۖ  وَهُوَ خَيْْرُ النَّاصِِرِ

َ
مَوْلَا

إخباره الذي يمكن الموافقة عليه بتصديقه، وتتجلّّى أحياناً في إنشائه الذي يمكن الموافقة 
عليه بعمله.

]طاعة الّلّه في إخباره[

أمّا إخباره فيكون أحياناً عن شيء قد وقع؛

1 . القصص/ ٤١
فَصَاحِبُهَا   - الْمَهْدِيَّ -يَعْنِي  الْقَائِمِ  قِيَامِ  قَبْلَ  تُرْفَعُ  رَايَةٍ  »كُلُّ  البيت:  أهل  بما جاء عن  المراد  هو  . هذا   2
هِ«، والراية كناية عن البيعة بالمُلك أو بالخلافة؛ كأنّهم قالوا: »كلّ بيعة بالمُلك أو  طَاغُوتٌ يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللَّ

بالخلافة قبل قيام المهديّ فصاحبها طاغوت يُعبد من دون اللّه«.
3 . البقرة/ ٢٥٧
4 . المائدة/ ٣٣

5 . الذّاريات/ ٥٦
6 . آل عمران/ ١٥٠



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام278

]النّبوّة[

كإخباره عن نبوّة أنبيائه وخاتمهم محمّد صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ الذين هم وسائطه في 
تعالى:  قال  كما  طاعته؛  ووجوب  إخباره  قطعيّة  بمقتضى  ذلك  تصديق  والواجب  التشريع، 

.1ِوَرسُُلِه ِ فَآمِنُوا باِللَّهَّ

]الملائكة[

 ِ لِِلَّهَّ مَْدُ 
ْ
الْح وإخباره عن وجود ملائكته الذين لهم أجنحة يطيرون بها؛ كما قال تعالى: 

ثَ وَرُبَاع2َ، وهم 
َ

جْنِحَةٍ مَثنََْى وَثلَُا
َ
ولِِي أ

ُ
 أ

ً
ئكَِةِ رسُُلًا

َ
مَلَا

ْ
رضِْ جَاعِلِ ال

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْأ فَاطِرِ السَّ

مْرِهِ يَعْمَلوُن3َ، ولذلك 
َ
قَوْلِ وَهُمْ بأِ

ْ
 يسَْبِقُونهَُ باِل

َ
تابعون له في القول والعمل؛ كما قال تعالى: لَا

ناَ رسَُولُ 
َ
مَا أ زق والتدبير؛ كما قال تعالى: قاَلَ إِنَّ صاروا وسائطه في التكوين بمعنى الخلق والرَّ

 ،6مْرًا
َ
أ مُدَبِّرَاتِ 

ْ
فاَل وقال:   ،5مْرًا

َ
أ مَاتِ  مُقَسِّ

ْ
فاَل وقال:   ،4زَكِيًّا مًا 

َ
غُلَا لكَِ  هَبَ 

َ
لِِأ  رَبِّكِ 

 ِ والواجب تصديق ذلك بمقتضى قطعيّة إخباره ووجوب طاعته؛ كما قال تعالى: كُُلٌّ آمَنَ باِللَّهَّ
َ عَدُوٌّ  إِنَّ اللَّهَّ

يلَ وَمِيكََالَ فَ ئكَِتِهِ وَرسُُلِهِ وجَِبْْرِ
َ

ِ وَمَلَا ا لِِلَّهَّ ئكَِتِه7ِ، وقال: مَنْ كََانَ عَدُوًّ
َ

وَمَلَا
.8َكََافِرِين

ْ
للِ

]الآخرة[

الذي  القيامة،  يوم  يقع، وهو وعده؛ كإخباره عن  لمّا  إخباره عن شيء  وأحياناً يكون 
عنده  فيُحضََرون  والسماوات،  الأرض  وتبدّل  الصّور،  في  ينُفخ  أن  بعد  الموتى،  يبُعث  فيه 
فإن  القسط،  الصّادقين والموازين  الشهداء  ها، بمشهد من 

ّ
بأعمالهم كل للحساب، وينبَّئون 

فيُجزون  الّنار،  إلى  فيساقون  سيئّاتهم  غلبت  وإن  الجنّة،  إلى  فيساقون  حسناتهم  غلبت 
قطعيّة  بمقتضى  واجب  ذلك  تصديق  أنّ  الواضح  ومن  يظُلمون،  لا  وهم  عملوا  بما 
فِيهَا9؛  رَيبَْ   

َ
لَا اعَةُ  وَالسَّ حَقٌّ   ِ اللَّهَّ وعَْدَ  إِنَّ  تعالى:  قال  كما  طاعته؛  ووجوب   إخباره 

1 . آل عمران/ ١٧٩
2 . فاطر/ ١

3 . الأنبياء/ ٢٧
4 . مريم/ ١٩

5 . الذّاريات/ ٤
6 . النّازعات/ ٥

7 . البقرة/ ٢٨٥
8 . البقرة/ ٩٨

9 . الجاثية/ ٣٢



279 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لا سيّما بالّنظر إلى أنّ عدل الّلّه يقتضي أن يدرك المحسنون أجر إحسانهم، ويدرك المسيئون 
عقاب إسائتهم، لكي لا يكون الإحسان والإساءة سواء، ولا تكون لهما عاقبة واحدة، في 
حين أنّ ذلك لا يحصل في الحياة الّدنيا غالًبا، ولذلك لا بدّ من حصوله بعدها؛ كما قال تعالى: 
الِِحاَتِ سَوَاءً مََحيْاَهُمْ  ينَ آمَنوُا وعََمِلوُا الصَّ ِ

َّ
عَْلهَُمْ كََالَّذ

َ
نْ نَج

َ
يِّئاَتِ أ ينَ اجْتََرحَُوا السَّ ِ

َّ
مْ حَسِبَ الَّذ

َ
أ

كَيفَْ  لكَُمْ  مَا  ۝ مُجْرِمِيَن
ْ
كََال مُسْلِمِيَن 

ْ
ال فَنَجْعَلُ 

َ
أ وقال:   ،1َيََحكُْمُون مَا  سَاءَ   ۚ وَمَمَاتُهُمْ 

عَْلُ 
َ

مْ نَج
َ
رضِْ أ

َ ْ
مُفْسِدِينَ فِِي الْأ

ْ
الِِحاَتِ كََال ينَ آمَنوُا وعََمِلوُا الصَّ ِ

َّ
عَْلُ الَّذ

َ
مْ نَج

َ
كُْمُون2َ، وقال: أ

َ
تَح

 
َ

الِِحاَتِ وَلَا ينَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ ِ
َّ

َصِيُر وَالَّذ عْمََى وَالْبْ
َ ْ
ار3ِ، وقال: وَمَا يسَْتَويِ الْأ فُجَّ

ْ
مُتَّقِيَن كََال

ْ
ال

رُون4َ. ثمّ إنّ فناء الإنسان بعد الموت بغضّ الّنظر عن كيفيّة حياته   مَا تَتَذَكَّ
ً

مُسِِيءُ ۚ قَلِيلًا
ْ
ال

فَحَسِبتُْمْ 
َ
قبله، يجعل تكوينه لغوًا، في حين أنّ اللغّو لا يصدر من الّلّه؛ كما قال سبحانه: أ

 ترُجَْعُون5َ. لذلك، فإنّ الذين ينكرون وجود الآخرة لا 
َ

نَْا لَا
َ

نَّكُمْ إِلَي
َ
نَّمَا خَلقَْنَاكُمْ عَبَثًا وَأ

َ
أ

يمكنهم الإيمان بوجود الّلّه؛ لأنّ وجود الّلّه مستلزم لوجود الآخرة؛ كما أنّ المنكرين لوجود 
الّلّه لا يجدون لحياتهم وجهًا عقلانيًّا، ولا مآل لهم سوى اليأس والعبثيّة؛ كما قال الّلّه تعالى: 
لِِيم6ٌ؛ 

َ
أ عَذَابٌ  لهَُمْ  ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
وَأ رحَْْمَتِِي  مِنْ  يئَِسُوا  ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
أ وَلِقَائهِِ   ِ اللَّهَّ بآِياَتِ  كَفَرُوا  ينَ  ِ

َّ
وَالَّذ

لأنهّم، في زعمهم، إن كانوا محسنين فيموتون مثل المسيئين، وإن كانوا مسيئين فيموتون مثل 
لأنّ  نظرًا  إسائتهم؛  من  يتضّررون  أو  إحسانهم  من  ينتفعون  بالضرورة  وليسوا  المحسنين، 
الكثير من المحسنين ماتوا دون أيّ أجر في الّدنيا، وأنّ الكثير من المسيئين ماتوا دون أيّ 
عقاب في الّدنيا، ولم تنته محنة هؤلاء إلى راحة، ولا راحة هؤلاء إلى محنة، ولذلك فإنّ إيثار 

محنة الإحسان على راحة الإساءة، مع أنّ جميع الحكماء متّفقون عليه، هو سفاهة.

]طاعة الّلّه في إنشائه[

أمّا إنشاء الّلّه فيعني أمره ونهيه، وهما يأتيان من رضاه وسخطه؛ لأنهّ، بمقتضى كماله، يرضى 
 الحسنات ويسخط السيئّات، في حين أنهّ لا يحتاج إلى شيء حتّّى يفرح بحصوله ويحزن على فواته، 

1 . الجاثية/ ٢١
2 . القلم/ ٣٥-٣٦

3 . ص/ ٢٨
4 . غافر/ ٥٨

5 . المؤمنون/ ١١٥
6 . العنكبوت/ ٢٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام280

الكمال،  إلى  يحتاجون  ولبقائهم  البقاء،  إلى  يحتاجون  حدوثهم،  بمقتضى  عباده،  لكنّ 
كمالهم؛  يحبّ  كماله  بمقتضى  وهو  السيئّات،  وترك  الحسنات  فعل  إلى  يحتاجون  ولكمالهم 
لأنّ حبّ الكمال من الكمال. بناء على هذا، فإنّ رضاه للحسنات وسخطه للسيئّات لم يأتيا 
َ غَنِِيٌّ عَنكُْمْ ۖ  إِنَّ اللَّهَّ

من حاجته، لكن من كماله؛ كما قال على سبيل المثال: إِنْ تكَْفُرُوا فَ
كُفْرَ ۖ وَإنِْ تشَْكُرُوا يرَضَْهُ لكَُم1ْ، ولذلك من الواضح أنهّ قد أمر بكلّ 

ْ
 يرَْضََى لِعِبَادِهِ ال

َ
وَلَا

حِْسَانِ وَإيِتَاءِ ذِي 
ْ

عَدْلِ وَالْإ
ْ
مُرُ باِل

ْ
َ يأَ عمل صالح، ونهى عن كّل عمل سّيء؛ كما قال: إِنَّ اللَّهَّ

ينه  ولم  سّيء،  بأيّ عمل  يأمر  لم  وبالّتالي   ،2 غْْيِ
َ وَالْبْ مُنكَْرِ 

ْ
وَال فَحْشَاءِ 

ْ
ال عَنِ  وَيَنهََْى  قُرْبََى 

ْ
ال

 
َ

فَحْشَاء3ِ، وقال على سبيل المثال: لَا
ْ
مُرُ باِل

ْ
 يأَ

َ
َ لَا لْ إِنَّ اللَّهَّ

عن أيّ عمل صالح؛ كما قال: قُ
وهُمْ وَتُقْسِطُوا  نْ تَبََرُّ

َ
ينِ وَلمَْ يُُخْرجُِوكُمْ مِنْ دِياَرِكُمْ أ ينَ لمَْ يُقَاتلِوُكُمْ فِِي الدِّ ِ

َّ
ُ عَنِ الَّذ يَنهَْاكُمُ اللَّهَّ

هِْم4ْ، ولذلك فإنّ الإنقياد لأوامره ونواهيه، وإن كان وجهها غير ظاهر لبعض الّناس، هو 
َ

إِلَي
واجب عليهم جميعًا، والعمل بمقتضاها يعُتبر طاعة الّلّه وعبادته، ويوفّر احتياجات بني آدم 

ويضمن سعادتهم.

]الصّلاة[

ةَ 
َ

لَا الصَّ إِنَّ  قال:  كما  المسلمين؛  على  وثابتة  معلومة  فريضة  وهي  بالصّلاة،  كأمره 
أوّل  والليلة:  اليوم  من  أوقات  خمسة  في  تقام  وهي   ،5ًمَوْقُوتا كِتَاباً  مُؤْمِنِيَن 

ْ
ال عََلَىَ  كََانتَْ 

قال:  كما  المغرب؛  صلاة  وفيه  الليل،  وأوّل  والعصر،  الفجر  صلاة  وفيهما  وآخره،  النهار 
وفيه صلاة  النهار،  منتصف  بعد  وكذلك   ،6ِْاللَّيل مِنَ  وَزُلفًَا  النَّهَارِ  طَرَفََيِ  ةَ 

َ
لَا الصَّ قِمِ 

َ
وَأ

مْسِ  الشَّ لوُكِ  لِِدُ ةَ 
َ

لَا الصَّ قِمِ 
َ
أ قال:  كما  العشاء؛  وفيه صلاة  الليل،  منتصف  وقبل  الظهر، 

عليها  المحافظة  فيجب   ،7مَشْهُودًا كََانَ  فَجْرِ 
ْ
ال قُرْآنَ  إِنَّ   ۖ فَجْرِ 

ْ
ال وَقُرْآنَ  اللَّيلِْ  غَسَقِ   

َ
إِلَى

 ،8قاَنتِِيَن  ِ لِِلَّهَّ وَقوُمُوا  وسُْطَى 
ْ
ال ةِ 

َ
لَا وَالصَّ لوََاتِ  الصَّ عََلَىَ  حَافِظُوا  قال:  كما  أوقاتها؛   في 

1 . الزّمر/ ٧
2 . النّحل/ ٩٠

3 . الأعراف/ ٢٨
4 . الممتحنة/ ٨
5 . النّساء/ ١٠٣

6 . هود/ ١١٤
7 . الإسراء/ ٧٨

8 . البقرة/ ٢٣٨



281 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

تهِِمْ 
َ

صَلَا عََلَىَ  هُمْ  ينَ  ِ
َّ

الَّذ قال:  كما  فيها؛  والخشوع  عليها  المداومة  هي  عليها  والمحافظة 
تهِِمْ خَاشِعُون2َ، وكذلك اجتناب الكسل والرياء والغفلة 

َ
ينَ هُمْ فِِي صَلَا ِ

َّ
دَائمُِون1َ، وقال: الَّذ

ةِ 
َ

لَا  الصَّ
َ

إِلَى قَامُوا  وَإِذَا  وَهُوَ خَادِعُهُمْ   َ اللَّهَّ يُُخَادِعُونَ  مُنَافِقِيَن 
ْ
ال إِنَّ  والسّهو فيها؛ كما قال: 

تهِِمْ 
َ

ينَ هُمْ عَنْ صَلَا ِ
َّ

3، وقال: الَّذ
ً

 قَلِيلًا
َّ

َ إِلَّا  يذَْكُرُونَ اللَّهَّ
َ

 يرَُاءُونَ النَّاسَ وَلَا
َ

قَامُوا كُسَالَى
ينَ  ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
سَاهُون4َ، وهي تقوم أساسًا على الركوع والسّجود؛ كما أمر الّلّه بهما فقال: ياَ أ

آمَنوُا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُم5ْ، مع أنّ قراءة ما تيسّّر من القرآن أيضًا واجبة 
ة6َ، ويجب إقامتها مع 

َ
لَا قِيمُوا الصَّ

َ
َ مِنهُْ ۚ وَأ فيها؛ كما أمر الّلّه بها فقال: فَاقرَْءُوا مَا تيَسََّرَّ

اكِعِيَن7، ولا يجوز الإقتراب  الجماعة إن أمكن؛ كما أمر الّلّه بذلك فقال: وَارْكَعُوا مَعَ الرَّ
 تَقْرَبُوا 

َ
ينَ آمَنُوا لَا ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
منها في حالة سكر أو جنابة؛ كما نهى الّلّه عن ذلك فقال: ياَ أ

 ،8عََابرِِي سَبِيلٍ حَتَّىَّ تَغْتسَِلوُا 
َّ

 جُنُبًا إِلَّا
َ

نْتُمْ سُكََارَى حَتَّىَّ تَعْلمَُوا مَا تَقُولوُنَ وَلَا
َ
ةَ وَأ

َ
لَا  الصَّ

الرأس  ومسح  المرفقين،  إلى  واليدين  الوجه  غسل  وهو  إليها،  القيام  قبل  الوضوء  ويجب 
 

َ
إِلَى قُمْتُمْ  إِذَا  آمَنُوا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ هَا  يُّ

َ
أ ياَ  فقال:  بذلك  الّلّه  أمر  كما  الكعبين؛  إلى  والرّجلين 

رجُْلكَُمْ 
َ
وَأ برُِءُوسِكُمْ  وَامْسَحُوا  مَرَافِقِ 

ْ
ال  

َ
إِلَى يدِْيكَُمْ 

َ
وَأ وجُُوهَكُمْ  فاَغْسِلوُا  ةِ 

َ
لَا الصَّ

وجوههم  كغسل  فيه  أرجلهم  غسل  وجوب  يرون  المسلمين  أكثر  أنّ  مع  9؛  كَعْبَيْْنِ
ْ
ال  

َ
إِلَى

وأيديهم، ولكن لا تخفى مخالفة ذلك لظاهر القرآن؛ لأنّ ظاهر القرآن يدلّ بوضوح على 
رجُْلكَُمْ﴾ فيه بالّنصب أو بالجرّ؛ غير أنهّ إذا قرئ بالّنصب 

َ
مسح الأرجل، سواء قرئ ﴿أ

بالجرّ رجع إلى  وإذا قرئ  الكعبين،  إلى  إلى ﴿وَامْسَحُوا﴾ ودلّ على مسح كّل الأرجل  رجع 
الكعبين، ولم يرجع إلى ﴿فَاغْسِلوُا﴾  ﴿برُِءُوسِكُمْ﴾ ودلّ على مسح جزء من الأرجل إلى 
وذلك  الحالين جميعًا،  والفصاحة في  للظاهر  إليه مخالف  الحالين؛ لأنّ رجوعه  من  أيّ  في 
 تكييف القرآن على المذهب المشهور، 

ّ
 عند الضرورة، ولا ضرورة هناك إلّا

ّ
 غير جائز إلّا

1 . المعارج/ ٢٣
2 . المؤمنون/ ٢
3 . النّساء/ ١٤٢

4 . الماعون/ ٥
5 . الحجّ/ ٧٧

6 . المزّمّل/ ٢٠
7 . البقرة/ ٤٣
8 . النّساء/ ٤٣
9 . المائدة/ ٦



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام282

تكييف  والواجب  تحكّم،  المشهور  المذهب  على  القرآن  تكييف  أنّ  الواضح  ومن 
هذه  على  وتابعيهم  الصّحابة  من  العديد  أكّد  كما  القرآن؛  على  المشهور  المذهب 
من  مطهّرون  وهم  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  بيت  أهل  عليها  وأجمع  الحقيقة1، 
والمتعقّلين3.  المنصفين  العلماء  بعض  بها  واعترف  القرآن2،  عن  يفترقون  ولا   الرّجس 

الْغَسْلَ«،  إِلَّاَّ  اسُ  النَّ بَى 
ْ
وَيَأ الْمَسْحُ،  هِ  اللَّ »كِتَابُ  قال:  أنّه  عبّاس  ابن  عن  روي  المثال،  سبيل  على   .  1

مَ، فَجَعَلَ مَكَانَ الْغَسْلَتَيْنِ مَسْحَتَيْنِ، وَتَرَكَ  يَمُّ هُ ذَكَرَ التَّ نَّ
َ
لََا تَرَى أ

َ
هُ غَسْلَتَيْنِ وَمَسْحَتَيْنِ، أ وقال: »افْتَرَضَ اللَّ

الْمَسْحَتَيْنِ؟«، وعن أنس بن مالك أنّه بلغه قول الحجّاج في خطبته أنّه ليس شيء من ابن آدم أقرب إلى 
اجُ،  هُ وَكَذَبَ الْحَجَّ خبثه من قدميه، فاغسلوا بطونهما وظهورهما وعراقيبهما في الوضوء، فقال: »صَدَقَ اللَّ
جْلَيْنِ«، وروي عن ابن عمر أنّه قال: »نَزَلَ جِبْرِيلُ بِالْمَسْحِ«، وقيل للشعبيّ: »إِنَّ نَاسًا  هُ بِمَسْحِ الرِّ مَرَ اللَّ

َ
مَا أ إِنَّ

أنّه قال: »لَيْسَ  بِالْمَسْحِ«، وروي عن عكرمة  نَزَلَ جِبْرِيلُ  فَقَالَ:  جْلَيْنِ!  بِغَسْلِ الرِّ نَزَلَ  يَقُولُونَ: إِنَّ جِبْرِيلَ 
ومجاهد،  وعلقمة،  وقتادة،  البصريّ،  الحسن  قال  وبهذا  الْمَسْحُ«،  فِيهِمَا  نَزَلَ  مَا  إِنَّ غَسْلٌ،  جْلَيْنِ  الرِّ عَلَى 
والضحّاك، وغيرهم؛ كما قال رجل لمطر الورّاق: من كان يقول المسح على الرّجلين؟ فقال: »فُقَهَاءُ كَثِيرٌ« 
ج١٠،  الطبريّ،  تفسير  ص٢٥؛  ج١،  شيبة،  أبي  ابن  مصنّف  ص١٩؛  ج١،  الرزاق،  عبد  مصنّف  )انظر: 

ص٥٨؛ أحكام القرآن للطحاويّ، ج١، ص٨١(.
حَقَّ بِالْمَسْحِ مِنْ ظَاهِرِهِمَا، وَلَكِنْ 

َ
يٍ كَانَ بَاطِنُ الْقَدَمَيْنِ أ

ْ
ينُ بِرَأ 2 . لقد صحّ عن عليّ أنّه قال: »لَوْ كَانَ الدِّ

مَ يَمْسَحُ ظَاهِرَهُمَا« )مسند الحميديّ، ج١، ص١٧٥؛ مصنّف ابن  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يْتُ رَسُولَ اللَّ
َ
رَأ

أبي شيبة، ج١، ص٢٥؛ مسند أحمد، ج٢، ص١٣٩؛ مسند الدارميّ، ج١، ص٥٥٧؛ سنن أبي داود، ج١، 
للبيهقيّ، ج١،  السّنن والآثار  البزار، ج٣، ص٣٧؛ مسند أبي يعلى، ج١، ص٢٨٧؛ معرفة  ص٤٢؛ مسند 
تي بماء فغسل وجهه ويديه، ثمّ مسح برأسه ورجليه، ثمّ قال: »هَذَا وُضُوءُ مَنْ لَمْ 

ُ
ص٢٩٠(، وصحّ عنه أنّه أ

يُحْدِثْ« )مسند أبي داود الطيالسيّ، ج١، ص١٢٥؛ مسند أحمد، ج٢، ص٢٥٦؛ تفسير الطبريّ، ج١٠، 
القول  لأنّ  الدّين؛  في  يحدث  لم  من  وضوء  أنّه  ومعناه  ص١٠٩(،  ج٥،  للبيهقيّ،  الإيمان  شعب  ص١٣؛ 
بغسل الرّجلين محدَث، وليس أنّه وضوء من كان على طهارة؛ لأنّ الطاهر لا يجب عليه وضوء، ولو لم يكن 
ا للطاهر؛ لأنّه كان باطلًًا، والباطل لا يجب ولا يستحبّ،  مسح الرّجلين مجزيًا لم يكن الوضوء به مستحبًّ
وقد ثبت القول بالمسح عن أبي جعفر الباقر وابنه جعفر الصّادق وسائر أهل البيت، وهم أعلم النّاس بقول 
هُ مِنْهُ صَلََاةً،  وْ سَبْعُونَ سَنَةً مَا يَقْبَلُ اللَّ

َ
ونَ أ جُلِ سِتُّ تِي عَلَى الرَّ

ْ
عليّ، وقد روي عن جعفر الصّادق أنّه قال: »يَأ

هُ بِمَسْحِهِ« )علل الشرائع لابن بابويه، ج١، ص٢٨٩؛ تهذيب الأحكام للطوسيّ، ج١،  مَرَ اللَّ
َ
هُ يَغْسِلُ مَا أ نَّ

َ
لِِأ

ص٦٥(.
قَالَ  مَنْ  ةُ  »حُجَّ ص٣٠٥(:  )ج١١،  »تفسيره«  في  )ت٦٠٦هـ(  الرازيّ  قال  المثال،  سبيل  على   .  3
بُو 

َ
وَأ وَحَمْزَةُ  كَثِيرٍ  ابْنُ   

َ
فَقَرَأ  ،ْرْجُلَكُم

َ
وَأ قَوْلِهِ:  فِي  الْمَشْهُورَتَيْنِ  الْقِرَاءَتَيْنِ  عَلَى  مَبْنِيٌّ  الْمَسْحِ  بِوُجُوبِ 

صْبِ،  بِالنَّ عَنْهُ  حَفْصٍ  رِوَايَةِ  فِي  وَعَاصِمٌ  عَامِرٍ  وَابْنُ  نَافِعٌ   
َ
وَقَرَأ  ، بِالْجَرِّ عَنْهُ  بَكْرٍ  بِي 

َ
أ رِوَايَةِ  فِي  وَعَاصِمٌ  عَمْرٍو 

فِي  الْمَسْحُ  وَجَبَ  فَكَمَا  ؤُوسِ،  الرُّ عَلَى  مَعْطُوفَةً  رْجُلِ 
َ
الْْأ كَوْنَ  تَقْتَضِي  فَهِيَ  بِالْجَرِّ  الْقِرَاءَةُ  ا  مَّ

َ
أ فَنَقُولُ: 

نْ يُقَالَ: هَذَا كُسِرَ عَلَى الْجِوَارِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ: >جُحْرَ 
َ
رْجُلِ. فَإِنْ قِيلَ: لِمَ لََا يَجُوزُ أ

َ
سِ فَكَذَلِكَ فِي الْْأ

ْ
أ الرَّ

الْكَسْرَ  نَّ 
َ
أ لُ:  وَّ

َ
الْْأ وُجُوهٍ:  مِنْ  بَاطِلٌ  هَذَا  قُلْنَا:  لٍ<،  مُزَمَّ بِجَادٍ  فِي  نَاسٍ 

ُ
أ >كَبِيرُ  وَقَوْلِهِ:  خَرِبٍ<،  ضَبٍّ 

عَنْهُ؛  تَنْزِيهُهُ  يَجِبُ  هِ  اللَّ وَكَلََامُ  عْرِ،  رُورَةِ فِي الشِّ جْلِ الضَّ
َ
لِِأ لُ  يُتَحَمَّ قَدْ  ذِي  الَّ حْنِ  اللَّ مَعْدُودٌ فِي  الْجِوَارِ   عَلَى 



283 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

 بمسحها في الوضوء، بل يسُتحبّ ذلك، 
ً

نعم، لا بأس بغسل الأرجل تنظيفًا وإن كان متّصلًا
وهذا ما قصد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ من القيام بذلك في بعض الأحيان إن صحّت 
أن  أنهّ لا يمكن  إلى  بالّنظر  ذلك ووجوبه؛  الرّواية عنه1، وقد حملوه عن خطأ على جزئيّة 

يخالف الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ظاهر القرآن.

قَوْلِهِ: >جُحْرَ ضَبٍّ خَرِبٍ<،  كَمَا فِي  لْتِبَاسِ،  الْْإِ مِنَ  مْنُ 
َ
الْْأ يَحْصُلُ  حَيْثُ  إِلَيْهِ  يُصَارُ  مَا  إِنَّ الْكَسْرَ  نَّ 

َ
أ وَثَانِيهَا: 

لْتِبَاسِ  الْْإِ مِنَ  مْنُ 
َ
الْْأ الْـآيَةِ  هَذِهِ  وَفِي  لِلْجُحْرِ،  بَلْ  بِّ  نَعْتًا لِلضَّ يَكُونُ  لََا  الْخَرِبَ  نَّ 

َ
أ رُورَةِ  بِالضَّ الْمَعْلُومِ  مِنَ  فَإِنَّ 

مْ بِهِ  ا مَعَ حَرْفِ الْعَطْفِ فَلَمْ تَتَكَلَّ مَّ
َ
مَا يَكُونُ بِدُونِ حَرْفِ الْعَطْفِ، وَأ نَّ الْكَسْرَ بِالْجِوَارِ إِنَّ

َ
غَيْرُ حَاصِلٍ؛ وَثَالِثُهَا: أ

نَّ قَوْلَهُ: وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ فَرُؤُوسُكُمْ 
َ
هَا تُوجِبُ الْمَسْحَ، وَذَلِكَ لِِأ يْضًا: إِنَّ

َ
صْبِ فَقَالُوا أ ا الْقِرَاءَةُ بِالنَّ مَّ

َ
الْعَرَبُ. وَأ

عَلَى  عَطْفًا  صْبُ  النَّ رْجُلِ 
َ
الْْأ فِي  جَازَ  ؤُوسِ  الرُّ عَلَى  رْجُلَ 

َ
الْْأ عَطَفْتَ  فَإِذَا  بِالْبَاءِ،  مَجْرُورَةٌ  هَا  وَلَكِنَّ صْبِ  النَّ فِي 

هُ يَجُوزُ  نَّ
َ
أ ثَبَتَ هَذَا فَنَقُولُ: ظَهَرَ  إِذَا  حَاةِ.  اهِرِ، وَهَذَا مَذْهَبٌ مَشْهُورٌ لِلنُّ ؤُوسِ، وَالْجَرُّ عَطْفًا عَلَى الظَّ مَحَلِّ الرُّ

 ،فَاغْسِلُوا :ُنْ يَكُونَ هُوَ قَوْلَه
َ
رْجُلَكُمْ هُوَ قَوْلَهُ: وَامْسَحُوا، وَيَجُوزُ أ

َ
صْبِ فِي قَوْلِهِ: وَأ نْ يَكُونَ عَامِلُ النَّ

َ
أ

صْبِ فِي  النَّ يَكُونَ عَامِلُ  نْ 
َ
أ فَوَجَبَ  وْلَى، 

َ
أ قْرَبِ 

َ
الْْأ إِعْمَالُ  كَانَ  وَاحِدٍ  مَعْمُولٍ  إِذَا اجْتَمَعَا عَلَى  الْعَامِلََانِ  لَكِنِ 

يْضًا، فَهَذَا 
َ
مِ تُوجِبُ الْمَسْحَ أ رْجُلَكُمْ بِنَصْبِ اللَّاَّ

َ
نَّ قِرَاءَةَ وَأ

َ
رْجُلَكُمْ هُوَ قَوْلَهُ: وَامْسَحُوا، فَثَبَتَ أ

َ
قَوْلِهِ: وَأ

سْرِهَا مِنْ بَابِ 
َ
هَا بِأ نَّ

َ
خْبَارِ، لِِأ

َ
سْتِدْلََالِ بِهَذِهِ الْـآيَةِ عَلَى وُجُوبِ الْمَسْحِ، ثُمَّ قَالُوا: وَلََا يَجُوزُ دَفْعُ ذَلِكَ بِالْْأ وَجْهُ الْْإِ

الْـآحَادِ، وَنَسْخُ الْقُرْآنِ بِخَبَرِ الْوَاحِدِ لََا يَجُوزُ«.
1 . هذا قول مرويّ عن أهل البيت وجماعة من الصحابة والتابعين؛ كما روي عن عليّ وأنس أنّهما قالا: 
ةُ الْغَسْلُ« )معاني القرآن للفرّاء، ج١، ص٣٠٢؛ تفسير الطبريّ، ج١٠، ص٥٨(،  نَّ »نَزَلَ الْكِتَابُ بِالْمَسْحِ، وَالسُّ
مَ غَسْلَ الْقَدَمَيْنِ«  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيُّ صَلَّ وروي عن ابن عمر أنّه قال: »نَزَلَ جِبْرِيلُ بِالْمَسْحِ، وَسَنَّ النَّ
)الأوسط في السنن والإجماع والإختلاف لابن المنذر، ج١، ص٤١٤(، وعن عليّ بن موسى الرّضا أنّه قال: 
للطوسيّ، ج١،  )تهذيب الأحكام  نْظِيفِ«  لِلتَّ الْوُضُوءِ  فِي  وَالْغَسْلُ  الْمَسْحُ،  تَعَالَى  هِ  اللَّ كِتَابِ  فِي  »الْفَرِيضَةُ 
ص٦٤(، والدليل على أنّ النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم لم يكن يداوم على غسل القدمين ما تقدّم من 
هُ دَعَا بِمَاءٍ،  نَّ

َ
مَ يَمْسَحُ ظَاهِرَهُمَا«، وما روي عن عثمان »أ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ يْتُ رَسُولَ اللَّ

َ
قول عليّ: »رَأ

يْتُ 
َ
رَأ سِهِ وَظَهْرِ قَدَمَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: 

ْ
بِرَأ وَيَدَيْهِ ثَلََاثًا ثَلََاثًا، ثُمَّ مَسَحَ  فَمَضْمَضَ، وَاسْتَنْشَقَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلََاثًا، 

صْحَابِ رَسُولِ 
َ
لِنَفَرٍ مِنْ أ نَعَمْ،  كَذَاكَ؟ قَالُوا: 

َ
أ يَا هَؤُلََاءِ!   ،

ُ
أ يَتَوَضَّ مَ هَكَذَا  وَآلِهِ وَسَلَّ هُ عَلَيْهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ رَسُولَ اللَّ

مَ عِنْدَهُ« )مصنّف ابن أبي شيبة، ج١، ص١٦؛ مسند أحمد، ج١، ص٥٢٣(،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ
عَلَيْهِ  هُ  اللَّ ى  صَلَّ هِ  اللَّ رَسُولِ  صَلََاةَ  بِكُمْ  ي  صَلِّ

ُ
أ »اجْتَمِعُوا  لقومه:  قال  أنّه  الأشعريّ  مالك  أبي  عن  روي  وما 

 وَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، وَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلََاثًا وَذِرَاعَيْهِ ثَلََاثًا 
َ
أ ا اجْتَمَعُوا دَعَا بِجَفْنَةٍ فِيهَا مَاءٌ، فَتَوَضَّ مَ، فَلَمَّ وَآلِهِ وَسَلَّ

ى بِهِمْ« )مسند أحمد، ج٣٧، ص٥٣٣(، وما روى عبد اللّه بن زيد  سِهِ وَظَهْرَ قَدَمَيْهِ، ثُمَّ صَلَّ
ْ
ثَلََاثًا، وَمَسَحَ بِرَأ

تَيْنِ«  سِهِ وَرِجْلَيْهِ مَرَّ
ْ
تَيْنِ، وَمَسَحَ بِرَأ ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلََاثًا، وَيَدَيْهِ مَرَّ

َ
أ مَ تَوَضَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ

َ
»أ

 
َ
أ مَ تَوَضَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ

َ
)مصنّف ابن أبي شيبة، ج١، ص١٦(، وما روى عبّاد بن تميم عنه »أ

نَّ عُرْوَةَ كَانَ يَفْعَلُ ذَلِكَ« )شرح معاني الآثار للطحاويّ، ج١، ص٣٥(، وما روي عن 
َ
وَمَسَحَ عَلَى الْقَدَمَيْنِ، وَأ

حَدِكُمْ 
َ
هَا لََا تَتِمُّ صَلََاةُ أ النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم في الصّحيح المشهور أنّه قال لمسيء الصلاة: »إِنَّ

سِهِ وَرِجْلَيْهِ إِلَى 
ْ
، فَيَغْسِلُ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ، وَيَمْسَحُ بِرَأ هُ عَزَّ وَجَلَّ مَرَهُ اللَّ

َ
ى يُسْبِغَ الْوُضُوءَ كَمَا أ حَتَّ

الْكَعْبَيْنِ« )مسند الدارميّ، ج٢، ص٨٣٩؛ سنن ابن ماجه، ج١، ص١٥٦؛ سنن أبي داود، ج١، ص٢٢٧(.



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام284

على أيّ حال، فإنّ كيفيّة الصّلاة ومقدّماتها هي كما يؤدّيها المهديّ؛ لأنهّ الواسطة في تطبيق 
أحكام الّلّه، وأعلم الّناس بسنّة نبيّه، وإذا ظهر بين المسلمين أقام لهم الصّلاة بالطريقة التي تمّ 
ة1َ، وقال 

َ
لَا قَامُوا الصَّ

َ
رضِْ أ

َ ْ
نَّاهُمْ فِِي الْأ ينَ إِنْ مَكَّ ِ

َّ
تشريعها؛ كما قال الّلّه في وصف أمثاله: الَّذ

.2َة
َ

لَا قَمْتَ لهَُمُ الصَّ
َ
لنبيّه الذي كان خليفته في الأرض: وَإذَِا كُنتَْ فِيهِمْ فَأ

]الزكاة[

قِيمُوا 
َ
وكذلك أمر الّلّه بإيتاء الزكاة، وقد قرنه بإقامة الصّلاة؛ كما قال مرارًا وتأكيدًا: وَأ

الصّلاة،  إقامة  إيتاؤها كما يجب عليهم  المسلمين  كََاة3َ، ولذلك يجب على  الزَّ وَآتوُا  ةَ 
َ

لَا الصَّ
مْوَالهِِمْ 

َ
أ مِنْ  خُذْ  الّلّه مخاطباً له:  قال  الّلّه في الأرض أخذها منهم؛ كما  ويجب على خليفة 

في  كواسطة  هو  يحدّده  مال  من  مقدار  وهي   ،4ْعَليَهِْم وصََلِّ  بهَِا  يهِمْ 
ِّ
وَتزَُك رُهُمْ  تُطَهِّ صَدَقَةً 

والشعير  الّلّه عليه وآله وسلمّ مقدارًا من الحنطة  الّنبّي صلّّى  الّلّه؛ كما حدّد  تطبيق أحكام 
والتمر والزبيب والّذهب والفضّة والإبل والبقر والغنم حسب نصاب كّل منها، وعفا عن 
الأموال الأخرى، وقد فعل ذلك بصفته خليفة الّلّه في الأرض وإمام المسلمين، ولهذا يجوز 
 أخرى أو 

ً
الّلّه في الأرض وإمام المسلمين من بعده أن يستبدل بهذه الأموال أموالًا لخليفة 

يضيفها إليها بالتناسب مع زمانه ومكانه؛ لأنّ الّلّه أمر بأخذ الصّدقة من أموال المسلمين، 
الأشياء  هذه  ومكانه  وسلمّ  وآله  عليه  الّلّه  صلّّى  الّنبّي  زمان  في  أموالهم  على  الغالب  وكان 
التسعة؛ نظرًا لأنهّم إمّا كانوا زرّاعًًا يملكون الحنطة والشعير والتمر والزبيب كأهل المدينة، 
أو كانوا تّجارًا يملكون الّذهب والفضّة كأهل مكّة، أو كانوا رعاة يملكون الإبل والبقر والغنم 
كأهل البادية، ولذلك فإنّ تحديد الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ لهذه الأشياء التسعة كان 
متناسباً مع أهل زمانه ومكانه وفي سبيل أخذ الصّدقة من أموالهم المتداولة وفقًا لأمر الّلّه، 
وبالّتالي يجوز لخلفائه المعيّنين من عند الّلّه أن يحدّدوا أشياء أخرى بالتناسب مع أهل زمانهم 
ومكانهم وفي سبيل أخذ الصّدقة من أموالهم المتداولة وفقًا لأمر الّلّه، وهذا لا يعُتبر مخالفة 
 لسنّة الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ، بل على العكس من ذلك يعُتبر موافقة كاملة لسنتّه؛ 
ز الثروة في أيدي الأغنياء وزيادة 

ّ
لا سيّما بالّنظر إلى أنّ غرض الّلّه من الأمر بإيتاء الزكاة، هو منع ترك

 ،5ْغْنِياَءِ مِنكُْم
َ ْ
 يكَُونَ دُولةًَ بَيْْنَ الْأ

َ
ْ لَا

َ
 الإنقسام الطبقّي بين المسلمين؛ كما قال تعالى: كَي

1 . الحجّ/ ٤١
2 . النّساء/ ١٠٢

3 . البقرة/ ٤٣
4 . التّوبة/ ١٠٣

5 . الحشر/ ٧



285 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

زمان  في  وإن كانت  والغنم،  والبقر  والإبل  والزبيب  والتمر  والشعير  الحنطة  أنّ  في حين 
 أنهّا 

ّ
الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ومكانه تعُتبر ثروة وكانت غالًبا في أيدي الأغنياء، إلّا

وقد  المحتاجين،  أيدي  في  غالًبا  وتوجد  كبيرة  ثروة  تعُتبر  لا  الحالّيين  والمكان  الزّمان  في 
الطبقّي بين  الإنقسام  الأغنياء وزادت  أيدي  زت في 

ّ
ترك قد  أموال جديدة  ظهرت مكانها 

المسلمين، ومن الواضح أنّ حصر الزكاة في الحنطة والشعير والتمر والزبيب والإبل والبقر 
والغنم في هذه الحالة، لا يحقّق غرض الّلّه من الأمر بإيتاء الزكاة، بل قد ينقضه. نعم، إنّ 
المراد بالّذهب والفضّة في زمان الّنبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسلمّ ومكانه، كان نفس الّدينار 
يعني  بهما  الزكاة  تعلقّ  كان  ولذلك  المسلمين،  بين  المتداولة  العملة  كانا  اللذين  والّدرهم 
من  الكثير  لكنّ  الثروة،  لحساب  ثابتًا  معيارًا  تعُتبر  التي  المتداولة  بالعملة  الزكاة  تعلقّ 
المتداولة،  بالعملة  الزكاة  بتعلقّ  يفتوا  لم يستنبطوا منه هذا الحكم، ولم  فقهاء المسلمين 
العملة  من  ليسا  أنهّما  حين  في  المسكوكين،  والفضّة  بالّذهب  تتعلقّ  الزكاة  بأنّ  قالوا  بل 
المتداولة في الزّمان والمكان الحالّيين غالًبا، وقد راجت مكانهما نقود ورقيّة واعتباريّة لا 
ز الثروة في أيدي الأغنياء وزيادة الإنقسام 

ّ
تتعلقّ بها الزكاة عندهم، وهذا قد أدّى إلى ترك

الطبقّي بين المسلمين خلافًا لغرض الّلّه من تشريع الزكاة. من هنا يعلم أنّ الزكاة ليست في 
أموال خاصّة لا تتبدّل، بل هي في كّل مال يحدّده إمام المسلمين بالإعتماد على تعيّنه من 
الّلّه متناسباً مع زمان المسلمين ومكانهم، وبالّتالي يجوز له أن يحدّد لأهل كّل إقليم  عند 
على  الزكاة  تشريع  من  الغرض  يتحقّق  حتّّى  والنقد،  والحيوان  الزرع  من  فيه  رائج  هو  ما 

وجه أحسن، ولا تكون الثروة دولة بين الأغنياء.

المسلمين؛  من  أصناف  لثمانية  هي  به،  تعلقّت  مهما  الزكاة،  أنّ  به  مسلمّ  هو  ما 
فَةِ 

َّ
مُؤَل

ْ
وَال عَليَهَْا  عَامِلِيَن 

ْ
وَال مَسَاكِيِن 

ْ
وَال فُقَرَاءِ 

ْ
للِ دَقاَتُ  الصَّ إِنَّمَا  تعالى:  الّلّه  قال  كما 

 ُ وَاللَّهَّ  ۗ  ِ اللَّهَّ مِنَ  فَرِيضَةً   ۖ بِيلِ  السَّ وَابنِْ   ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  وَفِِي  غَارِمِيَن 
ْ
وَال قاَبِ  الرِّ وَفِِي  قُلوُبُهُمْ 

يصل  لم  وإن  الأرض،  في  الّلّه  خليفة  يرى  كيفما  بينهم  تقسيمها  فيتمّ   ،1ٌحَكِيم عَلِيمٌ 
إِنْ 

فَ دَقاَتِ  الصَّ فِِي  مِزُكَ 
ْ
يلَ مَنْ  وَمِنهُْمْ  تعالى:  الّلّه  قال  كما  بعضهم؛  إلى  شيء  منها 

آتاَهُمُ  مَا  رَضُوا  هُمْ  نَّ
َ
أ وَلوَْ  ۝ يسَْخَطُونَ هُمْ  ذَا  إِ مِنهَْا  يُعْطَوْا  لمَْ  وَإِنْ  رَضُوا  مِنهَْا  عْطُوا 

ُ
أ

رَاغِبوُن2َ؛   ِ اللَّهَّ  َ
إِلَى نَّا  إِ  ُ

ُ
وَرسَُولُه فَضْلِهِ  مِنْ   ُ اللَّهَّ سَيُؤْتيِنَا   ُ اللَّهَّ حَسْبنَُا  وَقاَلوُا   ُ

ُ
وَرسَُولُه  ُ اللَّهَّ

1 . التّوبة/ ٦٠
2 . التّوبة/ ٥٨-٥٩



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام286

بشرط أن لا يكونوا من بني هاشم؛ لأنّ الزكاة محرّمة على بني هاشم وفقًا للأخبار المتواترة، 
 

ً
وهذا تكريم لهم من الّلّه بسبب ما خصّهم به من فضله، ولهم خمس كّل مال مغنوم بدلًا
قُرْبََى 

ْ
ي ال ِ خُُمُسَهُ وَللِرَّسُولِ وَلِِذِ نَّ لِِلَّهَّ

َ
ءٍ فَأ مَا غَنِمْتُمْ مِنْ شََيْ نَّ

َ
منها؛ كما قال تعالى: وَاعْلمَُوا أ

فُرْقَانِ يوَْمَ 
ْ
اَ عََلَىَ عَبدِْناَ يوَْمَ ال

ْ
نزَْلْن

َ
ِ وَمَا أ بِيلِ إِنْ كُنتُْمْ آمَنتُْمْ باِللَّهَّ مَسَاكِيِن وَابنِْ السَّ

ْ
َتاَمََى وَال

ْ
وَالْي

 
ّ

مَْعَان1ِ، ومن الواضح أنّ سهم الّلّه يصل إلى نبيّه؛ لأنهّ لا يمكن وصوله إليه إلّا
ْ
َقََى الْج الْتْ

ذوي  بصفة  سهمهم  مع  لهم  فيكون  بعده،  من  ورثته  إلى  نبيّه  سهم  ويصل  نبيّه،  بواسطة 
الّنبّي  الّناس إلى  المهديّ؛ لأنهّ أقرب  الوقت الحاضر هو  القربى نصف الخمس، وصاحبه في 
بني  من  السّبيل  وابن  والمساكين  اليتامى  سهم  هو  الآخر  والنصف  الحاضر2،  الوقت  في 
فإنهّم محتاجون إلى نصيب من الخمس3،  الزكاة، ولذلك  نظرًا لأنهّ لا نصيب لهم في   هاشم؛ 

1 . الأنفال/ ٤١
هِ  اللَّ مَامُ سَهْمَ  الْْإِ وَيَلِي  الْخُمُسِ،  مِنَ  نَصِيبَهُ  إِنْسَانٍ  أنّه قال: »يُعْطَى كُلُّ  2 . هذا موافق لما جاء عن عليّ 
هو  الحاضر  الوقت  في  الوحيد  الشرعيّ  الإمام  لأنّ  نظرًا  ص٥٥٨(؛  ج١٣،  الطبريّ،  )تفسير  وَرَسُولِهِ« 
هُ عَلَيْهِ  ى اللَّ هِ صَلَّ المهديّ، وروي عن قتادة أنّه سئل عن سهم ذوي القربى، فقال: »كَانَ طُعْمَةً لِرَسُولِ اللَّ

مْرِ مِنْ بَعْدِهِ« )نفس المصدر، ج١٣، ص٥٥٥(.
َ
يَ جُعِلَ لِوَلِيِّ الْْأ ا تُوُفِّ ا، فَلَمَّ مَ مَا كَانَ حَيًّ وَآلِهِ وَسَلَّ

دٍ، وَلََا لِـآلِ  دَقَةَ لََا تَحِلُّ لِمُحَمَّ 3 . هذا مرويّ عن النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم؛ كما روي أنّه قال: »إِنَّ الصَّ
البيهقيّ[،  ]جمع  للشافعيّ  القرآن  )أحكام  الْخُمُسَ«  مِنْهَا  ضَنَا  وَعَوَّ دَقَةَ،  الصَّ عَلَيْنَا  مَ  حَرَّ هَ  اللَّ وَإِنَّ  دٍ،  مُحَمَّ
يُغْنِيكُمْ  نَّ لَكُمْ فِي خُمْسِ الْخُمُسِ مَا 

َ
يْدِي، لِِأ

َ
ج١، ص٧٦(، وقال لبني هاشم: »رَغِبَتُ لَكُمْ عَنْ غُسَالَةِ الْْأ

يَكْفِيكُمْ« )تفسير ابن أبي حاتم، ج٥، ص١٧٠٥(، وهو قول ثابت عن أهل البيت وجماعة من الصحابة  وْ 
َ
أ

مَ،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ دَقَةَ عَلَى رَسُولِهِ صَلَّ مَ الصَّ هَ حَرَّ والتابعين والفقهاء؛ كما روي عن عليّ أنّه قال: »إِنَّ اللَّ
تِهِ، فَضَرَبَ لَهُمْ مَعَ رَسُولِ  مَّ

ُ
ةً دُونَ أ هْلِ بَيْتِهِ خَاصَّ

َ
مَهَا عَلَى أ مَ عَلَيْهِ، وَحَرَّ ا حَرَّ ضَهُ سَهْمًا مِنَ الْخُمُسِ عِوَضًا عَمَّ فَعَوَّ

مَ عَلَيْهِمْ« )تالي تلخيص المتشابه للخطيب البغداديّ، ج١،  ا حَرَّ مَ سَهْمًا عِوَضًا مِمَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اللَّ
هْلَ الْبَيْتِ« )الإشراف على 

َ
ص٣٢٩(، وروي عن محمّد بن الحنفيّة أنّه قال في سهم ذي القربى: »هُوَ لَنَا أ

تَ 
ْ
مَا قَرَأ

َ
مذاهب العلماء لابن المنذر، ج٤، ص٨١(، وروي عن عليّ بن الحسين أنّه قال لرجل من أهل الشام: »أ

نْتُمْ 
َ
كُمْ لََأ سُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى؟ قَالَ: نَعَمْ، فَإِنَّ هِ خُمُسَهُ وَلِلرَّ نَّ لِلَّ

َ
مَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأ نَّ

َ
نْفَالِ: وَاعْلَمُوا أ

َ
فِي الْْأ

دِ  هِ بْنَ مُحَمَّ لْتُ عَبْدَ اللَّ
َ
هُمْ؟ قَالَ: نَعَمْ« )تفسير الطبريّ، ج١٣، ص٥٥٤(، وروى المنهال بن عمرو، قال: »سَأ

هَ يَقُولُ: وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ  : إِنَّ اللَّ بْنِ عَلِيٍّ وَعَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَنِ الْخُمُسِ، فَقَالََا: هُوَ لَنَا، فَقُلْتُ لِعَلِيٍّ
بْنَاءِ سَبِيلِنَا« )تفسير الطبريّ، ج١٣، ص٥٥٩؛ تفسير العيّاشيّ، ج٢، 

َ
بِيلِ، فَقَالَ: يَتَامَانَا وَمَسَاكِينِنَا وَأ السَّ

اسِ، وَآلُ جَعْفَرٍ،  ، وَآلُ الْعَبَّ عْطُوا الْخُمُسَ: آلُ عَلِيٍّ
ُ
ذِينَ أ دٍ الَّ ص٦٣(، وروي عن زيد بن أرقم أنّه قال: »آلُ مُحَمَّ

هُ  وَآلُ عَقِيلٍ« )الدّرّ المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطيّ، ج٤، ص٦٩(، وروي عن مجاهد أنّه قال: »عَلِمَ اللَّ
دَقَةِ« )تفسير الطبريّ، ج١٣، ص٥٥٤(، وعن عطاء  نَّ فِي بَنِي هَاشِمٍ الْفُقَرَاءَ، فَجَعَلَ لَهُمُ الْخُمُسَ مَكَانَ الصَّ

َ
أ

ضَهُمْ عَنْهَا بِالْخُمُسِ« )التجريد للقدوريّ،  دَقَةَ عَلَى بَنِي هَاشِمٍ، وَعَوَّ مَ الصَّ هَ حَرَّ بن أبي رباح أنّه قال: »إِنَّ اللَّ
الْخُمُسَ...  مِنْهَا  ضَهُمْ  وَعَوَّ دَقَةَ،  الصَّ عَلَيْهِمُ  هُ  اللَّ مَ  حَرَّ ذِينَ  الَّ دٍ  مُحَمَّ »آلُ  الشافعيّ:  وقال  ص٤١٧١(،   ج٨، 



287 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

وهذا حقّ لم يؤدَّ إليهم منذ أواخر حكومة عمر بن الخطاب1، وذلك لأنّ خصوم بني هاشم 
منذ ذلك الحين قد استحوذوا عليه، ووجدوا أنّ أداءه إليهم يتعارض مع مصالحهم السّياسيّة؛ 
نظرًا لأنهّ كان يلبّّي الحاجات الإقتصاديةّ للهاشميّين، ويُعتبر من العوامل التي تزيدهم قوّة، 
وبالّتالي فإنّ منعها منهم كان تدبيًرا مؤثرًّا لمنع تحقّق حكومتهم2؛ كما أنهّ إذا وصل الآن خمس 
أموال المسلمين المغنومة إلى المهديّ، فسيتمّ تكوين أحد الأركان الأربعة لحكومته، ويتيسّّر 

تكوين أركانها الثلاثة الأخرى، وهي الرغّبة والعِدّة والعُدّة الكافية.

سُولِ وَلِذِي  هِ خُمُسَهُ وَلِلرَّ نَّ لِلَّ
َ
عْلَمَهُ أ

َ
هُ وَأ نْ يُؤْتِيَ ذَا الْقُرْبَى حَقَّ

َ
مَ أ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ هُ عَلَى نَبِيِّ ا فَرَضَ اللَّ فَلَمَّ

هِ  عْطَاهُمْ رَسُولُ اللَّ
َ
ذِينَ أ نَّ الَّ

َ
لِبِ، دَلَّ ذَلِكَ عَلَى أ عْطَى سَهْمَ ذِي الْقُرْبَى فِي بَنِي هَاشِمٍ وَبَنِي الْمُطَّ

َ
الْقُرْبَى فَأ

لََاةِ عَلَيْهِمْ مَعَهُ،  مَ بِالصَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ مَرَ رَسُولُ اللَّ
َ
ذِينَ أ دٍ الَّ مَ الْخُمُسَ، هُمْ آلُ مُحَمَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ صَلَّ

هَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ  هُ يَقُولُ: إِنَّ اللَّ مَ؛ فَإِنَّ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ ذِينَ اصْطَفَاهُمْ مِنْ خَلْقِهِ بَعْدَ نَبِيِّ وَالَّ
هِ عَلَيْهِمْ« )أحكام القرآن للشافعيّ  نْبِيَاءِ صَلَوَاتُ اللَّ

َ
نْبِيَاءَ وَآلَ الْْأ

َ
هُ اصْطَفَى الْْأ نَّ

َ
عْلَمَ أ

َ
وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ، فَأ

]جمع البيهقيّ[، ج١، ص٧٦(.
نَا مِنَ  يَنِي حَقَّ نْ تُوَلِّ

َ
يْتَ أ

َ
هِ، إِنْ رَأ ا يَقُولُ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّ 1 . روى عبد الرّحمن بن أبي ليلى قال: »سَمِعْتُ عَلِيًّ

هِ  نِيهِ رَسُولُ اللَّ حَدٌ بَعْدَكَ فَافْعَلْ، قَالَ: فَفَعَلَ ذَلِكَ، فَوَلَّاَّ
َ
قْسِمَهُ حَيَاتَكَ كَيْ لََا يُنَازِعَنِيهِ أ

َ
هِ فَأ الْخُمُسِ فِي كِتَابِ اللَّ

بُو بَكْرٍ فَقَسَمْتُهُ حَيَاةَ 
َ
نِيهِ أ مَ، ثُمَّ وَلَّاَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ مَ فَقَسَمْتُهُ حَيَاةَ رَسُولِ اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ صَلَّ

نَا،  تَاهُ مَالٌ كَثِيرٌ فَعَزَلَ حَقَّ
َ
ى كَانَتْ آخِرُ سَنَةٍ مِنْ سِنِي عُمَرَ، فَأ نِيهِ عُمَرُ فَقَسَمْتُهُ حَيَاةَ عُمَرَ، حَتَّ بِي بَكْرٍ، ثُمَّ وَلَّاَّ

َ
أ

كُمْ فَخُذْهُ فَاقْسِمْهُ حَيْثُ كُنْتَ تَقْسِمُهُ، فَقُلْتُ: بِنَا عَنْهُ الْعَامَ غِنًى وَبِالْمُسْلِمِينَ إِلَيْهِ  رْسَلَ إِلَيَّ فَقَالَ: هَذَا حَقُّ
َ
ثُمَّ أ

اسَ بَعْدَمَا  ى قُمْتُ مَقَامِي هَذَا، فَلَقِيتُ الْعَبَّ حَدٌ بَعْدَ عُمَرَ حَتَّ
َ
نَةَ، ثُمَّ لَمْ يَدْعُنَا إِلَيْهِ أ هُ عَلَيْهِمْ تِلْكَ السَّ حَاجَةٌ، فَرُدَّ

بَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَكَانَ رَجُلًًا 
َ
، لَقَدْ حَرَمْتَنَا الْغَدَاةَ شَيْئًا لََا يُرَدُّ عَلَيْنَا أ خَرَجْتُ مِنْ عِنْدِ عُمَرَ، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ

دَاهِيًا« )الخراج لأبي يوسف، ص٣٠؛ مصنّف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٥١٦؛ تاريخ المدينة لابن شبة، ج٢، 
يْتِ، فَقُلْتُ لَهُ:  حْجَارِ الزَّ

َ
ا عِنْدَ أ ص٦٤٦؛ سنن أبي داود، ج٣، ص١٤٧(، وفي رواية أخرى قال: »لَقِيتُ عَلِيًّ

بُو بَكْرٍ فَلَمْ يَكُنْ فِي 
َ
ا أ مَّ

َ
: أ هْلَ الْبَيْتِ مِنَ الْخُمُسِ؟ فَقَالَ عَلِيٌّ

َ
كُمْ أ بُو بَكْرٍ وَعُمَرُ فِي حَقِّ

َ
ي، مَا فَعَلَ أ مِّ

ُ
نْتَ وَأ

َ
بِي أ

َ
بِأ

هْوَازِ، فَقَالَ: فِي 
َ
وسِ وَالْْأ ى جَاءَهُ مَالُ السُّ ا عُمَرُ فَلَمْ يَزَلْ يُعْطِينَاهُ حَتَّ مَّ

َ
وْفَانَاهُ، وَأ

َ
خْمَاسٌ، وَمَا كَانَ فَقَدْ أ

َ
زَمَانِهِ أ

كُمْ مِنْهُ،  يَكُمْ حَقَّ وَفِّ
ُ
تِيَنَا مَالٌ فَأ

ْ
ى يَأ ةِ الْمُسْلِمِينَ حَتَّ كُمْ فَجَعَلْنَاهُ فِي خَلَّ حْبَبْتُمْ تَرَكْتُمْ حَقَّ

َ
ةٌ، فَإِنْ أ الْمُسْلِمِينَ خَلَّ

مِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَدَفَعَ 
َ
جَابَ أ

َ
حَقَّ مَنْ أ

َ
لَسْنَا أ

َ
بَا الْفَضْلِ، أ

َ
نَا، فَقُلْتُ لَهُ: يَا أ : لََا تُطْمِعْهُ فِي حَقِّ اسُ لِعَلِيٍّ فَقَالَ الْعَبَّ

تِيَهُ مَالٌ فَيَقْضِيَنَاهُ«، وفي رواية أخرى: »إِنَّ عُمَرَ قَالَ: لَكُمْ حَقٌّ وَلََا يَبْلُغُ 
ْ
نْ يَأ

َ
يَ عُمَرُ قَبْلَ أ ةَ الْمُسْلِمِينَ؟ فَتُوُفِّ خَلَّ

نْ يُعْطِيَنَا 
َ
بَى أ

َ
هُ، فَأ بَيْنَا عَلَيْهِ إِلَّاَّ كُلَّ

َ
رَى لَكُمْ، فَأ

َ
عْطَيْتُكُمْ مِنْهُ بِقَدْرِ مَا أ

َ
هُ، فَإِنْ شِئْتُمْ أ نْ يَكُونَ لَكُمْ كُلَّ

َ
عِلْمِي إِذْ كَثُرَ أ

لُهُ عَنْ سَهْمِ ذِي الْقُرْبَى، 
َ
اسٍ يَسْأ رْسَلَ إِلَى ابْنِ عَبَّ

َ
نَّ نَجْدَةَ الْحَرُورِيَّ أ

َ
هُ« )مسند الشّافعيّ، ص٣٢٥(، وروي »أ كُلَّ

ى  هِ صَلَّ مَ، قَسَمَهُ لَهُمْ رَسُولُ اللَّ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ اسٍ: لِقُرْبَى رَسُولِ اللَّ وَيَقُولُ: لِمَنْ تَرَاهُ؟ فَقَالَ ابْنُ عَبَّ
نْ نَقْبَلَهُ« 

َ
بَيْنَا أ

َ
نَا، فَرَدَدْنَاهُ عَلَيْهِ وَأ يْنَاهُ دُونَ حَقِّ

َ
مَ، وَقَدْ كَانَ عُمَرُ عَرَضَ عَلَيْنَا مِنْ ذَلِكَ عَرْضًا رَأ هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ اللَّ

ا  ا كُنَّ ا الْخُمُسُ فَإِنَّ مَّ
َ
)سنن أبي داود، ج٣، ص١٤٦؛ سنن النسائيّ، ج٧، ص١٢٨(، وفي رواية أخرى أنّه قال: »أ

بَى ذَلِكَ عَلَيْنَا قَوْمُنَا« )مسند الدارميّ، ج٣، ص١٦٠٦؛ صحيح مسلم، ج٥، ص١٩٧(.
َ
هُ لَنَا، فَأ نَّ

َ
نَرَى أ

نَّ 
َ
فَيَجُوزُ أ

َ
2 . لقد تفطّن الشافعيّ إلى العداوة الظاهرة في هذا المنع، فحاول تبرئة الصحابة منها فقال: »أ

نْ 
َ
مَ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، يَجُوزُ أ هُ عَلَيْهِ وَسَلَّ ى اللَّ بِيِّ صَلَّ صْحَابِ النَّ

َ
بَى ذَلِكَ عَلَيْنَا قَوْمُنَا يَعْنِي غَيْرَ أ

َ
اسٍ فَأ قَوْلَ ابْنِ عَبَّ

هْلَهُ« )الأمّ للشافعيّ، ج٤، ص١٦٠(.
َ
يَكُونَ عَنَى بِهِ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيَةَ وَأ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام288

]الصّيام[

قال:  كما  المسلمين؛  جميع  على  واجب  وهو  معدودات،  أياّم  في  بالصّيام  الّلّه  أمر  وكذلك 
لعََلَّكُمْ  قَبلِْكُمْ  مِنْ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ عََلَىَ  كُتِبَ  كَمَا  ياَمُ  الصِّ عَليَكُْمُ  كُتِبَ  آمَنوُا  ينَ  ِ

َّ
الَّذ هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

نزِْلَ 
ُ
أ ي  ِ

َّ
الَّذ رَمَضَانَ  شَهْرُ  قال:  أياّم شهر رمضان؛ كما  مَعْدُودَات1ٍ، وهي  يَّامًا 

َ
أ ۝ تَتَّقُونَ

 ،2ُيَصُمْه
ْ
هْرَ فَل فُرْقاَنِ ۚ فَمَنْ شَهِدَ مِنكُْمُ الشَّ

ْ
هُدَى وَال

ْ
قُرْآنُ هُدًى للِنَّاسِ وَبَيِّناَتٍ مِنَ ال

ْ
فِيهِ ال

وبشكل طبيعّي تبدأ أياّمه بتيقّن هلاله من خلال رؤيته أو الخبر المتواتر؛ كما قال الّلّه تعالى: 
تيقّن هلاله وجب عليه أن  3. فمن  جَِّ

ْ
وَالْح للِنَّاسِ  مَوَاقِيتُ  هِِيَ  قُلْ   ۖ هِلَّةِ 

َ ْ
الْأ عَنِ  لوُنكََ 

َ
يسَْأ

 إذا كان مريضًا لا يطيق ذلك، أو مسافرًا، فعليه أن 
ّ

يصوم حتّّى يتيقّن هلال شهر شوّال؛ إلّا
ةٌ مِنْ  وْ عََلَىَ سَفَرٍ فَعِدَّ

َ
يصوم في شهر آخر إن أطاق ذلك؛ كما قال الّلّه تعالى: وَمَنْ كََانَ مَرِيضًا أ

خَر4َ، فإن لم يصم في شهر آخر وهو يطيقه حتّّى يدركه شهر رمضان اللاحق، فعليه 
ُ
يَّامٍ أ

َ
أ

ةٌ  وْ عََلَىَ سَفَرٍ فَعِدَّ
َ
لكّل يوم فدية طعام مسكين؛ كما قال الّلّه تعالى: فَمَنْ كََانَ مِنكُْمْ مَرِيضًا أ

ينَ يطُِيقُونهَُ فِدْيةٌَ طَعَامُ مِسْكِيٍن5، ولكن من لا يطيق الصّيام لصغره  ِ
َّ

خَرَۚ   وعَََلَىَ الَّذ
ُ
يَّامٍ أ

َ
مِنْ أ

 
َّ

ُ نَفْسًا إِلَّا  يكَُلِّفُ اللَّهَّ
َ

أو كبره سنًّا، فليس عليه صيام وبالّتالي فدية؛ كما قال الّلّه تعالى: لَا
وسُْعَهَا6، وصيامه يعني الإمساك عن الجماع والأكل والشرب بعد طلوع الفجر حتّّى غروب 
بُوا  وَاشْْرَ وا 

ُ
وَكُُل  ۚ لكَُمْ   ُ اللَّهَّ كَتَبَ  مَا  وَابْتَغُوا  وهُنَّ  باَشِِرُ نَ 

ْ
فَالْآ الّلّه تعالى:  الشمس؛ كما قال 

.7ِْاللَّيل 
َ

يَامَ إِلَى وا الصِّ تمُِّ
َ
فَجْرِ ۖ ثُمَّ أ

ْ
سْودَِ مِنَ ال

َ ْ
يَطِْ الْأ

ْ
بْيَضُ مِنَ الْخ

َ ْ
يَطُْ الْأ

ْ
َ لكَُمُ الْخ حَتَّىَّ يتَبََيَّنَّ

1 . البقرة/ ١٨٣-١٨٤
2 . البقرة/ ١٨٥
3 . البقرة/ ١٨٩
4 . البقرة/ ١٨٥

5 . البقرة/ ١٨٤. الظاهر من قوله حفظه اللّه تعالى في هذا الموضع أنّ المعذور إذا زال عذره قبل أن يدركه 
رمضان آخر، فعليه القضاء، فإن فرّط ولم يقض حتّى أدركه رمضان آخر، فعليه القضاء والفدية معًا، وهذا قول 
مشهور عن أهل البيت، وهو مرويّ عن جماعة من الصحابة والتابعين، وقد قال في موضع آخر أنّ المعذور 
امًا  يَّ

َ
أ نْ تَصُومُوا 

َ
مخيّر بين القضاء والفدية، إلّّا أنّ القضاء أفضل؛ كما قال في تفسير الآية: »كُتِبَ عَلَيْكُمْ أ

ذِينَ يُطِيقُونَ  خَرَ، وَعَلَى الَّ
ُ
امٍ أ يَّ

َ
ةٌ مِنْ أ وْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّ

َ
مَعْدُودَاتٍ، وَهِيَ شَهْرُ رَمَضَانَ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أ

نْ 
َ
عَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، وَأ نْ لََا يَصُومُوهَا فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ، فَمَنْ تَطَوَّ

َ
رَادُوا أ

َ
خَرَ إِذَا أ

ُ
امٍ أ يَّ

َ
ةً مِنْ أ نْ يَصُومُوا عِدَّ

َ
أ

نْ تَفْدُوا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ«.
َ
تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ مِنْ أ

6 . البقرة/ ٢٨٦. هذا الذي قاله حفظه اللّه تعالى من عدم وجوب الفدية على الذين لا يطيقون الصّيام هو 
قول مالك وأبي ثور ومكحول وغيرهم، ووجهه أنّ وجوب الفدية فرع لوجوب الصّيام، وقد قال في موضع آخر 

باستحباب الفدية للذين لا يطيقون الصّيام.
7 . البقرة/ ١٨٧



289 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]الحجّ[

تعالى:  قال  كما  مكّة؛  في  معلومة  أشهر  في  معلومة  مناسك  وهو  بالحجّ،  الّلّه  أمر  وكذلك 
كما  ؛ 

ً
سبيلًا إليه  استطاع  من  على  الأقلّ  على  واحدة  مرّة  ويجب   ،1ٌمَعْلوُمَات شْهُرٌ 

َ
أ جَُّ 

ْ
الْح

الّلّه  2، ويجب على خليفة 
ً

سَبِيلًا هِْ 
َ

إلَِي اسْتَطَاعَ  مَنِ  َيتِْ 
ْ

الْب حِجُّ  النَّاسِ  عََلَىَ   ِ وَلِِلَّهَّ تعالى:  قال 
في الأرض أن يهيّئ مكّة للحجّاج بعمارتها وتطهيرها، وأن يؤذّن في الّناس بالحجّ؛ كما قال 
قَائمِِيَن 

ْ
ائفِِيَن وَال رْ بيَتِِْيَ للِطَّ  تشُْْرِكْ بِِي شَيئْاً وَطَهِّ

َ
نْ لَا

َ
َيتِْ أ

ْ
برَْاهِيمَ مَكََانَ الْب ناَ لِِإِ

ْ
تعالى: وَإذِْ بوََّأ

 ،3ٍتِيَن مِنْ كُُلِّ فَجٍّ عَمِيق
ْ
 وعَََلَىَ كُُلِّ ضَامِرٍ يأَ

ً
توُكَ رجَِالًا

ْ
جَِّ يأَ

ْ
ذِّنْ فِِي النَّاسِ باِلْح

َ
وَأ ۝ جُودِ عِ السُّ كَّ وَالرُّ

وهذا يعني أنّ سدانة بيت الّلّه والعناية بشؤونه هي في الأصل لإبراهيم عليه السّلام، وبالّتالي 
تصل إلى ذرّيّته وراثةً عنه؛ كما وصلت بعده إلى إسماعيل عليه السّلام، وقد قال الّلّه في ذلك: 
جُود4ِ، وبالّتالي  عِ السُّ كَّ عَاكِفِيَن وَالرُّ

ْ
ائفِِيَن وَال رَا بيَتِِْيَ للِطَّ نْ طَهِّ

َ
 إبِرَْاهِيمَ وَإسِْمَاعِيلَ أ

َ
وعََهِدْناَ إلَِى

تصل إلى ذرّيّة إسماعيل عليه السّلام وراثةً عنه، بشرط أن يكونوا متّقين؛ لأنّ غير المتّقين 
ونَ  ُ وهَُمْ يصَُدُّ بَهُمُ اللَّهَّ  يُعَذِّ

َّ
لَّا

َ
ين لبيت الّلّه؛ كما قال تعالى: وَمَا لهَُمْ أ

ّ
ليس لهم أن يكونوا متول

 يَعْلمَُون5َ؛ كما 
َ

ثََرهَُمْ لَا
ْ
ك

َ
مُتَّقُونَ وَلكَِنَّ أ

ْ
 ال

َّ
وْلِِياَؤُهُ إلَِّا

َ
وْلِِياَءَهُ ۚ إنِْ أ

َ
رََامِ وَمَا كََانوُا أ

ْ
مَسْجِدِ الْح

ْ
عَنِ ال

نْ يَعْمُرُوا 
َ
كِيَن أ مُشْْرِ

ْ
أنّ المشركين لا حقّ لهم في عمارة مساجد الّلّه؛ كما قال تعالى: مَا كََانَ للِ

كُفْر6ِ، بل سدانة بيت الّلّه إنمّا هي لخليفته في الأرض 
ْ
نْفُسِهِمْ باِل

َ
ِ شَاهِدِينَ عََلَىَ أ مَسَاجِدَ اللَّهَّ

الذي هو من ذرّيّة إبراهيم وإسماعيل، وقد تمّ تطهيره من أيّ رجس ولا يفترق عن القرآن، 
ن من المتّقين، وهو في الوقت الحاضر المهديّ؛ كما قال الّلّه تعالى: إنَِّمَا  وبالّتالي فهو القدر المتيقَّ
َ ۖ فَعَسََى  َّ اللَّهَّ

كََاةَ وَلمَْ يََخْشَ إلَِّا ةَ وَآتََى الزَّ
َ

لَا قاَمَ الصَّ
َ
خِرِ وَأ

ْ
َوْمِ الْآ ِ وَالْيْ ِ مَنْ آمَنَ باِللَّهَّ يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهَّ

مُهْتَدِين7َ، ومن الواضح أنّ المهديّ، كما يوحي اسمه، هو من المهتدين. 
ْ
نْ يكَُونوُا مِنَ ال

َ
ِكَ أ

َ
ولَئ

ُ
أ

الّلّه الآن ليست في يديه، بل هي في أيدي المتلوّثين بالشّّرك في  هذا في حين أنّ سدانة بيت 
عقائدهم وبالفسق في أعمالهم؛ الذين لا يؤمنون بتوحيد الّلّه في التحكيم، ويميلون في صفاته 
وفسادًا،  فتنة  الأرض  في  ويسعون  المسلمين،  ويعادون  كفروا  الذين  ويتولوّن  التشبيه،   إلى 

1 . البقرة/ ١٩٧
2 . آل عمران/ ٩٧
3 . الحجّ/ ٢٦-٢٧

4 . البقرة/ ١٢٥
5 . الأنفال/ ٣٤

6 . التّوبة/ ١٧
7 . التّوبة/ ١٨



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام290

ولذلك يمكن القول أنّ مفتاح بيت الّلّه الآن في يد الشيطان، في حين أنّ الّلّه قال مشيًرا إلى 
لِِيم1ٍ. من هنا يعلم أنّ تصّرفات 

َ
مٍ نذُِقهُْ مِنْ عَذَابٍ أ

ْ
اَدٍ بظُِل

ْ
هذا البيت: وَمَنْ يرُدِْ فِيهِ بإِِلْح

فإنّ الإعانة عليها  وبالّتالي  الحجّ غير شرعيّة وعدوانيّةٌ،  الكعبة وعوائد  آل سعود في كنوز 
ثمِْ  ِ

ْ
 تَعَاوَنوُا عََلَىَ الْإ

َ
تعُتبر إعانة على الإثم والعدوان، وهي غير جائزة؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَا

عُدْوَان2ِ؛ لا سيّما بالّنظر إلى أنهّم ينفقون أموال الّلّه في الصّدّ عن سبيله وتقوية جبهة 
ْ
وَال

الكفر وتجهيز جيوش الضلال والتفريق بين المسلمين، بل لهذا يجب عزلهم عن إدارة الحرم 
وتسليمها إلى المهديّ، وقد يجب إخراجهم من مكّة كما يجب إخراج المشركين لقول الّلّه تعالى: 
رََامَ بَعْدَ عََامِهِمْ هَذَا3؛ لا 

ْ
مَسْجِدَ الْح

ْ
 يَقْرَبُوا ال

َ
َسٌ فَلَا كُونَ نَجَ مُشْْرِ

ْ
مَا ال ينَ آمَنُوا إِنَّ ِ

َّ
هَا الَّذ يُّ

َ
ياَ أ

سيّما بالّنظر إلى أنّ مكّة تكون ملجأ المهديّ عند ظهوره حسب الأخبار المتواترة4، وبالّتالي 
إنهاء  المسلمين  ولذلك يجب على جميع  عليه،  عليها خطرًا جسيمًا  الظالمين  استيلاء  يعُتبر 
استيلاء الظالمين عليها في أقرب وقت ممكن، ليتوفّر أمن المهديّ وإمكان ظهوره فيها. مع 
مَسْجِدِ 

ْ
 تُقَاتلِوُهُمْ عِندَْ ال

َ
أنّ القتال في هذه البلدة غير جائز لحرمتها عند الّلّه؛ كما قال: وَلَا

رََامِ حَتَّىَّ يُقَاتلِوُكُمْ فِيه5ِ، ولذلك لا بدّ من قطع وصولهم إلى هذه البلدة من خارجها، وقد 
ْ
الْح

يمهّد لذلك قطع علاقة المسلمين بهم في المجالات الإقتصاديةّ والسّياسيّة والثقافيّة؛ كما أنّ 
تعليق الحجّ في حالة استيلائهم على مكّة، بما أنهّ يعينهم على إثمهم وعدوانهم من خلال دفق 
أنهّ يُُخشى أن يؤدّي هذا   

ّ
أموال الحجّاج في جيوب الكفّار والمنافقين، لا يخلو من وجه؛ إلّا

التعليق، من جهة أخرى، إلى تقوية أعداء الإسلام ووهن شعائره، ولا يكون في مصلحة 
المسلمين من حيث المجموع، ولذلك لا يمكن الإيصاء به. نعم، ينبغي للمسلمين الإكتفاء 
بالواجب والإمتناع عن المندوب من الحجّ والعمرة ما دام الظالمون مستولين على مكّة؛ لأنّ 

الواجب لا يتُرك للمندوب، واجتناب إعانة الظالمين على الإسلام والمسلمين واجب.

1 . الحجّ/ ٢٥
2 . المائدة/ ٢
3 . التّوبة/ ٢٨

. انظر: الجامع لمعمر بن راشد، ج١١، ص٣٧١؛ مسند ابن الجعد، ص٣٩٣؛ مصنّف ابن أبي شيبة،   4
ج٧، ص٤٦٠؛ مسند إسحاق بن راهويه، ج٤، ص١٢٢؛ مسند أحمد، ج٤١، ص٢٥٨، ج٤٣، ص٢٨٢، 
ج٤٤، ص٥٨، ٧٧، ٨٩، ٢٨٦ و٢٩٧؛ صحيح البخاريّ، ج٢، ص١٤٩، ج٣، ص٦٦؛ صحيح مسلم، ج٨، 
سنن  و١٠٨؛  ص١٠٧  ج٤،  داود،  أبي  سنن  ص١٣٥٠؛  ج٢،  ماجه،  ابن  سنن  و١٦٨؛   ١٦٧ ص١٦٦، 
الترمذيّ، ج٤، ص٤٦٩؛ سنن النسائيّ، ج٥، ص٢٠٦ و٢٠٧؛ صحيح ابن حبان، ج٦، ص٩٦؛ المستدرك 

على الصحيحين للحاكم، ج٤، ص٤٧٥، ٤٧٦، ٤٧٨ و٥٦٥.
5 . البقرة/ ١٩١



291 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]الجهاد[

الكفّار  وهم  الأرض،  في  دينه  إقامة  معهم  يمكن  لا  الذين  بجهاد  الّلّه  أمر  وكذلك 
عَليَهِْم1ْ، وبالّتالي  وَاغْلظُْ  مُناَفِقِيَن 

ْ
وَال ارَ  كُفَّ

ْ
ال جَاهِدِ  النَّبِِيُّ  هَا  يُّ

َ
أ ياَ  والمنافقون؛ كما قال: 

كُتِبَ  قال:  كما  ذلك؛  على  دينه  إقامة  وتوقّف  أمره  بموجب  قتالهم  المسلمين  على  يجب 
 من لا يستطيع ذلك لعمى أو عرج أو مرض أو هرم 

ّ
قِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لكَُم2ْ؛ إلّا

ْ
عَليَكُْمُ ال

دُونَ مَا يُنفِْقُونَ   يََجِ
َ

ينَ لَا ِ
َّ

 عََلَىَ الَّذ
َ

مَرْضََى وَلَا
ْ
 عََلَىَ ال

َ
عَفَاءِ وَلَا أو فقر؛ كما قال: ليَسَْ عََلَىَ الضُّ

حَرَجٌ  عْرَجِ 
َ ْ
الْأ عََلَىَ   

َ
وَلَا حَرَجٌ  عْمََى 

َ ْ
الْأ عََلَىَ  ليَسَْ  3، وقال:  وَرسَُولِِهِ  ِ لِِلَّهَّ نصََحُوا  إِذَا  حَرَجٌ 

مَرِيضِ حَرَج4ٌ، حتّّى يزول بذلك الذين يجب جهادهم عيناً أو صفةً، بمعنى أن 
ْ
 عََلَىَ ال

َ
وَلَا

والّنفس  المال  بذل  ذلك  وركن   ،5َيسُْلِمُون وْ 
َ
أ تُقَاتلِوُنَهُمْ  قال:  كما  يسلموا؛  أو  يموتوا 

ذلك  وغاية   ،6ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  فِِي  نْفُسِكُمْ 
َ
وَأ مْوَالِكُمْ 

َ
بأِ وجََاهِدُوا  قال:  كما  الّلّه؛  سبيل  في 

لّلّه، بمعنى تثبيت حاكميّته  الّلّه، وإخلاص الّدين  إنهاء حاكميّة غير  الفتنة، بمعنى  إزالة 
وهذا   ،7ِ لِِلَّهَّ هُ 

ُّ
كُُل ينُ  الدِّ وَيَكُونَ  فِتنَْةٌ  تكَُونَ   

َ
لَا حَتَّىَّ  وَقاَتلِوُهُمْ  قال:  كما  الأرض؛  على 

 ،8ٌسَمِيعٌ عَلِيم َ نَّ اللَّهَّ
َ
وَاعْلمَُوا أ  ِ ما يقال له »سبيل الّلّه«؛ كما قال: وَقَاتلِوُا فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ

مسلمًا؛  أو  كافرًا  كان  سواء  عنه،  للحكومة  الّلّه  يختره  لم  حاكم  كّل  قتال  يقتضي  وهو 

1 . التّوبة/ ٧٣. الظاهر أنّ المراد بجهاد المنافقين جهادهم بالسّيف على أنّهم مفسدون في الأرض إذا أثاروا 
فتنة أو أعانوا الكفّار على المسلمين؛ فإنّه لا يمكن جهادهم بالسّيف على أنّهم منافقون؛ لأنّهم يكتمون 
الكفر ويظهرون الإسلام، ولذلك لم يجاهدهم النّبيّ صلّى اللّه عليه وآله وسلّم بالسّيف على أنّهم منافقون، 
صْحَابَهُ« )انظر: مغازي الواقديّ، ج٢، 

َ
دًا يَقْتُلُ أ نَّ مُحَمَّ

َ
اسُ أ ثُ النَّ بل كان ينهى عن قتلهم ويقول: »لََا يَتَحَدَّ

ص٤١٧؛ صحيح البخاريّ، ج٤، ص١٨٤؛ صحيح مسلم، ج٨، ص١٩(، وقيل أنّ المراد جهادهم بإقامة 
إلى  يعود  وهو  ص١٨٤١(،  ج٦،  حاتم،  أبي  ابن  تفسير  ص٣٥٩؛  ج١٤،  الطبريّ،  تفسير  )انظر:  الحدود 

القول الأوّل؛ لأنّ جهادهم بالسّيف إذا أثاروا فتنة أو أعانوا الكفّار على المسلمين هو إقامة حدّ المحاربة.
2 . البقرة/ ٢١٦

3 . التّوبة/ ٩١
4 . الفتح/ ١٧
5 . الفتح/ ١٦
6 . التّوبة/ ٤١

7 . الأنفال/ ٣٩
8 . البقرة/ ٢٤٤



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام292

ينَ  ِ
َّ

لأنّ حكومة أيّ حاكم غير الّلّه تؤدّي إلى فتنة في الأرض وفساد كبير؛ كما قال: وَالَّذ
رضِْ وَفَسَادٌ كَبِيٌر1؛ بالّنظر إلى أنّ 

َ ْ
 تَفْعَلوُهُ تكَُنْ فِتنَْةٌ فِِي الْأ

َّ
وْلِِياَءُ بَعْضٍۚ  إِلَّا

َ
كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أ

حكومة غير الّلّه تمنع عن قصد أو عن غير قصد إقامة دينه بشكل كامل وخالص، ومعها لن 
ه لّلّه.

ّ
يكون الّدين كل

من هنا يعلم أنّ بذل المال والّنفس من أجل تأسيس حكومة غير الّلّه، بمعنى حكومة من 
 في سبيل الّلّه، بل هو قتال في سبيل 

ً
لم يعيّنه الّلّه للحكومة عنه، ليس جهادًا ولا يعُتبر قتالًا

ينَ كَفَرُوا يُقَاتلِوُنَ فِِي سَبِيلِ  ِ
َّ

ۖ وَالَّذ  ِ ينَ آمَنوُا يُقَاتلِوُنَ فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ ِ
َّ

الطاغوت؛ كما قال: الَّذ
يطَْانِ كََانَ ضَعِيفًا2؛ كهؤلاء السّفهاء الذين  إِنَّ كَيدَْ الشَّ يطَْانِ ۖ  وْلِِياَءَ الشَّ

َ
اغُوتِ فَقَاتلِوُا أ الطَّ

يسارعون الآن من أقاصي الأرض إلى العراق والشام للقتال من أجل بناء حكومة رجل منهم 
يعلمون أنّ الّلّه لم يعيّنه للحكومة في الأرض؛ فبهذه الطريقة يقاتلون طاغوتاً ليستبدلوا به 
َذُوا  هُمُ اتَّخَّ طاغوتاً آخر، في حين أنهّم يحسبون أنفسهم مهتدين؛ كما قال الّلّه في أمثالهم: إِنَّ

.3َهُمْ مُهْتَدُون نَّ
َ
ِ وَيََحسَْبوُنَ أ وْلِِياَءَ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

َ
يَاطِيَن أ الشَّ

بناء على هذا، فإنّ الجهاد في الإسلام يعني قتال الذين لا يخضعون لحاكميّة الّلّه على الأرض 
ويبتغون حكّّامًا من دونه، حتّّى يفُسح المجال لحاكميّته عليها من خلال نقصانهم وزوالهم؛ 
لأنّ حاكميّته عليها غير ممكنة مع حاكميّة غيره عليها؛ بالّنظر إلى أنهّ من الناحية العمليّة، 
يمكن أن يكون لكّل بلد حاكم واحد فقطّ، ولذلك فإنهّ لا يحكم أيّ بلد يحكمه غيره، 
بل نظرًا للوحدة الطبيعيّة للأرض لا يمكن أن يكون فيها أكثر من حاكم واحد، ولذلك 
ما دام يوجد في الأرض حاكم غير الّلّه، فإنّ حاكميّة الّلّه عليها لم تتحقّق، في حين أنهّا متى 

، كما مُلئت ظلمًا، وهذه مصلحة عامّة للنّاس4.
ً

تتحقّق تمُلأ مشارقها ومغاربها عدلًا

1 . الأنفال/ ٧٣
2 . النّساء/ ٧٦

3 . الأعراف/ ٣٠
ُ عَلَيْهِ  ى اللَّهَّ بِيَّ صَلَّ نَّ النَّ

َ
4 . كما قال نظام الملك )ت٤٨٥هـ( في »سياست‌نامه« )ص٨٧(: »جَاءَ فِي الْخَبَرِ أ

حْلَى 
َ
ةِ«، وروي عن أهل البيت أنّهم قالوا: »الْعَدْلُ أ ةِ وَالْعَامَّ ينِ، وَفِيهِ صَلََاحُ الْخَاصَّ مَ قَالَ: الْعَدْلُ عِزُّ الدِّ وَآلِهِ وَسَلَّ

وْسَعَ 
َ
مْآنُ، مَا أ حْلَى مِنَ الْمَاءِ يُصِيبُهُ الظَّ

َ
طْيَبُ رِيحًا مِنَ الْمِسْكِ«، وقالوا: »الْعَدْلُ أ

َ
بْدِ، وَأ لْيَنُ مِنَ الزُّ

َ
هْدِ، وَأ مِنَ الشَّ

مَاءُ رِزْقَهَا،  اسَ يَسْتَغْنُونَ إِذَا عُدِلَ فِيهِمْ، وَتُنْزِلُ السَّ وْسَعَ الْعَدْلَ، إِنَّ النَّ
َ
«، وقالوا: »مَا أ الْعَدْلَ إِذَا عُدِلَ فِيهِ وَإِنْ قَلَّ

حْلَى مِنَ الْعَسَلِ، وَلََا يَعْدِلُ 
َ
اسِ لََاسْتَغْنَوْا، إِنَّ الْعَدْلَ أ ِ«، وقالوا: »لَوْ عُدِلَ فِي النَّ رْضُ بَرَكَتَهَا بِإِذْنِ اللَّهَّ

َ
وَتُخْرِجُ الْْأ

إِلَّاَّ مَنْ يُحْسِنُ الْعَدْلَ« )انظر: دعائم الإسلام لابن حيّون، ج١، ص٣٨٠؛ من لا يحضره الفقيه لابن بابويه، ج٢، 
ص٥٣؛ الإختصاص للمفيد، ص٢٦١ و٢٦٢؛ تهذيب الأحكام للطوسيّ، ج٤، ص١١٨ و١٣١(.



293 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنّ  الأرض؛  في  الّلّه  خليفة  مع   
ّ

إلّا يمكن  لا  المعنى  بهذا  الجهاد  أنّ  يخفى  لا  لكن 
تحقيق حاكميّة الّلّه ممكن من خلال تحقيق حاكميّة خليفته في الأرض، وتحقيق حاكميّة 
الجهاد  المجاهدين لذلك، وعلى هذا فلا يمكن  إذا كان هو مع  خليفته في الأرض ممكن 
أو  وجوده  دون  حالوا  قد  الذين  على  ذلك  إثم  وإنمّا  وصحبته،  وجوده  بدون  الّلّه  سبيل  في 
صحبته بتقصيرهم في إرادته وإعانته وطاعته؛ كما أنّ بني إسرائيل، لمعرفتهم بهذه الضرورة 
ومعرفتهم بمسؤولّيتهم، سألوا نبيّهم أن يبعث لهم حاكمًا من الّلّه ليقاتلوا معه في سبيل الّلّه، 
ائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسََى  ِ مِنْ بنَِِي إِسْْرَ

َ
مَلَإ

ْ
 ال

َ
لمَْ ترََ إِلَى

َ
وقد ذكرهم الّلّه تعليمًا للمسلمين، فقال: أ

أنهّم من أجل  نبيّهم  يقل لهم  ولم   ،1ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  فِِي  نُقَاتلِْ  مَلِكًًا  َا 
َ

لَن ابْعَثْ  لهَُمُ  لِِنَبِِيٍّ  قاَلوُا  إِذْ 
القتال في سبيل الّلّه ليسوا بحاجة إلى حاكم منه، أو يمكنهم اختيار حاكم منهم بآرائهم، 
الّلّه  بل استصوب سؤالهم، غير أنهّ اعتبر إرادتهم وإعانتهم وطاعتهم شروطًا لازمة لإجابة 
قِتَالُ 

ْ
إليه؛ كما ذكرهم الّلّه تعليمًا للمسلمين، فقال: قَالَ هَلْ عَسَيتُْمْ إِنْ كُتِبَ عَليَكُْمُ ال

فلمّا   .2بْنَائنَِا
َ
وَأ دِياَرِناَ  مِنْ  خْرجِْنَا 

ُ
أ وَقَدْ   ِ اللَّهَّ سَبِيلِ  فِِي  نُقَاتلَِ   

َّ
لَّا

َ
أ َا 

َ
لَن وَمَا  قاَلوُا   ۖ تُقَاتلِوُا   

َّ
لَّا

َ
أ

أظهروا إرادتهم وضمنوا إعانتهم وطاعتهم، أجاب نبيّهم إلى سؤالهم وبعث لهم حاكمًا من 
لكَُمْ  بَعَثَ  قَدْ   َ اللَّهَّ إِنَّ  نبَِيُّهُمْ  لهَُمْ  وَقَالَ  فقال:  للمسلمين،  تعليمًا  الّلّه  ذكرهم  كما  الّلّه؛ 
طَالوُتَ مَلِكًًا3. ثمّ لم يعبأ بكراهيتهم له وقدّم اختيار الّلّه على اختيارهم؛ كما ذكرهم الّلّه 
كِ مِنهُْ وَلمَْ يؤُتَْ 

ْ
مُل

ْ
حَقُّ باِل

َ
نُْ أ

َ
كُ عَليَنْاَ وَنَح

ْ
مُل

ْ
ُ ال

َ
 يكَُونُ لَه

َّ
نَّى

َ
تعليمًا للمسلمين، فقال: قاَلوُا أ

كَهُ 
ْ
ُ يؤُْتِِي مُل سْمِۖ  وَاللَّهَّ ِ

ْ
مِ وَالْج

ْ
عِل

ْ
َ اصْطَفَاهُ عَليَكُْمْ وَزَادَهُ بسَْطَةً فِِي ال مَالِۚ  قَالَ إِنَّ اللَّهَّ

ْ
سَعَةً مِنَ ال

 بقيادة 
ّ

الّلّه لا يمكن إلّا وَاسِعٌ عَلِيم4ٌ. من هنا يعلم أنّ القتال في سبيل   ُ وَاللَّهَّ يشََاءُ ۚ  مَنْ 
 إذا تعهّد الّناس بإرادته وإعانته وطاعته على 

ّ
رجل اصطفاه الّلّه من عنده، وهو لا يبُعث إلّا

قدر الكفاية، وهذه سنّة الّلّه في الأمم السّابقة، ولن تتبدّل إلى يوم القيامة؛ كما قال: سُنَّةَ 
 سُنَّتَ 

َّ
5، وقال: فَهَلْ يَنظُْرُونَ إِلَّا

ً
تَبدِْيلًا  ِ دَ لسُِنَّةِ اللَّهَّ ِ

َ
ينَ خَلوَْا مِنْ قَبلُْ ۖ وَلنَْ تَج ِ

َّ
ِ فِِي الَّذ اللَّهَّ

.6
ً

وِْلًاي
َ

ِ تَح دَ لسُِنَّتِ اللَّهَّ ِ
َ

 ۖ وَلنَْ تَج
ً

ِ تَبدِْيلًا دَ لسُِنَّتِ اللَّهَّ ِ
َ

لِيَن ۚ فَلنَْ تَج وَّ
َ ْ
الْأ

1 . البقرة/ ٢٤٦
2 . البقرة/ ٢٤٦
3 . البقرة/ ٢٤٧
4 . البقرة/ ٢٤٧

5 . الأحزاب/ ٦٢
6 . فاطر/ ٤٣



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام294

ثمّ لا شكّ أنّ الجهاد في سبيل الّلّه، علاوة على قصد التحقيق لحكومة من عيّنه الّلّه وتبعًا 
لذلك معيّته، هو مشروط بإذن الّلّه؛ لأنهّ في الإسلام، كّل أمر يحتاج إلى إذن الحاكم بطبيعة 
مَاوَاتِ  السَّ كُ 

ْ
مُل  ُ

َ
لَه قال:  كما  بإذنه؛   

ّ
إلّا له  شرعيّة  ولا  الّلّه،  إذن  إلى  يحتاج  فإنهّ  الحال، 

هو  بل  شخصيًّا،  أمرًا  ليس  القتال  أنّ  الواضح  ومن   ،1ُمُور
ُ ْ
الْأ ترُجَْعُ   ِ اللَّهَّ  َ

وَإِلَى  ۚ رضِْ 
َ ْ
وَالْأ

أمر اجتماعّي، وبالّتالي يحتاج إلى إذن الحاكم، وحاكم المسلمين هو الّلّه وحده، ولذلك 
إِذْ  وعَْدَهُ   ُ اللَّهَّ صَدَقَكُمُ  وَلقََدْ  فقال:  الّلّه؛ كما وصفهم بذلك  بإذن   

ّ
إلّا يقاتلون  فإنهّم لا 

3ِ؛  بِإِذْنِ اللَّهَّ
صُولهَِا فَ

ُ
تُمُوهَا قَائمَِةً عََلَىَ أ

ْ
وْ ترََك

َ
ونَهُمْ بإِِذْنه2ِِ، وقال: مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِِينَةٍ أ ُسُّ تَحَ

الّلّه، وقد كان هذا أمرًا   بإذن 
ّ

لأنّ الجهاد في الإسلام لا معنى له ولا يمكن القيام به إلّا
نَّهُمْ 

َ
بأِ يُقَاتلَوُنَ  ينَ  ِ

َّ
للَِّذ ذِنَ 

ُ
أ قال:  كما  السّابقة؛  الأمم  وعند  الأمّة  أوائل هذه  بديهيًّا عند 

5ِ، وقال: كَمْ مِنْ فِئَةٍ  فَيْْنِ بإِِذْنِ اللَّهَّ
ْ
ل
َ
فٌ يَغْلِبوُا أ

ْ
ل
َ
ظُلِمُوا4، وقال: وَإِنْ يكَُنْ مِنكُْمْ أ

7ِ، ومن الواضح أنّ إذن 
6ِ، وقال: فَهَزَمُوهُمْ بإِِذْنِ الّلَّهَ قَلِيلةٍَ غَلبََتْ فِئَةً كَثِيَرةً بإِِذْنِ اللَّهَّ

بل  وموضوعاتها،  الّلّه  بأحكام  القطع  واسطة  لأنهّ  الأرض؛  في  خليفته  بواسطة  يعُرف  الّلّه 
الكفاية؛  فيه  بما  وطاعتهم  وإعانتهم  المسلمين  رغبة  عند  الجهاد  إقامة  عن  المسؤول  هو 
غَدَوتَْ  وَإِذْ  وقال:   ،8ِقِتَال

ْ
ال عََلَىَ  مُؤْمِنِيَن 

ْ
ال حَرِّضِ  النَّبِِيُّ  هَا  يُّ

َ
أ ياَ  تعالى:  الّلّه  قال  كما 

تحقيق  لأجل  القتال  بمعنى  الجهاد  إقامة  بل   ،9ِقِتَال
ْ
للِ مَقَاعِدَ  مُؤْمِنِيَن 

ْ
ال تُبَوِّئُ  هْلِكَ 

َ
أ مِنْ 

وليس على غيره  فقطّ،  وعهدته  مقدوره  معيّته، هي في  متوقّفة على  أنهّا  بما  الّلّه،  حكومة 
 نَفْسَكَۚ 

َّ
فُ إِلَّا

 تكَُلَّ
َ

ِ لَا أكثر من إعانته وطاعته؛ كما قال الّلّه تعالى: فَقَاتلِْ فِِي سَبِيلِ اللَّهَّ
من  الأرض لأيّ سبب  الله في  لم يجاهد خليفة  فإذا  هذا،  بناء على   .10مُؤْمِنِيَن

ْ
ال وحََرِّضِ 

 الأسباب، سواء كان ذلك عدم المصلحة أو عدم الإمكان، لم يجز للآخرين القيام بذلك11؛ 

1 . الحديد/ ٥
2 . آل عمران/ ١٥٢

3 . الحشر/ ٥
4 . الحجّ/ ٣٩

5 . الأنفال/ ٦٦
6 . البقرة/ ٢٤٩
7 . البقرة/ ٢٥١
8 . الأنفال/ ٦٥

9 . آل عمران/ ١٢١
10 . النّساء/ ٨٤

إِنَّ  لَكَ:  قُلْتُ  ي  نِّ
َ
أ الْمَنَامِ  يْتُ فِي 

َ
رَأ ي  أنّ بشيرًا الدهّان قال لجعفر بن محمّد الصادق: »إِنِّ 11 . كما روي 

مِ وَلَحْمِ الْخِنْزِيرِ، فَقُلْتَ لِي: هُوَ كَذَلِكَ«، فقال  مَامِ الْمَفْرُوضِ طَاعَتُهُ حَرَامٌ مِثْلَ الْمَيْتَةِ وَالدَّ الْقِتَالَ مَعَ غَيْرِ الْْإِ
جعفر: »هُوَ كَذَلِكَ، هُوَ كَذَلِكَ«.

ّ



295 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

لأنهّم، مهما كان لهم من نيّة حسنة وجهد جهيد، لن يستطيعوا تحقيق الغرض من الجهاد، 
وبالّتالي فإنّ قيامهم به لا طائل تحته1، بل إنهّم، حتّّى إذا غلبوا في الحرب، سينقضون الغرض 
من الجهاد خلافاً لنيتّهم وجهدهم؛ لأنّ الغرض منه تحقيق حكومة الّلّه، وهو لا يمكن بدون 
خليفة الّلّه في الأرض، وتحقيق حكومة غير الّلّه، وهو أمر لا مفرّ منه بعد الغلبة في الحرب 

وعدم الوصول إلى خليفة الّلّه في الأرض، سينقض الغرض من الجهاد.

الحاصل أنّ الجهاد في سبيل الّلّه يتطلبّ معيّة المهديّ، ومعيّته ممكنة عند وجود الضمانات 
وهو  عليه،  واجبة  معيّتهم  تصبح  الحالة  هذه  وفي  وطاعته،  لنصرته  المسلمين  من  اللازمة 
بمقتضى طهارته من الرجّس وعدم افتراقه عن القرآن لا يترك الواجب، وبالّتالي إن يثق بهم 
 من عنده 

ً
بما فيه الكفاية يأتهم بنفسه، وإن لم يثق بهم بما فيه الكفاية يرسل إليهم رسولًا

أنّ الجهاد  القيام بالجهاد ممكناً لهم في كلتا الحالتين. من هنا يعلم  بآية قطعيّة، حتّّى يصبح 
بل  بعضهم،  بقيادة  إقامته  طريقه  ليس  ولكن  دائمًا،  المسلمين  على  واجب  الّلّه  سبيل  في 
طريقه إقامته بتمكين المهديّ من قيادتهم، وهذا هو الواجب عليهم دائمًا؛ كما قال الّلّه تعالى: 
بوَْابهَِا2؛ 

َ
ُيوُتَ مِنْ أ

ْ
توُا الْب

ْ
بِِرَّ مَنِ اتَّقََى ۗ وَأ

ْ
ُيوُتَ مِنْ ظُهُورهَِا وَلكَِنَّ ال

ْ
توُا الْب

ْ
نْ تأَ

َ
بِِرُّ بأِ

ْ
وَليَسَْ ال

إتيان الجهاد من بابه، لا من ظهره، وبابه هو تمكين المهديّ من إقامته،  البّر هو  أنّ  بمعنى 
وظهره هو تمكين غيره منها3.

- إِلَّاَّ  ا قَبْلَ خُرُوجِ الْقَائِمِ -يَعْنِي الْمَهْدِيَّ هِ لََا يَخْرُجُ وَاحِدٌ مِنَّ 1 . كما روي عن عليّ بن الحسين أنّه قال: »وَاللَّ
بْيَانُ فَعَبِثُوا بِهِ«، وروي مثله عن أبي  خَذَهُ الصِّ

َ
نْ يَسْتَوِيَ جَنَاحَاهُ فَأ

َ
كَانَ مَثَلُهُ مَثَلَ فَرْخٍ طَارَ مِنْ وَكْرِهِ قَبْلَ أ

جعفر محمّد بن عليّ الباقر.
2 . البقرة/ ١٨٩

رَاكَ 
َ
ادِقُ: يَا عَبْدَ الْمَلِكِ، مَا لِي لََا أ دٍ الصَّ 3 . كما روي عن عبد الملك بن عمرو، قال: »قَالَ لِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّ

يصَةُ  ادَانُ وَالْمَصِّ ةُ وَعَبَّ يْنَ؟ فَقَالَ: جُدَّ
َ
هْلُ بِلََادِكَ؟ قَالَ: قُلْتُ: وَأ

َ
تِي يَخْرُجُ إِلَيْهَا أ تَخْرُجُ إِلَى هَذِهِ الْمَوَاضِعِ الَّ

هِ، لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: فَإِنَّ  قْتِدَاءِ بِكُمْ، فَقَالَ: إِي وَاللَّ مْرِكُمْ وَالْْإِ
َ
وَقَزْوِينُ، فَقُلْتُ: انْتِظَارًا لِِأ

رَاهُ، 
َ
ي لََأ هِ إِنِّ رَاهُ؟! بَلَى وَاللَّ

َ
نَا لََا أ

َ
هُ لََا يَرَى الْجِهَادَ! فَقَالَ: أ نَّ

َ
ةَ يَقُولُونَ: لَيْسَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ جَعْفَرٍ خِلََافٌ إِلَّاَّ أ يْدِيَّ الزَّ

دَعَ عِلْمِي إِلَى جَهْلِهِمْ«، وروي أنّ محمّد بن عبد اللّه قال لعليّ بن موسى الرضا: »جُعِلْتُ 
َ
نْ أ

َ
كْرَهُ أ

َ
وَلَكِنْ أ

ا يُقَالُ لَهُ  هُ قِيلَ لِبَعْضِهِمْ: إِنَّ فِي بِلََادِنَا مَوْضِعَ رِبَاطٍ يُقَالُ لَهُ قَزْوِينُ، وَعَدُوًّ نَّ
َ
ثَنِي عَنْ آبَائِكَ أ بِي حَدَّ

َ
فِدَاكَ، إِنَّ أ

نْ يَكُونَ فِي 
َ
حَدُكُمْ أ

َ
مَا يَرْضَى أ

َ
وهُ، أ وْ هَلْ مِنْ رِبَاطٍ؟ فَقَالَ: عَلَيْكُمْ بِهَذَا الْبَيْتِ فَحُجُّ

َ
يْلَمُ، فَهَلْ مِنْ جِهَادٍ أ الدَّ

مَ بَدْرًا،  هُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّ ى اللَّ هِ صَلَّ دْرَكَهُ كَانَ كَمَنْ شَهِدَ مَعَ رَسُولِ اللَّ
َ
مْرَنَا، فَإِنْ أ

َ
بَيْتِهِ، يُنْفِقُ عَلَى عِيَالِهِ، يَنْتَظِرُ أ

ابَتَيْهِ«، فقال  بَيْنَ سَبَّ - فِي فُسْطَاطِهِ هَكَذَا، وَجَمَعَ  يُدْرِكْهُ كَانَ كَمَنْ كَانَ مَعَ قَائِمِنَا -يَعْنِي الْمَهْدِيَّ لَمْ  وَإِنْ 
لعليّ  الكوفيّ، قال: قلت  ذَكَرَ«، وروي عن الحسين بن خالد  مَا  عَلَى  هُوَ  الرضا: »صَدَقَ،  عليّ بن موسى 
هِ بْنُ بُكَيْرٍ عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ«، قال: »وَمَا هُوَ؟«   بن موسى الرضا: »جُعِلْتُ فِدَاكَ، حَدِيثٌ كَانَ يَرْوِيهِ عَبْدُ اللَّ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام296

]الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر[

نعم، الأمر بالمعروف والّنهي عن المنكر، بمعنى دعوة الّناس إلى الخير، إذا كان المراد بها دعوتهم 
 بإرادتهم 

ّ
إلى الإرادة والإعانة والطاعة للمهديّ، لا يحتاج إلى معيّته؛ لأنّ معيّته لا تتحقّق إلّا

 بمعيّته، لزم المحال، 
ّ

وإعانتهم وطاعتهم له، فإذا كانت إرادتهم وإعانتهم وطاعتهم له لا تتحقّق إلّا
ومن الواضح أنّ الإرادة والإعانة والطاعة للمهديّ، بما أنهّا تؤدّي إلى حاكميّته، وبالّتالي إلى 
حاكميّة الّلّه على الأرض، هي أصل الخيرات وأهمّ المعروفات، ولذلك فإنّ الّدعوة إليها أوجب 
من الّدعوة إلى سائر الخيرات والمعروفات، بل لا وجه للّدعوة إلى غيرها وهي ممكنة؛ لأنهّا دعوة 
إلى المهمّ مع وجود الأهمّ، وليست هي من أولويّة العقلاء وسيرتهم، بل هي دعوة إلى الفرع قبل 
الأصل، مع أنّ الفرع لا يتحقّق قبل تحقّق الأصل، وهذا هو الأساس لما أنا فاعله؛ لأنّّي أدعو 
إلى الإرادة والإعانة والطاعة للمهديّ، وبالّتالي كّل من أجاب دعوتي فقد أضاف ضمانة إلى 
الضمانات اللازمة لظهوره، وكّل من لم يجب دعوتي فقد أضاف مانعًا إلى موانع ظهوره، وذلك 
لأنّّي، بخلاف سائر الّدعاة في بلاد المسلمين، لا أدعو إلى نفسي وإرادتها وإعانتها وطاعتها، بل 
، وبالّتالي كّل من 

ً
أدعو إلى المهديّ وإرادته وإعانته وطاعته، وإنمّا أفعل ذلك لأنهّ ضروريّ عقلًا

 فهو يتعاون معي على ذلك؛ لأنهّ من البّر والّتقوى، والتعاون عليه واجب بمقتضى 
ً

كان عاقلًا
بِِرِّ وَالتَّقْوى1َ. بناء على هذا، فمن الحكمة أن 

ْ
ضرورته؛ كما أمر الّلّه بذلك فقال: وَتَعَاوَنوُا عََلَىَ ال

يتعاون معي عدد كافٍ من المسلمين ما دمت أفعل ذلك، ولا يتعاونوا معي إذا دعوتهم إلى الإرادة 
والإعانة والطاعة لغير المهديّ؛ لأنّ الّدعوة إلى الإرادة والإعانة والطاعة لغيره ليست شرعيّة، 
عُدْوَان2ِ. لعلّ الذين يرغبون 

ْ
ثمِْ وَال ِ

ْ
 تَعَاوَنوُا عََلَىَ الْإ

َ
وقد نهى الّلّه عن التعاون على ذلك، فقال: وَلَا

في نصرة المهديّ ويجدون عليها قوّة، يأتونني ويجتمعون إلّي، فتتهيّأ الظروف لظهوره بجهودهم، 
ويبلغنا منه خبر، فنسير إليه ونلحق به، كما كُتب من قبل.

تِي  نَةِ الَّ لََامُ فِي السَّ دٍ- عَلَيْهِ السَّ هِ -يَعْنِي جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّ بَا عَبْدِ اللَّ
َ
هُ لَقِيَ أ نَّ

َ
قلت: »رَوَى عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ أ

اسُ  لِفَ الْكَلََامَ وَسَارَعَ النَّ
َ
هِ بْنِ الْحَسَنِ، فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ هَذَا قَدْ أ إِبْرَاهِيمُ بْنُ عَبْدِ اللَّ خَرَجَ فِيهَا 

رْضُ<، 
َ
مَاءُ وَالْْأ هَ، وَاسْكُنُوا مَا سَكَنَتِ السَّ قُوا اللَّ لََامُ: >اتَّ هِ عَلَيْهِ السَّ بُو عَبْدِ اللَّ

َ
مُرُ بِهِ؟ فَقَالَ أ

ْ
ذِي تَأ إِلَيْهِ، فَمَا الَّ

هِ بْنُ بُكَيْرٍ يَقُولُ: لَئِنْ كَانَ عُبَيْدُ بْنُ زُرَارَةَ صَادِقًا، فَمَا مِنْ خُرُوجٍ وَمَا مِنْ قَائِمٍ«! فقال لي عليّ  فَكَانَ عَبْدُ اللَّ
بُو عَبْدِ 

َ
مَا عَنَى أ هِ بْنُ بُكَيْرٍ، إِنَّ لَهُ عَبْدُ اللَّ وَّ

َ
بن موسى الرضا: »إِنَّ الْحَدِيثَ عَلَى مَا رَوَاهُ عُبَيْدٌ، وَلَيْسَ عَلَى مَا تَأ

رْضُ مِنَ 
َ
- وَمَا سَكَنَتِ الْْأ دَاءِ بِاسْمِ صَاحِبِكُمْ -يَعْنِي الْمَهْدِيَّ مَاءُ مِنَ النِّ لََامُ بِقَوْلِهِ: مَا سَكَنَتِ السَّ هِ عَلَيْهِ السَّ اللَّ

.» فْيَانِيِّ الْخَسْفِ بِالْجَيْشِ -يَعْنِي جَيْشَ السُّ
1 . المائدة/ ٢
2 . المائدة/ ٢



297 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

]الخاتمة[

لعباده؛  ورضيه  الّلّه  أكمله  الذي  الّدين  على  انطباقاً  أكثر  صورة  المقال  هذا  في  رسمته  ما 
 بكتاب الّلّه والخبر المتواتر عن الّنبّي والحكم المعلوم من العقل، 

ّ
لأنّّي لم أستعن لرسمه إلّا

للمعرفة ورأي ظنّّيّ وخبر واحد. مع ذلك، إن كان أحد يعرف  فيه من كّل مانع  واحترزت 
انطباقًا  أكثر  الصّورتين  أيّ  أعلم  الّلّه  فليتبّعها؛ لأنّ  الإسلام،  انطباقاً على  منه  أكثر  صورة 

.1
ً

هْدَى سَبِيلًا
َ
عْلمَُ بمَِنْ هُوَ أ

َ
عليه؛ كما قال: قُلْ كُُلٌّ يَعْمَلُ عََلَىَ شَاكِِلتَِهِ فَرَبُّكُمْ أ

رَبِّّيِ  إِلىَ  ذَاهِبٌ  إِنيِّ  قال:  كمن  ربّّي؛  إلى  منه  أذهب  الذي  طريقي  هذا  حال،  أيّ  على 
أعلم  الّلّه  فإنّ  مستقيمًا  يجده  لا  ومن  مستقيمًا،  يجده  من  فيه  ليصاحبني   ،2ِسَيَهْدِين
 ِ بَعَنِِي ۖ وسَُبحَْانَ اللَّهَّ ناَ وَمَنِ اتَّ

َ
ِ ۚ عََلَىَ بصَِيَرةٍ أ َ اللَّهَّ

دْعُو إِلَى
َ
بالمهتدين؛ كما قال: قُلْ هَذِهِ سَبِيلِِي أ

كِيَن3؛ لأنّ هذه عقيدتي التي أعبد الّلّه عليها، ليعينني على إظهارها من  مُشْْرِ
ْ
ناَ مِنَ ال

َ
وَمَا أ

إخوة بعض،  بعضهم  المسلمين  يراها غير حقّ؛ لأنّ  ويعينني على إصلاحها من  ا،  يراها حقًّ
بَيْْنَ  صْلِحُوا 

َ
فَأ إِخْوَةٌ  مُؤْمِنوُنَ 

ْ
ال مَا  إِنَّ الّلّه تعالى:  وهم أولى بإصلاح بعضهم بعضًا؛ كما قال 

الّدين، ولا تأسيسًا لمذهب جديد، ولا  ابتداعًًا في  خَوَيكُْم4ْ؛ لأنّّي لم أقصد من إظهارها 
َ
أ

الأمر  إخوتي من خلال  بل قصدت إصلاح  الأرض،  إفسادًا في  ولا  المسلمين،  بين  تفريقًا 
الّلّه توفيقي، ولا أسألهم عليه أجرًا، وإن لم  بالمعروف والّنهي عن المنكر؛ فإن نجحت فمن 
يْتُمْ إِنْ كُنتُْ 

َ
رَأ

َ
أنجح فقد أدّيت ما عّلي، ولا أخاف لومة لائم؛ كمثل الّنبّي الذي قال: ياَ قَوْمِ أ

نْهَاكُمْ عَنهُْ ۚ 
َ
خَالِفَكُمْ إِلىَ مَا أ

ُ
نْ أ

َ
رِيدُ أ

ُ
 عَلىَ بيَنَّةٍ مِنْ رَبي وَرَزَقَنِي مِنهُْ رِزْقًا حَسَنًا ۚ وَمَا أ

.5ُنِيب
ُ
تُ وَإلِيَهِْ أ

ْ
ِ ۚ عَليَهِْ توََكّّل ّ باِلّلَّهَ

حَ مَا اسْتَطَعْتُۚ  وَمَا توَْفِيقِي إِلّا
َ

صِْلَا
ْ

 الْإ
ّ

رِيدُ إِلّا
ُ
إِنْ أ

كما  عباده؛  بها  وأحدّث  عليها،  أشكره  وأنا  عّلي،  بها  الّلّه  أنعم  نعمة  هذه  حال،  أيّ  على 
نهى  لأنهّ  قبولها؛  على  أكرههم  أن  دون   ،6ْث فَحَدِّ رَبِّكَ  بنِِعْمَةِ  ا  مَّ

َ
وَأ فقال:  بذلك  أمر 

من  الحقّ  ليأخذ  بالقول،  أظهرها  إنمّا  بل   ،7ٍبِِجَبَّار عَليَهِْمْ  نتَْ 
َ
أ وَمَا  فقال:  ذلك  عن 

ينَ  ِ
َّ

الَّذ فيهم:  الّلّه  قال  كالذين  ؛ 
ً

باطلًا قولي  في  يجد  من  الباطل  ويترك  ا،  حقًّ قولي  في  يجد 
 ،8َِاب

ْ
لْب

َ ْ
الْأ ولوُ 

ُ
أ هُمْ  ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
وَأ  ۖ  ُ اللَّهَّ هَدَاهُمُ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ ِكَ 

َ
ولَئ

ُ
أ  ۚ حْسَنَهُ 

َ
أ فَيَتَّبِعُونَ  قَوْلَ 

ْ
ال  يسَْتَمِعُونَ 

1 . الإسراء/ ٨٤
2 . الصّافّات/ ٩٩
3 . يوسف/ ١٠٨

4 . الحجرات/ ١٠
5 . هود/ ٨٨

6 . الضّحى/ ١١
7 . ق/ ٤٥

8 . الزّمر/ ١٨

ِّ
ََ

َ
َ



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام298

وأيّ قول أحسن من قول من يدعو إلى الّلّه ويمهّد لحكومته ويقول إنهّ من المسلمين؟! كما 
 ،1مُسْلِمِيَن

ْ
ِ وعََمِلَ صَالِِحاً وَقَالَ إِنَّنِِي مِنَ ال َ اللَّهَّ

نْ دَعََا إِلَى  مِمَّ
ً

حْسَنُ قَوْلًا
َ
قال الّلّه تعالى: وَمَنْ أ

قَ  دْقِ وصََدَّ ي جَاءَ باِلصِّ ِ
َّ

وقد جاء بالصّدق، ليصدّق به من كان تقيًّا؛ كما قال الّلّه تعالى: وَالَّذ
مُتَّقُون2َ، وليكَذب على الّلّه ويكذّب بالصّدق من كان أظلم الّناس؛ كما 

ْ
ِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
أ بهِِ ۙ 

جَهَنَّمَ  فِِي  ليَسَْ 
َ
أ  ۚ جَاءَهُ  إِذْ  دْقِ  باِلصِّ بَ  وَكَذَّ  ِ اللَّهَّ كَذَبَ عََلَىَ  نْ  مِمَّ ظْلمَُ 

َ
أ فَمَنْ  الّلّه تعالى:  قال 

كََافِرِين3َ.  مع أنّّي كنت أحببت أن يسُمع ذلك من غيري؛ إذ لو قاله غيري لكفاني 
ْ
مَثوًْى للِ

 فادحًا من عنقي، لكن لم يقله غيري، ولم يسُمع من غيري. نعم، قام رجل 
ً

قوله، ونبذ ثقلًا
أخذ  لكنّه  آل محمّد،  الرّضا من  إلى  إذ دعا  قلته؛  ما  فقال بعض  قبلي من هذه الأرض،  من 
الحكومة من بني أميّة فسلمّها إلى بني عبّاس، مع أنّ بني عبّاس لم يكونوا الرّضا من آل 
بأن  محمّد4. فخشيت، إن قعدت منتظرًا، أن يطلع رجل مثله من مكان ما، فيكرّر خطأه؛ 
محمّد.  آل  من  الرّضا  باسم  الآخر  بعضهم  إلى  فيسلمّها  الظالمين،  بعض  من  الحكومة  يأخذ 
فأردت أن أحول دون هذه الفتنة، ولا أترك المجال لأمثاله. ثمّ سمعت أنهّ رُفع نداء بالباطل 
بالباطل  نداء  العالم  يسُمع في  بالحقّ في المشرق، لكي لا  نداء  يرُفع  أن  المغرب5، فأحببت  في 
وحده،  لّلّه  الحكومة  لأنّ  الّلّه؛  عذاب  عليهم  فينزل  الباطل،  على  المسلمون  فيجتمع  فقطّ، 
الرّضا من آل محمّد   المهديّ الفاطمّي الذي هو 

ّ
وهو يؤتيها من يشاء من عباده، ولم يشأ إلّا

العِدّة  من  ما يكفيه  له  أوفّر  بالتمهيد لحكومته، حتّّى  فقمت  المسلمين.  والرّضا من جميع 
 والعُدّة، بعد أن رأيت انحراف المسلمين عن الإسلام، وعلمت مساس حاجتهم للعودة إليه، 

1 . فصّلت/ ٣٣
2 . الزّمر/ ٣٣
3 . الزّمر/ ٣٢

دٍ«  ضَا مِنْ آلِ مُحَمَّ دْعُو إِلَى الرِّ
َ
ي رَجُلٌ أ 4 . يشير إلى أبي مسلم الخراسانيّ )ت١٣٧هـ(؛ فقد كان يقول: »إِنِّ

)أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٤، ص١٣٠، ج٩، ص٢٨١(، وكان يزعم أنّه صاحب الرايات السود الممهّدة 
بني  لظهور  مهّد  فقد  بذاك؛  كان  وما  ص٢٠٩(،  ج٧،  عساكر،  لابن  دمشق  تاريخ  )انظر:  المهديّ  لظهور 
كان  فلعلّه  قتلوه!  عنه  استغنوا  قد  أنّهم  ورأوا  الملك  على  استولوا  فلمّا  منهم،  المهديّ  كان  وما  عبّاس، 
مخدوعًا؛ لأنّهم كانوا في بداية أمرهم يدعون إلى الرّضا من آل محمّد؛ كما روي أنّ إمامهم محمّد بن عليّ 
هِ، وَلََا تُظْهِرَنَّ  بن عبد اللّه بن عبّاس )ت١٢٥هـ( كان يبعث الرجل من دعاته، فيقول له: »امْضِ عَلَى بَرَكَةِ اللَّ
نَّ آلَ 

َ
ةَ، وَأ مَيَّ

ُ
دٍ، وَتَذْكُرَ جَوْرَ بَنِي أ ضَا مِنْ آلِ مُحَمَّ نْ تَدْعُوَهُمْ إِلَى الرِّ

َ
ةَ أ ا، وَلْتَكُنْ دَعْوَتُكَ وَمَا تَلْقَى بِهِ الْعَامَّ جِدًّ

دٍ  ضَا مِنْ آلِ مُحَمَّ نْ يَدْعُوَ إِلَى الرِّ
َ
مْرِ مِنْهُمْ« )أخبار الدولة العباسية، ص٢٠٠(، فكان يأمره »أ

َ
وْلَى بِالْْأ

َ
دٍ أ مُحَمَّ

حَدًا« )أنساب الأشراف للبلاذريّ، ج٤، ص٨٢ و١١٥(، ولا يخفى ما كان في عدم التسمية من 
َ
يَ أ وَلََا يُسَمِّ

المكر والتلبيس!
5 . يشير إلى فرقة داعش، وكانت قد ظهرت وادّعت الخلافة الإسلاميّة في الشام والعراق قبل طبع هذا 

الكتاب ببضعة أشهر.



299 العودة إلی الإسلام

لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

أنّّي وهم ركّّاب سفينة واحدة، بحيث يتلازم خلاصي مع خلاصهم، ويتعلقّ هلاكي  وظننت 
بهلاكهم. فخشيت، إن لم أنهض بإنقاذهم، أن أغرق معهم؛ كمثل قوم من بني إسرائيل على 
شاطئ البحر، إذ رأوا فريقًا منهم يعدون في السّبت، فلم ينهوهم عن ذلك، فأصبحوا قردة 
تعَِظُونَ  لمَِ  مِنهُْمْ  ةٌ  مَّ

ُ
أ قَالتَْ  وَإذِْ  فقال:  للمسلمين  تعليمًا  الّلّه  خاسئين مثلهم، وقد ذكرهم 

ا  فَلمََّ ۝  رَبِّكُمْ وَلعََلَّهُمْ يَتَّقُونَ
َ

بُهُمْ عَذَاباً شَدِيدًا ۖ قاَلوُا مَعْذِرَةً إِلَى وْ مُعَذِّ
َ
ُ مُهْلِكُهُمْ أ قَوْمًا ۙ اللَّهَّ

ينَ ظَلمَُوا بعَِذَابٍ بئَِيسٍ بمَِا كََانوُا  ِ
َّ

خَذْناَ الَّذ
َ
وءِ وَأ ينَ يَنهَْوْنَ عَنِ السُّ ِ

َّ
َينَْا الَّذ

ْ
نْج

َ
رُوا بهِِ أ نسَُوا مَا ذُكِّ

يَفْسُقُون1َ. بالإضافة إلى ذلك، كرهت أن أكون من الذين يكتمون الحقّ وهم يعلمون؛ لأنهّم 
َاطِلِ وَتكَْتُمُوا 

ْ
قََّ باِلْب

ْ
بِسُوا الْح

ْ
 تلَ

َ
تصيبهم لعنة الّلّه ولعنة اللاعنين؛ كما قال الّلّه تعالى: وَلَا

هُدَى مِنْ بَعْدِ مَا 
ْ
َيِّناَتِ وَال اَ مِنَ الْبْ

ْ
نزَْلْن

َ
ينَ يكَْتُمُونَ مَا أ ِ

َّ
نْتُمْ تَعْلمَُون2َ، وقال: إِنَّ الَّذ

َ
قََّ وَأ

ْ
الْح

عِنوُن3َ؛ كما كنت أرجو أن يستيقظ 
َّ

عَنُهُمُ اللَّا
ْ
ُ وَيَل عَنُهُمُ اللَّهَّ

ْ
ِكَ يلَ

َ
ولَئ

ُ
كِتاَبِ ۙ أ

ْ
بيََّنَّاهُ للِنَّاسِ فِِي ال

بهذه الصيحة عدد كافٍ من المسلمين من نوم الغفلة، فيقوموا إلى إقامة الإسلام في الأرض، 
حكومة  بتأسيس  فيها  الّلّه  حكومة  إنشاء  خلال  من  ظلمًا،  مُلئت  أن  بعد   

ً
عدلًا وملئها 

 ،4مُؤْمِنِيَن
ْ
رَى تَنفَْعُ ال

ْ
ك إِنَّ الذِّ

رْ فَ ا إذ قال: وذََكِّ  خليفته المهديّ؛ كما اعتبر الّلّه ذلك مرجوًّ
على الرغّم من أنّّي كنت عالمًا بأنّ أكثرهم سيكرهون ذلك؛ كما قال الّلّه تعالى: بلَْ جَاءَهُمْ 
الّلّه  بقول  مبالين  أخيهم، غير  قتل  بعضهم  وربما يحاول   ،5َكََارهُِون حَقِّ 

ْ
للِ ثََرُهُمْ 

ْ
ك

َ
وَأ قَِّ 

ْ
باِلْح

مُرُونَ 
ْ
يأَ ينَ  ِ

َّ
الَّذ وَيَقْتُلوُنَ  حَقٍّ  بغَِيْْرِ  النَّبِيِّيَن  وَيَقْتُلوُنَ   ِ اللَّهَّ بآِياَتِ  يكَْفُرُونَ  ينَ  ِ

َّ
الَّذ إِنَّ  تعالى: 

.6ٍلِِيم
َ
ْهُمْ بعَِذَابٍ أ قِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبشَِّرِّ

ْ
باِل

لم أكن أخاف عليه  أبتغي بذلك أجرة؛ كما  لم أكن   
ّ

لما فعلته؛ وإلّا هذا هو كّل حافزي 
عقوبة؛ لأنهّ لا خوف على المسلم ما دام يؤدّي واجبه العقلّي والشّّرعّي، وإن مُزّق لذلك كّل 
ممزّق أو حُرّق فهو خير له؛ نظرًا لأنّ الحياة الّدنيا قصيرة، وستنقضي على كّل حال، والعاقبة 

.7مُتَّقِيَن
ْ
عَاقِبَةَ للِ

ْ
للمتّقين، وليست للجبّارين ولا الكذّابين؛ كما قال الّلّه تعالى: إِنَّ ال

1 . الأعراف/ ١٦٤-١٦٥
2 . البقرة/ ٤٢

3 . البقرة/ ١٥٩
4 . الذّاريات/ ٥٥

5 . المؤمنون/ ٧٠
6 . آل عمران/ ٢١

7 . هود/ ٤٩



لام
س

الإ
ة 

رف
مع

ع؛ 
راب

 ال
ل

ص
لف

ا

العودة إلی الإسلام300

الآن أعوذ بربّّي، وأتوكّّل عليه، وأنيب إليه، وأسأله أن يتقبّل منّّي هذا العمل الصّالح ومن 
كّل من أعانني عليه1، ويوفّقني وجميع المسلمين في العالم للعودة إلى الإسلام وإقامته بشكل 
 من عند الّلّه، والحمد لّلّه ربّ 

ّ
خالص وكامل؛ لأنّ هذا خير ما يوفَّق له أحد، وما من خير إلّا

العالمين.
2هُدَى

ْ
بَعَ ال مُ عََلَىَ مَنِ اتَّ

َ
لَا وَالسَّ

المنصور الهاشمّي الخراسانّي
ليلة ٢٣ رمضان ١٤٣٥ بعد الهجرة

شاطئ جيحون

1 . يريد أصحابه وأعضاء مكتبه الذين قاموا بتقرير دروسه وتنظيمها والتعليق عليها وطبعها.
2 . طه/ ٤٧



301 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

فهرس المصادر

١ . الآحاد والمثاني
الطبعة  الرياض،  الرّاية،  دار  الجوابرة،  باسم  بن عمرو )ت٢٨٧هـ(؛ تحقيق  أحمد  أبي عاصم،  لابن 

الأولى، ١٤١١هـ.
٢ . اختلاف الحديث

للشافعّي، محمّد بن إدريس )ت٢٠٤هـ(؛ مطبوع ملحقًا بالأمّ للشافعّي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤١٠هـ.

٣ . اختلاف العلماء
للطحاويّ، أحمد بن محمّد )ت٣٢١هـ(؛ اختصار الجصاص، تحقيق عبد الّلّه نذير أحمد، دار البشائر 

الإسلامية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ.
٤ . اختلاف الفقهاء

لابن جرير، محمّد )ت٣١٠هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٤٢٠هـ.
٥ . الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير

للجورقانّي، الحسين بن إبراهيم )ت٥٤٣هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن الفريوائي، دار الصميعي ومؤسسة 
دار الدعوة التعليميّة الخيّيرة، الرياض والهند، الطبعة الرابعة، ١٤٢٢هـ.

٦ . الأحاديث السباعيات الألف
للشحامّي، زاهر بن طاهر )ت٥٣٣هـ(؛ تحقيق محمّد السحري اليمني.

٧ . أحاديث الشاموخي عن شيوخه
للشاموخّي، الحسن بن عّلي )ت٤٤٣هـ(؛ تحقيق مشعل بن باني، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولى، 

١٤١٧هـ.
٨ . الأحكام السلطانية

للماورديّ، عّلي بن محمّد )ت٤٥٠هـ(؛ دار الحديث، القاهرة.



302

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

٩ . أحكام القرآن
الّلّه )ت٥٤٣هـ(؛ تعليق محمّد عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة،  لابن العربّي، محمّد بن عبد 

بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٢٤هـ.
١٠ . أحكام القرآن

لبكر بن العلاء )ت٣٤٤هـ(؛ تحقيق رسالتي دكتوراة بقسم القرآن وعلومه بكلية أصول الدين في 
جامعة محمّد بن سعود الإسلاميّة، الرياض، ١٤٢٦هـ.

١١ . أحكام القرآن
التابع  أونال، مركز البحوث الإسلاميّة  للطحاويّ، أحمد بن محمّد )ت٣٢١هـ(؛ تحقيق سعد الدين 

لوقف الديانة التركّي، استانبول، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
١٢ . أحكام القرآن للشافعّي )جمع البيهقّي(

القاهرة،  الخالق، مكتبة الخانجي،  الغنّي عبد  بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق عبد  للبيهقّي، أحمد 
الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.

١٣ . أخبار الدولة العباسية
لمؤلف مجهول )ت‌القرن٣هـ(؛ تحقيق عبد العزيز الدوريّ وعبد الجبار المطلبّي، دار الطليعة، بيروت.

١٤ . الأخبار الطوال
لأبي حنيفة الدينوريّ، أحمد بن داود )ت٢٨٢هـ(؛ تحقيق عبد المنعم عامر، دار إحياء الكتب العربيّة 

- عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٩٦٠م.
15 . الأخبار الموفقيات

للزبير بن بكار )ت٢٥٦هـ(؛ تحقيق سامي مكي العاني، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ.
16 . أخبار أبي حنيفة وأصحابه

للصيمريّ، الحسين بن عّلي )ت٤٣٦هـ(؛ عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.
17 . أخبار أصبهان

الكتب  دار  حسن،  كسروي  سيد  تحقيق  )ت٤٣٠هـ(؛  الّلّه  عبد  بن  أحمد  الأصبهانّي،  نعيم  لأبي 
العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.

ة في قديم الدهر وحديثه
ّ
18 . أخبار مك

بيروت،  خضر،  دار  الّلّه،  عبد  بن  الملك  عبد  تحقيق  )ت‌القرن٣هـ(؛  إسحاق  بن  محمّد  للفاكهّي، 
الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.



303 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

19 . الأربعون حديثًا في المهديّ
البيت  آل  مؤسسة  باقر،  جلال  علي  تحقيق  )ت٤٣٠هـ(؛  الّلّه  عبد  بن  أحمد  الأصبهانّي،  نعيم  لأبي 

لإحياء التراث، قم.
20 . الأسامي والكنى

الفاروق،  دار  الأزهري،  عّلي  بن  محمّد  تحقيق  )ت٣٧٨هـ(؛  محمّد  بن  محمّد  الحاكم،  أحمد  لأبي 
القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ.

21 . أسباب نزول القرآن
بيروت،  العلميّة،  الكتب  دار  بسيوني زغلول،  أحمد )ت٤٦٨هـ(؛ تحقيق كمال  بن  عّلي  للواحديّ، 

الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
22 . أسد الغابة في معرفة الصحابة

لابن الأثير، عّلي بن محمّد الجزريّ )ت٦٣٠هـ(؛ تحقيق علي محمّد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، 
دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.

23 . أصول السّّرخسّي
المعارف النعمانية،  الوفا الأفغاني، لجنة إحياء  للسّّرخسّي، محمّد بن أحمد )ت٤٨٣هـ(؛ تحقيق أبي 

حيدر آباد.
24 . الأغاني

الطبعة  بيروت،  العربي،  التراث  إحياء  دار  )ت٣٥٦هـ(؛  الحسين  بن  عّلي  الأصبهانّي،  الفرج  لأبي 
الأولى، ١٤١٥هـ.

25 . الأمّ
للشافعّي، محمّد بن إدريس )ت٢٠٤هـ(؛ دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.

26 . الأمالي
لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ مؤسسة البعثة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

27 . الأمالي
للطوسّي، محمّد بن الحسن )ت٤٦٠هـ(؛ تحقيق مؤسسة البعثة، دار الثقافة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.

28 . الأمالي
للمفيد، محمّد بن محمّد )ت٤١٣هـ(؛ تحقيق حسين أستاد ولي وعلي أكبر الغفاريّ، دار المفيد، بيروت، 

الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.



304

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

29 . أمالي الباغنديّ
للباغنديّ، محمّد بن سليمان )ت٢٨٣هـ(؛ تحقيق أشرف صلاح علي، مؤسسة قرطبة، مصر، الطبعة 

الأولى، ١٤١٧هـ.
30 . أمالي المحاملّي )رواية ابن مهديّ الفارسّي(

للمحاملّي، الحسين بن إسماعيل )ت٣٣٠هـ(؛ تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، دار النوادر، الطبعة 
الأولى، ١٤٢٧هـ.

31 . أمالي المحاملّي )رواية ابن يحيى البيع(
للمحاملّي، الحسين بن إسماعيل )ت٣٣٠هـ(؛ تحقيق إبراهيم القيسي، المكتبة الإسلاميّة ودار ابن 

القيم، الأردن والدمام، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
32 . الأمالي في آثار الصّحابة

لعبد الرزاق بن همام الصّنعانّي )ت٢١١هـ(؛ تحقيق مجدي السيد إبراهيم، مكتبة القرآن، القاهرة.
33 . الأمثال

م )ت٢٢٤هـ(؛ تحقيق عبد المجيد قطامش، دار المأمون للتراث، الطبعة 
ّ

لأبي عبيد، القاسم بن سلّا
الأولى، ١٤٠٠هـ.

34 . أمثال الحديث
لأبي الشيخ الأصبهانّي، عبد الّلّه بن محمّد )ت٣٦٩هـ(؛ تحقيق عبد العلي عبد الحميد حامد، الدار 

السلفيّة، بومباي، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ.
35 . الأموال

للبحوث  فيصل  الملك  مركز  فياض،  ذيب  بن مخلد )ت٢٥١هـ(؛ تحقيق شاكر  لابن زنجويه، حميد 
والدراسات الإسلاميّة، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـ.

36 . الأموال
م )ت٢٢٤هـ(؛ تحقيق خليل محمّد هراس، دار الفكر، بيروت.

ّ
لأبي عبيد، القاسم بن سلّا

37 . أنساب الأشراف
للبلاذريّ، أحمد بن يحيى )ت٢٧٩هـ(؛ تحقيق سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر، بيروت، الطبعة 

الأولى، ١٤١٧هـ.
38 . الأوائل

لابن أبي عاصم، أحمد بن عمرو )ت٢٨٧هـ(؛ تحقيق محمّد بن ناصر العجمّي، دار الخلفاء للكتاب 
الإسلامّي، الكويت.



305 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

39 . الأوائل
للعسكريّ، الحسن بن عبد الّلّه )ت‌نحو٣٩٥هـ(؛ دار البشير، طنطا، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

40 . الأوسط في السنن والإجماع والإختلاف
لابن المنذر، محمّد بن إبراهيم )ت٣١٩هـ(؛ تحقيق صغير أحمد، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، 

١٤٠٥هـ.
41 . إبطال التأويلات لأخبار الصفات

لأبي يعلى، محمّد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق محمّد النجدي، غراس للنشر والتوزيع، الكويت، 
الطبعة الأولى، ١٤٣٤هـ.

42 . الإحكام في أصول الأحكام
لابن حزم، عّلي بن أحمد )ت٤٥٦هـ(؛ تحقيق أحمد محمّد شاكر، دار الآفاق الجديدة، بيروت.

43 . الإحكام في أصول الأحكام
للآمديّ، عّلي بن محمّد )ت٦٣١هـ(؛ تعليق عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامّي، بيروت ودمشق، 

الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ.
44 . الإختصاص

للمفيد، محمّد بن محمّد )ت٤١٣هـ(؛ تحقيق علي أكبر الغفاريّ، دار المفيد، بيروت، الطبعة الثانية، 
١٤١٤هـ.

45 . الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي السّاعة
لصدّيق حسن خان )ت١٣٠٧هـ(؛ تحقيق بسام عبد الوهّاب الجابي، الجفان والجابي ودار ابن حزم، 

ليماسول وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
46 . الإرشاد

للمفيد، محمّد بن محمّد )ت٤١٣هـ(؛ تحقيق مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث، دار المفيد، بيروت، 
الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.

47 . الإستذكار
الّلّه )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق سالم محمّد عطا ومحمّد علي معوض، دار  البّر، يوسف بن عبد  لابن عبد 

الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
48 . الإستقامة

سعود  بن  محمّد  جامعة  سالم،  رشاد  محمّد  تحقيق  )ت٧٢٨هـ(؛  الحليم  عبد  بن  أحمد  تيميّة،  لابن 
الإسلاميّة، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.



306

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

49 . الإستيعاب في معرفة الأصحاب
بيروت،  الجيل،  دار  البجاوي،  الّلّه )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق علي محمّد  بن عبد  يوسف  البّر،  لابن عبد 

الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
50 . الإشاعة لأشراط الساعة

للبرزنجّي، محمّد بن رسول )ت١١٠٣هـ(؛ تعليق محمّد زكريا الكاندهلوي، دار المنهاج، جدة، الطبعة 
الثالثة، ١٤٢٦ هـ.

51 . الإشراف على مذاهب العلماء
لابن المنذر، محمّد بن إبراهيم )ت٣١٩هـ(؛ تحقيق صغير أحمد، مكتبة مكَة الثقافية، رأس الخيمة، 

الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.
52 . الإعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد على مذهب السلف وأصحاب الحديث

الآفاق الجديدة، بيروت،  دار  الكاتب،  بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق أحمد عصام  للبيهقّي، أحمد 
الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.
53 . إعراب القرآن

العلميّة،  الكتب  دار  إبراهيم،  خليل  المنعم  عبد  تحقيق  )ت٣٣٨هـ(؛  محمّد  بن  أحمد  للنحاس، 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.

54 . إعلام الورى بأعلام الهدى
الأولى،  الطبعة  قم،  التراث،  البيت لإحياء  آل  مؤسسة  الحسن )ت٥٤٨هـ(؛  بن  الفضل  للطبرسّي، 

١٤١٧هـ.
55 . إكمال تهذيب الكمال

طاي بن قَلِيج )ت٧٦٢هـ(؛ تحقيق محمّد عثمان، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، 
ْ
لمُغَل
٢٠١١م.

56 . الإمامة والتبصرة
لعلّي بن بابويه )ت٣٢٩هـ(؛ مدرسة الإمام المهدي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.

57 . الإنتقاء في فضائل الثلاثة الأئمّة الفقهاء
لابن عبد البّر، يوسف بن عبد الّلّه )ت٤٦٣هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت.

58 . الإيمان
لابن منده، محمّد بن إسحاق )ت٣٩٥هـ(؛ تحقيق عّلي بن محمّد الفقيهي، مؤسسة الرسالة، بيروت، 

الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ.



307 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

59 . البحر الرائق شرح كنز الّدقائق
لابن نجيم، زين الّدين بن إبراهيم )ت٩٧٠هـ(؛ دار الكتاب الإسلامّي، الطبعة الثانية.

60 . البحر المحيط في أصول الفقه
للزركشّي، محمّد بن بهادر )ت٧٩٤هـ(؛ دار الكتبي، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.

61 . البداية والنهاية
الطبعة  العربّي،  التراث  إحياء  دار  بن عمر )ت٧٧٤هـ(؛ تحقيق علي شيري،  إسماعيل  لابن كثير، 

الأولى، ١٤٠٨هـ.
62 . البدء والتاريخ

للمقدسّي، المطهر بن طاهر )ت‌نحو٣٥٥هـ(؛ مكتبة الثقافة الدينيّة، بور سعيد.
63 . بذل النظر في الأصول

البّر، مكتبة التراث،  للعلاء الأسمنديّ، محمّد بن عبد الحميد )ت٥٥٢هـ(؛ تحقيق محمّد زكي عبد 
القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
64 . البرهان في أصول الفقه

للجوينّي، عبد الملك بن عبد الّلّه )ت٤٧٨هـ(؛ تحقيق صلاح بن محمّد، دار الكتب العلميّة، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

65 . بصائر الّدرجات
للصفّار، محمّد بن الحسن )ت٢٩٠هـ(؛ تحقيق ميرزا محسن كوچه باغي، منشورات الأعلمّي، طهران، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
66 . البصائر والذخائر

لأبي حيّان التوحيديّ، عّلي بن محمّد )ت‌نحو٤٠٠هـ(؛ تحقيق وداد القاضي، دار صادر، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤٠٨هـ.

67 . البعث والنشور
الرياض،  الحجاز،  دار  مكتبة  الشوامّي،  أبي عاصم  الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق  بن  أحمد  للبيهقّي، 

الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ.
68 . البيان والتبيين

للجاحظ، عمرو بن بحر )ت٢٥٥هـ(؛ دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣هـ.
69 . تاريخ ابن خلدون

لعبد الرحّمن بن خلدون )ت٨٠٨هـ(؛ تحقيق خليل شحادة وسهيل زكار، دار الفكر، بيروت، الطبعة، 
الأولى، ١٤٠١هـ.



308

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

70 . تاريخ ابن معين )رواية الدوريّ(
التراث  العلمي وإحياء  نور سيف، مركز البحث  ليحيى بن معين )ت٢٣٣هـ(؛ تحقيق أحمد محمّد 

الإسلامّي، مكّة المكرّمة، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
71 . التاريخ الأوسط

دار  ومكتبة  الوعي  دار  زايد،  إبراهيم  محمود  تحقيق  )ت٢٥٦هـ(؛  إسماعيل  بن  محمّد  للبخاريّ، 
التراث، حلب والقاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.

72 . تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام
للذهبّي، محمّد بن أحمد )ت٧٤٨هـ(؛ تحقيق عمر عبد السّلام التدمري، دار الكتاب العربّي، بيروت، 

الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ.
73 . تاريخ الشيخ محمّد عبده

لرشيد رضا، محمّد )ت١٣٥٤هـ(؛ مطبعة المنار، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٠هـ.
74 . تاريخ الطبريّ

للطبريّ، محمّد بن جرير )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق محمّد أبي الفضل إبراهيم، دار المعارف، مصر، الطبعة 
الثانية، ١٣٨٧هـ.

75 . التاريخ الكبير
بإشراف  للبحوث  شذا  ومركز  الدباسي  محمّد  تحقيق  )ت٢٥٦هـ(؛  إسماعيل  بن  محمّد  للبخاريّ، 

محمود النحال، الناشر المتميز للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٤٠هـ.
76 . التاريخ الكبير )السفر الثالث(

الطبعة  القاهرة،  الحديثة،  الفاروق  فتحي،  بن  صلاح  تحقيق  )ت٢٧٩هـ(؛  أحمد  خيثمة،  أبي  لابن 
الأولى، ١٤٢٤هـ.

77 . التاريخ الكبير )السفر الثاني(
الطبعة  القاهرة،  الحديثة،  الفاروق  فتحي،  بن  صلاح  تحقيق  )ت٢٧٩هـ(؛  أحمد  خيثمة،  أبي  لابن 

الأولى، ١٤٢٧هـ.
78 . تاريخ المدينة

لابن شبة النميريّ، عمر )ت٢٦٢هـ(؛ تحقيق فهيم محمّد شلتوت، طبع على نفقة السيد حبيب محمود 
أحمد، جدّة، ١٣٩٩هـ.

79 . تاريخ اليعقوبّي
لليعقوبّي، أحمد بن إسحاق )ت‌بعد٢٨٤هـ(؛ دار صادر، بيروت.



309 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

80 . تاريخ أبي زرعة
لأبي زرعة الدمشقّي، عبد الرحمن بن عمرو )ت٢٨١هـ(؛ رواية أبي الميمون بن راشد، تحقيق شكر 

الّلّه نعمة الّلّه القوجاني، مجمع اللغة العربيّة، دمشق.
81 . تاريخ بغداد

للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامّي، 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

82 . تاريخ خليفة بن خياط
دمشق  الرسالة،  ومؤسسة  القلم  دار  العمري،  ضياء  أكرم  تحقيق  )ت٢٤٠هـ(؛  خياط  بن  لخليفة 

وبيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.
83 . تاريخ دمشق

لابن عساكر، عّلي بن الحسن )ت٥٧١هـ(؛ تحقيق عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥هـ.
84 . تالي تلخيص المتشابه

دار  الشقيرات،  وأحمد  حسن  بن  مشهور  تحقيق  )ت٤٦٣هـ(؛  عّلي  بن  أحمد  البغداديّ،  للخطيب 
الصميعي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

85 . تأويل مختلف الحديث
الّلّه بن مسلم )ت٢٧٦هـ(؛ تحقيق محمّد محي الدين الأصفر، المكتب الاسلامّي  لابن قتيبة، عبد 

ومؤسسة الإشراق، بيروت والدوحة، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
86 . التبصرة في أصول الفقه

الطبعة  دمشق،  الفكر،  دار  هيتو،  حسن  محمّد  تحقيق  )ت٤٧٦هـ(؛  عّلي  بن  إبراهيم  للشيرازيّ، 
الأولى، ١٩٨٠م.

87 . تجارب الأمم وتعاقب الهمم
لابن مسكويه، أحمد بن محمّد )ت٤٢١هـ(؛ تحقيق أبي القاسم إمامي، سروش، طهران، الطبعة الثانية، 

٢٠٠٠م.
88 . التجريد

للقدوريّ، أحمد بن محمّد )ت٤٢٨هـ(؛ تحقيق مركز الدراسات الفقهيّة والاقتصاديةّ، دار السلام، 
القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤٢٧هـ.

89 . التحبير شرح التحرير في أصول الفقه
للمرداويّ، عّلي بن سليمان )ت٨٨٥هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن الجيبرن وعوض القرني وأحمد السراح، 

مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.



310

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

90 . تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام
لابن جماعة، محمّد بن إبراهيم )ت٧٣٣هـ(؛ تحقيق فؤاد عبد المنعم أحمد، دار الثقافة بتفويض من 

رئاسة المحاكم الشرعية، الدوحة، الطبعة الثالثة، ١٤٠٨هـ.
91 . التذكرة الحمدونيّة

لابن حمدون، محمّد بن الحسن )ت٥٦٢هـ(؛ دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
92 . ترتيب الأمالي الخميسيّة

الكتب  دار  إسماعيل،  بن الحسين )ت٤٩٩هـ(؛ تحقيق محمّد حسن محمّد حسن  للشجريّ، يحيى 
العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
93 . ترتيب المدارك وتقريب المسالك

الطبعة  المحمّدية،  فضالة،  مطبعة  الصحراوي،  القادر  عبد  تحقيق  )ت٥٤٤هـ(؛  عياض  للقاضي 
الأولى، ١٩٧٠م.

94 . تفسير آيات من القرآن الكريم
)الجزء  الوهّاب  عبد  بن  محمّد  مؤلفات  ضمن  مطبوع  )ت١٢٠٦هـ(؛  محمّد  الوهّاب،  عبد  لابن 

الخامس(، تحقيق محمّد بلتاجي، جامعة محمّد بن سعود الإسلاميّة، السّعوديةّ.
95 . تفسير ابن أبي حاتم

لابن أبي حاتم، عبد الرحّمن بن محمّد )ت٣٢٧هـ(؛ تحقيق أسعد محمّد الطيب، مكتبة نزار مصطفى 
الباز، السّعوديةّ، الطبعة الثالثة، ١٤١٩هـ.

96 . تفسير ابن فورك
لابن فورك، محمّد بن الحسن )ت٤٠٦هـ(؛ تحقيق علال عبد القادر وعاطف بن كامل وسهيمة بنت 

محمّد سعيد، جامعة أمّ القرى، مكّة المكرّمة، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.
97 . تفسير ابن كثير

لابن كثير، إسماعيل بن عمر )ت٧٧٤هـ(؛ تحقيق محمّد حسين شمس الدين، دار الكتب العلميّة، 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.

98 . تفسير البغويّ
العربّي،  التراث  إحياء  دار  المهدي،  الرزاق  عبد  تحقيق  )ت٥١٦هـ(؛  مسعود  بن  الحسين  للبغويّ، 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
99 . تفسير الثعلبّي

للثعلبّي، أحمد بن محمّد )ت٤٢٧هـ(؛ تحقيق أبي محمّد بن عاشور، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.



311 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

100 . تفسير الرازيّ
للرازيّ، محمّد بن عمر )ت٦٠٦هـ(؛ دار إحياء التراث العربّي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٢٠هـ.

101 . تفسير الشافعّي
للشافعّي، محمّد بن إدريس )ت٢٠٤هـ(؛ تحقيق أحمد بن مصطفى الفرّان، دار التدمرية، السّعوديةّ، 

الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ.
102 . تفسير الطبريّ

للطبريّ، محمّد بن جرير )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق محمود محمّد شاكر، دار التربية والتراث، مكّة المكرّمة.
103 . تفسير العيّاشّي

للعيّاشّي، محمّد بن مسعود )ت٣٢٠هـ(؛ تحقيق هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلميّة الإسلاميّة، 
طهران.

104 . تفسير القرآن العزيز
مصطفى،  بن  ومحمّد  عكاشة  بن  حسين  تحقيق  )ت٣٩٩هـ(؛  الّلّه  عبد  بن  محمّد  زمنين،  أبي  لابن 

الفاروق الحديثة، قاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.
105 . تفسير القرطبّي

للقرطبّي، محمّد بن أحمد )ت٦٧١هـ(؛ تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، 
القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـ.

106 . تفسير الماورديّ
للماورديّ، عّلي بن محمّد )ت٤٥٠هـ(؛ تحقيق ابن عبد المقصود، دار الكتب العلميّة، بيروت.

107 . التفسير الوسيط
للواحديّ، عّلي بن أحمد )ت٤٦٨هـ(؛ تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمّد معوض وأحمد محمّد 
الأولى،  الطبعة  بيروت،  العلميّة،  الكتب  دار  الرحمن عويس،  وعبد  الجمل  الغني  عبد  وأحمد  صيرة 

١٤١٥هـ.
108 . تفسير إسحاق البستّي

لإسحاق بن إبراهيم البستّي )ت٣٠٧هـ(؛ تحقيق عثمان معلم محمود شيخ علي، إشراف عبد الّلّه بن 
محمد الأمين الشنقيطيّ، الجامعة الإسلاميّة في المدينة النبويّة، ١٤١٦هـ.

109 . تفسير يحيى بن سلام
ليحيى بن سلام )ت٢٠٠هـ(؛ تحقيق هند شلبي، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.



312

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

110 . تقريب التهذيب
لابن حجر، أحمد بن عّلي العسقلانّي )ت٨٥٢هـ(؛ تحقيق محمّد عوامة، دار الرشيد، سوريا، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٦هـ.
111 . التقريب والإرشاد

الرسالة،  مؤسسة  زنيد،  أبي  علي  بن  الحميد  عبد  تحقيق  )ت٤٠٣هـ(؛  الطيب  بن  محمّد  للباقلانّي، 
بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ.

112 . تقييد العلم
للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ إحياء السنة النبوية، بيروت.

113 . تلخيص المتشابه في الرسم
للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق سُكينة الشهابي، طلاس للدراسات والترجمة 

والنشر، دمشق، الطبعة الأولى، ١٩٨٥م.
114 . التلخيص في أصول الفقه

للجوينّي، عبد الملك بن عبد الّلّه )ت٤٧٨هـ(؛ تحقيق عبد الّلّه جولم النبالي وبشير أحمد العمريّ، 
دار البشائر الإسلاميّة، بيروت.

115 . تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل
بيروت،  الثقافيّة،  الكتب  مؤسسة  حيدر،  أحمد  تحقيق  )ت٤٠٣هـ(؛  الطيب  بن  محمّد  للباقلانّي، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
116 . التمهيد في أصول الفقه

أمّ  بن علي، جامعة  أبي عمشة ومحمّد  مفيد محمّد  أحمد )ت٥١٠هـ(؛ تحقيق  بن  للكلوذانّي، محفوظ 
القرى ودار المدني، مكّة المكرّمة وجدّة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

117 . التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد
وزارة  البكري،  العلوي ومحمّد  الّلّه )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق مصطفى  بن عبد  يوسف  البّر،  لابن عبد 

عموم الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، المغرب، ١٣٨٧هـ.
118 . تنبيه الغافلين على أنّ في الأرض خليفة لّلّه ربّ العالمين؛ تقرير لدروس العلامة المنصور 

الهاشمّي الخراسانّي حفظه الّلّه تعالى
الهاشمّي  المنصور  العلامة  السيّد  مكتب  )معاصر(؛  الخراسانّي  الهاشمّي  المنصور  العلامة  للسيّد 

الخراسانّي حفظه الّلّه تعالى، طالقان، الطبعة الثانية، ١٤٤٤هـ.
119 . التنبيهات الهامّة على ما في صحيحي البخاريّ ومسلم من الطامّة

لمكتب المنصور الهاشمّي الخراسانّي )معاصر(؛ مكتب السيّد العلامة المنصور الهاشمّي الخراسانّي 
حفظه الّلّه تعالى، طالقان، الطبعة الأولى، ١٤٤٤هـ.



313 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

120 . التواضع والخمول
الكتب  القادر أحمد عطا، دار  الّلّه بن محمّد )ت٢٨١هـ(؛ تحقيق محمّد عبد  الّدنيا، عبد  لابن أبي 

العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
121 . التوحيد

لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ تحقيق هاشم الحسيني الطهراني، مؤسسة النشر الإسلامّي 
التابعة لجماعة المدرسين، قم.

122 . تهذيب الآثار )الجزء المفقود(
للتراث، دمشق،  المأمون  دار  الّلّه،  بن عبد  بن جرير )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق علي رضا  للطبريّ، محمّد 

الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
123 . تهذيب الآثار )مسند عمر(

للطبريّ، محمّد بن جرير )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق محمود محمّد شاكر، مطبعة المدني، القاهرة.
124 . تهذيب الأحكام

الإسلاميّة،  الكتب  دار  الخرسان،  الموسوي  حسن  تحقيق  )ت٤٦٠هـ(؛  الحسن  بن  محمّد  للطوسّي، 
طهران، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦هـ.

125 . تهذيب الكمال في أسماء الرجال
للمزّيّ، يوسف بن عبد الرحمن )ت٧٤٢هـ(؛ تحقيق بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
126 . تهذيب اللغة

للأزهريّ، محمّد بن أحمد )ت٣٧٠هـ(؛ تحقيق محمّد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، 
الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.

127 . التيجان في ملوك حمير
لعبد الملك بن هشام )ت٢١٣هـ(؛ مركز الدراسات والأبحاث اليمنيّة، صنعاء، الطبعة الأولى، ١٣٤٧هـ.

128 . الثقات
لابن حبان، محمّد )ت٣٥٤هـ(؛ دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد الدكن، الطبعة الأولى، ١٣٩٣هـ.

129 . الثقات
للعجلّي، أحمد بن عبد الّلّه )ت٢٦١هـ(؛ تحقيق عبد العليم البستوي، مكتبة الدار، المدينة المنوّرة، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.



314

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

130 . الجامع
الرحمن  حبيب  تحقيق  الرزاق،  عبد  مصنف  آخر  مطبوع  )ت١٥٣هـ(؛  الأزديّ  راشد  بن  لمعمر 

الأعظمي، المجلس العلمّي، الهند، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
131 . جامع الأحاديث

للسيوطّي، عبد الرحمن بن أبي بكر )ت٩١١هـ(؛ تحقيق فريق من الباحثين بإشراف على جمعة، طبع 
على نفقة حسن عباس زكى.

132 . جامع بيان العلم وفضله
الجوزي،  ابن  دار  الزهيري،  الأشبال  أبي  تحقيق  )ت٤٦٣هـ(؛  الّلّه  عبد  بن  يوسف  البّر،  عبد  لابن 

السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
133 . الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع

للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق محمود الطحان، مكتبة المعارف، الرياض.
134 . جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس

للحميديّ، محمّد بن فتوح )ت٤٨٨هـ(؛ الدار المصريّة، القاهرة، ١٩٦٦م.
135 . الجرح والتعديل

التراث  إحياء  ودار  العثمانية  المعارف  دائرة  )ت٣٢٧هـ(؛  محمّد  بن  الرحّمن  عبد  حاتم،  أبي  لابن 
العربّي، حيدرآباد الدكن وبيروت، الطبعة الأولى، ١٣٧١هـ.

136 . جزء آدم بن أبي إياس
الشبكة  لموقع  التابع  المجاني  الكلم  برنامج جوامع  نشُر في  إياس )ت٢٢١هـ(؛ مخطوط  أبي  بن  لآدم 

الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
137 . جزء ابن عرفة

للحسن بن عرفة )ت٢٥٧هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن الفريوائي، دار الأقصى، الكويت، الطبعة الأولى، 
١٤٠٦هـ.

138 . جزء الحسن بن شاذان
الشبكة  لموقع  التابع  المجاني  الكلم  جوامع  برنامج  في  نشُر  مخطوط  )ت٤٢٥هـ(؛  أحمد  بن  للحسن 

الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
139 . جزء القاسم بن موسى الأشيب

الشبكة  لموقع  التابع  المجاني  الكلم  جوامع  برنامج  في  نشُر  مخطوط  )ت٣٠٢هـ(؛  موسى  بن  للقاسم 
الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.



315 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

140 . جزء أبي عبد الّلّه العطار
لأبي عبد الّلّه العطار، محمّد بن مخلد )ت٣٣١هـ(؛ مخطوط نشُر في برنامج جوامع الكلم المجاني التابع 

لموقع الشبكة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
م »نضر الّلّه امرأ سمع مقالتي فأداها«

ّ
141 . جزء فيه قول النّبّي صلّّى الّلّه عليه وآله وسل

لابن حكيم المديني، أحمد بن محمّد )ت٣٣٣هـ(؛ تحقيق بدر بن عبد الّلّه، دار ابن حزم، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.

142 . جمال القرّاء وكمال الإقراء
لعلم الّدين السخاويّ، عّلي بن محمّد )ت٦٤٣هـ(؛ تحقيق مروان العطية ومحسن خرابة، دار المأمون 

للتراث، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
143 . جمهرة أنساب العرب

لابن حزم، عّلي بن أحمد )ت٤٥٦هـ(؛ تحقيق لجنة من العلماء، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤٠٣هـ.

144 . الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح
لابن تيميّة، أحمد بن عبد الحليم )ت٧٢٨هـ(؛ تحقيق عّلي بن حسن وعبد العزيز بن إبراهيم وحمدان 

بن محمّد، دار العاصمة، السّعوديةّ، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
145 . حاشية الّدسوقي على الشرح الكبير

للّدسوقّي، محمّد بن أحمد )ت١٢٣٠هـ(؛ دار الفكر.
146 . حاشية ردّ المحتار على الّدر المختار

لابن عابدين، محمّد أمين بن عمر )ت١٢٥٢هـ(؛ شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده 
ودار الفكر، مصر وبيروت، الطبعة الثانية، ١٣٨٦هـ.

147 . الحاوي الكبير في فقه مذهب الشافعّي
للماورديّ، عّلي بن محمّد )ت٤٥٠هـ(؛ تحقيق علي محمّد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب 

العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
148 . حديث ابن ديزيل

البخاريّ،  الرحيم  عبد  محمّد  بن  الّلّه  عبد  تحقيق  )ت٢٨١هـ(؛  الحسين  بن  إبراهيم  ديزيل،  لابن 
مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة النبوية، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.

149 . حديث الثقلين
العالمّي  المجمع  الخراسانّي،  زاده  واعظ  محمّد  تقديم  )ت١٤١٨هـ(؛  محمّد  الّدين  قوام  للوشنوي، 

للتقريب بين المذاهب الإسلاميّة، طهران، الطبعة الثانية، ١٤٢٨هـ.



316

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

150 . حديث أبي بكر بن خلاد
لأبي بكر بن خلاد النصيبّي، أحمد بن يوسف )ت٣٥٩هـ(؛ مخطوط نشُر في برنامج جوامع الكلم 

المجاني التابع لموقع الشبكة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
151 . حديث علي بن حجر عن إسماعيل بن جعفر

لإسماعيل بن جعفر )ت١٨٠هـ(؛ تحقيق عمر بن رفود، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
152 . حلية الأولياء وطبقات الأصفياء

لأبي نعيم الأصبهانّي، أحمد بن عبد الّلّه )ت٤٣٠هـ(؛ مطبعة السعادة، جوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ.
153 . حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء

ودار  الرسالة  مؤسسة  درادكة،  إبراهيم  أحمد  ياسين  تحقيق  )ت٥٠٧هـ(؛  أحمد  بن  محمّد  للشاشّي، 
الأرقم، بيروت وعمان، الطبعة الأولى، ١٩٨٠م.

154 . خبر الواحد وحجّيّته
للشنقيطيّ، أحمد بن محمود )معاصر(؛ عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلاميّة، المدينة المنوّرة، 

الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
155 . الخراج

محمّد،  حسن  وسعد  سعد  الرءوف  عبد  طه  تحقيق  )ت١٨٢هـ(؛  إبراهيم  بن  يعقوب  يوسف،  لأبي 
المكتبة الأزهرية للتراث.

156 . خصائص علي
للنسائّي، أحمد بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ تحقيق أحمد مييرن البلوشي، مكتبة المعلا، الكويت، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٦هـ.
157 . الخصال

لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ تحقيق علي أكبر الغفاريّ، مؤسسة النشر الإسلامّي التابعة 
لجماعة المدرسين، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.

158 . الخلافيات
للبيهقّي، أحمد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق فريق البحث العلمي بشركة الروضة بإشراف محمود 

بن عبد الفتاح، الروضة للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ.
159 . الّدرّ المنثور في التفسير بالمأثور

للسيوطّي، عبد الرحمن بن أبي بكر )ت٩١١هـ(؛ دار الفكر، بيروت.
160 . الّدرّ النظيم

لابن حاتم الشامّي، يوسف )ت‌القرن٧هـ(؛ مؤسسة النشر الإسلامّي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.



317 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

161 . درء تعارض العقل والنقل
سعود  بن  محمّد  جامعة  سالم،  رشاد  محمّد  تحقيق  )ت٧٢٨هـ(؛  الحليم  عبد  بن  أحمد  تيميّة،  لابن 

الإسلاميّة، السّعوديةّ، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ.
162 . الّدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة

شؤون  عمادة  الصباغ،  لطفي  بن  محمّد  تحقيق  )ت٩١١هـ(؛  بكر  أبي  بن  الرحمن  عبد  للسيوطّي، 
المكتبات في جامعة الملك سعود، الرياض.

163 . دروس لعبد العزيز بن باز
لابن باز، عبد العزيز )ت١٤٢٠هـ(؛ دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلاميّة.

164 . دعائم الإسلام
المعارف،  دار  فيضي،  أصغر  علي  بن  آصف  تحقيق  )ت٣٦٣هـ(؛  محمّد  بن  النعمان  حيّون،  لابن 

القاهرة، ١٣٨٣هـ.
165 . دفع شبه التشبيه بأكفّ التنزيه

لابن الجوزيّ، عبد الرحّمن بن عّلي )ت٥٩٧هـ(؛ تحقيق حسن السقاف، دار النووي، عمان، الطبعة 
الثالثة، ١٤١٣هـ.

166 . دلائل النبوة
لأبي نعيم الأصبهانّي، أحمد بن عبد الّلّه )ت٤٣٠هـ(؛ تحقيق محمّد رواس قلعه جي وعبد البّر عباس، 

دار النفائس، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ.
167 . دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشّّريعة

للبيهقّي، أحمد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تخريج عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلميّة ودار الريان 
للتراث، بيروت والقاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

168 . ديوان الأشعار
لناصرخسرو، أبو معين بن حارث قبادياني )ت٤٨١هـ(.

169 . ديوان الأشعار
للأوحدي، ركن الّدين بن الحسين )ت٧٣٨هـ(.

170 . ديوان الأشعار
للحافظ الشيرازيّ، محمّد بن بهاء الّدين )ت٧٩٢هـ(.

171 . ديوان الأشعار
لبروين الإعتصامّي، رخشنده بنت يوسف )ت١٣٦٠هـ(.



318

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

172 . ديوان الأشعار
لبيدل الّدهلويّ، عبد القادر بن عبد الخالق )ت١١٣٣هـ(.

173 . ديوان الأشعار
للفيض الكاشانّي، محمّد محسن بن مرتضى )ت١٠٩٠هـ(.

174 . ديوان الأشعار
لخواجو الكرمانّي، محمود بن عّلي )ت٧٥٢هـ(.

175 . ديوان الشمس
لجلال الّدين الرّومّي، محمّد بن محمّد )ت٦٧٢هـ(.

176 . ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى
لمحبّ الّدين الطبريّ، أحمد بن عبد الّلّه )ت٦٩٤هـ(؛ بعناية مكتبة القدسّي لحسام الدين القدسّي، 

عن نسخة دار الكتب المصرية، ونسخة الخزانة التيمورية، القاهرة، ١٣٥٦هـ.
177 . الذرية الطاهرة

للدولابّي، محمّد بن أحمد )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق سعد المبارك الحسن، الدار السلفية، الكويت، الطبعة 
الأولى، ١٤٠٧هـ.

178 . ذكر من لم يكن عنده إلا حديث واحد
ل، الحسن بن محمّد )ت٤٣٩هـ(؛ تحقيق أبي عبد الباري رضا بوشامة الجزائري، دار ابن القيم 

ّ
للخلّا

ودار ابن عفان، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
179 . ذم الكلام وأهله

العلوم  مكتبة  الشبل،  العزيز  عبد  الرحمن  عبد  تحقيق  )ت٤٨١هـ(؛  محمّد  بن  الّلّه  عبد  للهرويّ، 
والحكم، المدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

180 . رجال الكشّي
لمحمّد بن عمر الكشّي )ت٣٥٠هـ(؛ تحقيق مهدي الرجائي، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، قم، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
181 . الردّ على المنطقيّين

لابن تيميّة، أحمد بن عبد الحليم )ت٧٢٨هـ(؛ دار المعرفة، بيروت.
182 . الرسائل السياسيّة

للجاحظ، عمرو بن بحر )ت٢٥٥هـ(؛ دار ومكتبة الهلال، بيروت.



319 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

183 . الرسالة
البابي الحلبي وأولاده،  إدريس )ت٢٠٤هـ(؛ تحقيق أحمد محمّد شاكر، مصطفى  بن  للشافعّي، محمّد 

مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٧هـ.
184 . رشفة الصادي من بحر فضائل بني النبّي الهاديّ

للحضرمّي، أبو بكر بن عبد الرحمن )ت١٣٤١هـ(؛ تحقيق علي عاشور، دار الكتب العلميّة، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

185 . روضة الطالبين وعمدة المفتين
للنوويّ، يحيى بن شرف )ت٦٧٦هـ(؛ تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامّي، بيروت - دمشق - 

عمان، الطبعة الثالثة، ١٤١٢هـ.
186 . الزهد

لأحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ(؛ حاشية محمّد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤٢٠هـ.
187 . الزهد

للمعافى بن عمران الموصلّي )ت١٨٥هـ(؛ تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
188 . الزهد الكبير

للبيهقّي، أحمد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق عامر أحمد حيدر، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، 
الطبعة الثالثة، ١٩٩٦م.
189 . زهر الفردوس

لابن حجر، أحمد بن عّلي العسقلانّي )ت٨٥٢هـ(؛ تحقيق حسن علي ورسمه، بعناية أبي بكر أحمد 
جالو، جمعية دار البّر، دبي، الطبعة الأولى، ١٤٣٩هـ.

190 . سنن ابن ماجه
لابن ماجه، محمّد بن يزيد )ت٢٧٣هـ(؛ تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربيّة - 

فيصل عيسى البابي الحلبي.
191 . سنن الترمذيّ

للترمذيّ، محمّد بن عيسى )ت٢٧٩هـ(؛ تحقيق أحمد محمّد شاكر ومحمّد فؤاد عبد الباقي وإبراهيم 
عطوة، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.

192 . سنن الدارقطنّي
وعبد  شلبي  المنعم  عبد  وحسن  الارنؤوط  شعيب  تحقيق  )ت٣٨٥هـ(؛  عمر  بن  عّلي  للدارقطنّي، 

اللطيف حرز الّلّه وأحمد برهوم، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ.



320

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

193 . السنن الكبرى
للبيهقّي، أحمد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق محمّد عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت، 

الطبعة الثالثة، ١٤٢٤هـ.
194 . السنن الكبرى

بيروت،  الرسالة،  مؤسسة  المنعم شلبي،  عبد  بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ تحقيق حسن  أحمد  للنسائّي، 
الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
195 . سنن النسائّي

ترقيم عبد  السنديّ،  السيوطّي وحاشية  بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ مطبوع مع شرح  أحمد  للنسائّي، 
الفتاح أبي غدة، مكتب المطبوعات الإسلاميّة، حلب، الطبعة الرابعة، ١٤١٤هـ.

196 . السنن الواردة في الفتن
للدانّي، عثمان بن سعيد )ت٤٤٤هـ(؛ تحقيق رضاء الّلّه بن محمّد إدريس المباركفوري، دار العاصمة، 

الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
197 . سنن أبي داود

لأبي داود، سليمان بن الأشعث )ت٢٧٥هـ(؛ تحقيق محمّد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، 
بيروت.

198 . سنن سعيد بن منصور الفرائض إلى الجهاد
لسعيد بن منصور )ت٢٢٧هـ(؛ تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الّدار السّلفيّة، الهند، الطبعة الأولى، 

١٤٠٣هـ.
199 . سنن سعيد بن منصور تكملة التفسير

لسعيد بن منصور )ت٢٢٧هـ(؛ تحقيق فريق من الباحثين بإشراف سعد بن عبد الّلّه الحميد و خالد 
بن عبد الرحمن الجريسي، دار الألوكة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٣هـ.

200 . السنة
لابن أبي عاصم، أحمد بن عمرو )ت٢٨٧هـ(؛ تحقيق محمّد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامّي، 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
201 . السنة

الرياض،  الراية،  دار  الزهراني،  عطية  تحقيق  )ت٣١١هـ(؛  محمّد  بن  أحمد  الخلال،  بن  بكر  لأبي 
الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.

202 . السنة
للمروزيّ، محمّد بن نصر )ت٢٩٤هـ(؛ تحقيق سالم أحمد السلفي، مؤسسة الكتب الثقافيّة، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.



321 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

203 . سياست‌نامه
لنظام الملك الطوسّي )ت٤٨٥هـ(؛ ترجمة يوسف بكار عن الفارسيّة، دار المناهل، بيروت، الطبعة 

الأولى، ١٤٢٨هـ.
204 . سير أعلام النبلاء

الأرنؤوط،  شعيب  بإشراف  المحققين  من  مجموعة  تحقيق  )ت٧٤٨هـ(؛  أحمد  بن  محمّد  للذهبّي، 
مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ.

205 . سيرة ابن إسحاق
لمحمّد بن إسحاق )ت١٥١هـ(؛ تحقيق سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.

206 . سيرة ابن هشام
لعبد الملك بن هشام )ت٢١٣هـ(؛ تحقيق مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، 

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الثانية، ١٣٧٥هـ.
207 . السيرة النبوية

لابن كثير، إسماعيل بن عمر )ت٧٧٤هـ(؛ تحقيق مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩٥هـ.
208 . شرح التلويح على التوضيح

للتفتازانّي، مسعود بن عمر )ت٧٩٢هـ(؛ مكتبة صبيح، مصر.
209 . شرح المعالم في أصول الفقه

لابن التلمسانّي، عبد الّلّه بن محمّد )ت٦٤٤هـ(؛ تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمّد معوض، 
عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.

210 . شرح المقاصد في علم الكلام
للتفتازانّي، مسعود بن عمر )ت٧٩٢هـ(؛ دار المعارف النعمانيّة، باكستان، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.

211 . شرح أصول اعتقاد أهل السّنّة والجماعة
الطبعة  السّعوديةّ،  طيبة،  دار  الغامدي،  أحمد  تحقيق  )ت٤١٨هـ(؛  الحسن  بن  الّلّه  هبة  للالكائّي، 

الثامنة، ١٤٢٣هـ.
212 . شرح صحيح البخاريّ

الطبعة  الرياض،  الرشد،  إبراهيم، مكتبة  بن  ياسر  بطال، عّلي بن خلف )ت٤٤٩هـ(؛ تحقيق  لابن 
الثانية، ١٤٢٣هـ.

213 . شرح صحيح مسلم
للنوويّ، يحيى بن شرف )ت٦٧٦هـ(؛ دار إحياء التراث العربّي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.



322

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

214 . شرح مشكل الآثار
للطحاويّ، أحمد بن محمّد )ت٣٢١هـ(؛ تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة 

الأولى، ١٤١٥هـ.
215 . شرح معاني الآثار

عالم  الحق،  جاد  سيّد  ومحمّد  النجّار  زهري  محمّد  تحقيق  )ت٣٢١هـ(؛  محمّد  بن  أحمد  للطحاويّ، 
الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.

216 . شرح نهج البلاغة
لابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الّلّه )ت٦٥٦هـ(؛ تحقيق محمّد أبي الفضل إبراهيم، دار إحياء 

الكتب العربيّة - عيسى البابي الحلبي وشركاه.
217 . الشريعة

الرياض،  الوطن،  دار  بن عمر الدميجي،  الّلّه  بن الحسين )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق عبد  للآجريّ، محمّد 
الطبعة الثانية، ١٤٢٠هـ.
218 . شعب الإيمان

للبيهقّي، أحمد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق محمّد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلميّة، 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.

219 . شواهد التنزيل لقواعد التفضيل
الثقّافة  إحياء  مجمع  المحمودي،  تحقيق  )ت‌القرن٥هـ(؛  أحمد  بن  الّلّه  عبيد  الحسكانّي،  للحاكم 

الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
220 . صحيح ابن حبان

لابن حبان، محمّد )ت٣٥٤هـ(؛ تحقيق محمّد علي سونمز وخالص آي دمير، دار ابن حزم، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤٣٣هـ.

221 . صحيح ابن خزيمة
الإسلامّي،  المكتب  الأعظمي،  مصطفى  محمّد  تحقيق  )ت٣١١هـ(؛  إسحاق  بن  محمّد  خزيمة،  لابن 

بيروت، ١٤٠٠هـ.
222 . صحيح البخاريّ

الأمييرة،  الكبرى  المطبعة  العلماء،  من  إسماعيل )ت٢٥٦هـ(؛ تحقيق جماعة  بن  للبخاريّ، محمّد 
بولاق مصر )١٣١١هـ(، صوّره محمّد زهير الناصر، دار طوق النجاة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

223 . صحيح مسلم
لمسلم بن الحجّاج النيسابوريّ )ت٢٦١هـ(؛ تحقيق أحمد بن رفعت القره حصاري ومحمّد عزت بن 

عثمان الزعفران بوليوي ومحمّد شكري بن حسن الأنقروي، دار الطباعة العامرة، تركيا، ١٣٣٤هـ.



323 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

224 . الصحيح من الأخبار المجتمع على صحّته
للجوزقّي، محمّد بن عبد الّلّه )ت٣٨٨هـ(؛ عطاءات العلم، النشرة الثالثة، ١٤٣٨هـ.

225 . صحيفة همام بن منبه
لهمام بن منبه )ت١٣١هـ(؛ تحقيق علي حسن علي عبد الحميد، المكتب الإسلامّي ودار عمّار، بيروت 

وعمّان، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
226 . صفة الصفوة

لابن الجوزيّ، عبد الرحّمن بن عّلي )ت٥٩٧هـ(؛ تحقيق أحمد بن عّلي، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢١هـ.
227 . الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة

مؤسسة  الخراط،  محمّد  وكامل  التركّي  الرحمن  عبد  تحقيق  )ت٩٧٤هـ(؛  أحمد  الهيتمّي،  حجر  لابن 
الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

228 . صيد الخاطر
لابن الجوزيّ، عبد الرحّمن بن عّلي )ت٥٩٧هـ(؛ بعناية حسن المساحي سويدان، دار القلم، دمشق، 

الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.
229 . الضّعفاء

لأبي نعيم الأصبهانّي، أحمد بن عبد الّلّه )ت٤٣٠هـ(؛ تحقيق فاروق حّمادة، دار الثقّافة والّدار البيضاء، 
الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.

230 . الضّعفاء الكبير
بيروت،  العلميّة،  المكتبة  دار  قلعجي،  المعطي  عبد  تحقيق  )ت٣٢٢هـ(؛  عمرو  بن  محمّد  للعقيلّي، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
231 . الضّعفاء والمتروكون

العلميّة،  الكتب  دار  القاضي،  الّلّه  عبد  تحقيق  )ت٥٩٧هـ(؛  عّلي  بن  الرحّمن  عبد  الجوزيّ،  لابن 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

232 . الضّعفاء والمتروكون
للنسائّي، أحمد بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار الوعي، حلب، الطبعة الأولى، 

١٣٩٦هـ.
233 . الطبقات

لخليفة بن خياط )ت٢٤٠هـ(؛ رواية موسى بن زكريا التستريّ ومحمّد بن أحمد الأزديّ، تحقيق سهيل 
زكار، دار الفكر، ١٤١٤هـ.



324

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

234 . الطبقات الكبرى
لابن سعد، محمّد )ت٢٣٠هـ(؛ تحقيق علي محمّد عمر، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.

235 . طبقات المحدّثين بأصبهان والواردين عليها
لأبي الشيخ الأصبهانّي، عبد الّلّه بن محمّد )ت٣٦٩هـ(؛ تحقيق عبد الغفور البلوشي، مؤسسة الرسالة، 

بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ.
236 . طبقات فحول الشعراء

م الجمحّي، محمّد )ت٢٣٢هـ(؛ تحقيق محمود محمّد شاكر، دار المدني، جدة.
ّ

لابن سلّا
237 . الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز

للمؤيّد العلويّ، يحيى بن حمزة )ت٧٤٥هـ(؛ المكتبة العنصريّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.
238 . العدّة في أصول الفقه

لأبي يعلى، محمّد بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق أحمد المباركي، الطبعة الثانية، ١٤١٠هـ.
239 . عقد الّدرر في أخبار المنتظر وهو المهديّ عليه السّلام

للمقدسّي، يوسف بن يحيى )ت‌بعد٦٥٨هـ(؛ تحقيق مهيب بن صالح البوريني، مكتبة المنار، الزرقاء، 
الطبعة الثانية، ١٤١٠هـ.
240 . العقد الفريد

لابن عبد ربّه، أحمد بن محمّد الأندلسّي )ت٣٢٨هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، 
١٤٠٤هـ.

241 . العقل وفضله
لابن أبي الّدنيا، عبد الّلّه بن محمّد )ت٢٨١هـ(؛ مكتبة القرآن، مصر.

242 . علل الشرائع
لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ المكتبة الحيدريّة، النجف، ١٣٨٥هـ.

243 . العلل الواردة في الأحاديث النبويّة
للدارقطنّي، عّلي بن عمر )ت٣٨٥هـ(؛ تحقيق محفوظ الرحمن زين الّلّه، دار طيبة، الرياض، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٥هـ.
244 . عمدة القاري شرح صحيح البخاريّ

للعينّي، محمود بن أحمد )ت٨٥٥هـ(؛ دار إحياء التراث العربّي، بيروت.
245 . العوالي

لأبي الشيخ، عبد الّلّه بن محمّد الأصبهانّي )ت٣٦٩هـ(؛ مطبوع مع ذكر الأقران لأبي الشيخ، تحقيق 
مسعد السعدني، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.



325 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

246 . عيون الأخبار
لابن قتيبة، عبد الّلّه بن مسلم )ت٢٧٦هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٤١٨هـ.

247 . عيون أخبار الرضا
للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  الأعلمي،  حسين  تحقيق  )ت٣٨١هـ(؛  عّلي  بن  محمّد  بابويه،  لابن 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
248 . الغارات

ملّّي،  آثار  انجمن  الأرموي،  المحدث  الدين  جلال  تحقيق  )ت٢٨٣هـ(؛  محمّد  بن  إبراهيم  للثقفّي، 
طهران، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.

249 . الغريبين في القرآن والحديث
نزار مصطفى  المزيدي، مكتبة  فريد  بن محمّد )ت٤٠١هـ(؛ تحقيق أحمد  الهرويّ، أحمد  لأبي عبيد 

الباز، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
250 . الغزليات

للسعديّ الشيرازيّ، مصلح الّدين بن عبد الّلّه )ت٦٩١هـ(.
251 . غياث الأمم في التياث الظلم

للجوينّي، عبد الملك بن عبد الّلّه )ت٤٧٨هـ(؛ تحقيق عبد العظيم الديب، مكتبة إمام الحرمين، 
الطبعة الثانية، ١٤٠١هـ.

252 . الغيبة
للطوسّي، محمّد بن الحسن )ت٤٦٠هـ(؛ تحقيق عباد الّلّه الطهرانّي وعلي أحمد ناصح، مؤسسة المعارف 

الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
253 . الغيبة

للنعمانّي، محمّد بن إبراهيم بن جعفر )ت‌نحو٣٦٠هـ(؛ تحقيق فارس حسّون كريم، أنوار الهدى، قم، 
الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

254 . فتاوى اللجنة الدائمة )المجموعة الأولى(
للجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء؛ جمع و ترتيب أحمد بن عبد الرزاق الدويش، رئاسة إدارة 

البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.
255 . فتح الباري شرح صحيح البخاريّ

لابن حجر، أحمد بن عّلي العسقلانّي )ت٨٥٢هـ(؛ تحقيق عبد العزيز بن باز، دار المعرفة، بيروت، 
١٣٧٩هـ.



326

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

256 . الفتن
لابن حّماد، نعيم المروزيّ )ت٢٢٨هـ(؛ تحقيق سمير أمين الزهيري، مكتبة التوحيد، القاهرة، الطبعة 

الأولى، ١٤١٢هـ.
257 . الفتن

لحنبل بن إسحاق )ت٢٧٣هـ(؛ تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر الإسلاميّة، لبنان، الطبعة 
الأولى، ١٤١٩هـ.

258 . الفتنة ووقعة الجمل
لسيف بن عمر )ت٢٠٠هـ(؛ تحقيق أحمد راتب عرموش، دار النفائس، الطبعة السابعة، ١٤١٣هـ.

259 . الفتوح
لابن أعثم، أحمد )ت٣١٤هـ(؛ تحقيق علي شيري، دار الأضواء، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.

260 . الفردوس بمأثور الخطاب
للديلمّي، شيرويه بن شهردار )ت٥٠٩هـ(؛ تحقيق السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلميّة، 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـ.
261 . الفرق بين الفرق

لعبد القاهر البغداديّ )ت٤٢٩هـ(؛ دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٧٧م.
262 . الفصل في الملل والأهواء والنحل

لابن حزم، عّلي بن أحمد )ت٤٥٦هـ(؛ مكتبة الخانجي، القاهرة.
263 . الفصول في الأصول

للجصّاص، أحمد بن عّلي )ت٣٧٠هـ(؛ وزارة الأوقاف الكويتية، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
264 . فضائل البيت المقدس

للواسطيّ، محمّد بن أحمد )ت‌بعد٤١٠هـ(؛ تحقيق عمرو بن عبد العظيم الحويني، مركز بيت المقدس 
للدراسات التوثيقية، نيقوسيا، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ.

265 . فضائل الصحابة
لأحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ(؛ تحقيق وصي الّلّه محمّد عباس، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، 

١٤٠٣هـ.
266 . فضائل الصحابة

للنسائّي، أحمد بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
267 . فضائل القرآن

لابن الضريس، محمّد بن أيوب )ت٢٩٤هـ(؛ تحقيق غزوة بدير، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، 
١٤٠٨هـ.



327 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

268 . فضائل القرآن
م )ت٢٢٤هـ(؛ تحقيق مروان العطية ومحسن خرابة ووفاء تقي الدين، دار 

ّ
لأبي عبيد، القاسم بن سلّا

ابن كثير، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.
269 . فضائل القرآن

ابن حزم، بيروت،  السلوم، دار  للمستغفريّ، جعفر بن محمّد )ت٤٣٢هـ(؛ تحقيق أحمد بن فارس 
الطبعة الأولى، ٢٠٠٨م.

270 . فضائل القرآن
للنسائّي، أحمد بن شعيب )ت٣٠٣هـ(؛ تحقيق فاروق حّمادة، دار إحياء العلوم ودار الثقافة والدار 

البيضاء، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ.
271 . فضائل أمير المؤمنين

لابن عقدة، أحمد بن محمّد الكوفّي )ت٣٣٣هـ(؛ تحقيق عبد الرزاق حرز الّدين، دليل ما، قم، الطبعة 
الأولى، ١٤٢٤هـ.

272 . الفقيه والمتفقّه
للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق عادل بن يوسف الغرازي، دار ابن الجوزي، 

السّعوديةّ، الطبعة الثانية، ١٤٢١هـ.
273 . الفوائد الشهير بالغيلانيات

لأبي بكر الشافعّي، محمّد بن عبد الّلّه )ت٣٥٤هـ(؛ تحقيق حلمي كامل أسعد عبد الهادي، دار ابن 
الجوزي، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

274 . فوائد أبي بكر الأبهريّ
إيلاف  دار  بوقريص،  محمّد  حسام  تحقيق  )ت٣٧٥هـ(؛  الّلّه  عبد  بن  محمّد  الأبهريّ،  بكر  لأبي 

الدولية، الكويت، الطبعة الأولى، ١٩٩٩م.
275 . فوائد أبي بكر النصيبّي

لأبي بكر بن خلاد النصيبّي، أحمد بن يوسف )ت٣٥٩هـ(؛ مخطوط نشُر في برنامج جوامع الكلم 
المجاني التابع لموقع الشبكة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.

276 . فوائد أبي عبد الّلّه النعالّي
المجاني  الكلم  برنامج جوامع  نشُر في  النعالّي، محمّد بن طلحة )ت٤١٣هـ(؛ مخطوط  الّلّه  لأبي عبد 

التابع لموقع الشبكة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
277 . فوائد تمام

الطبعة  الرياض،  الرشد،  مكتبة  السلفي،  المجيد  عبد  حمدي  تحقيق  )ت٤١٤هـ(؛  محمّد  بن  لتمام 
الأولى، ١٤١٢هـ.



328

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

278 . فهرسة ابن خير
لابن خير الإشبيلّي )ت٥٧٥هـ(؛ تحقيق بشار عواد معروف ومحمود بشار عواد، دار الغرب الاسلامّي، 

تونس، الطبعة الأولى، ٢٠٠٩م.
279 . فيض القدير

الأولى،  الطبعة  مصر،  الكبرى،  التجارية  المكتبة  )ت١٠٣١هـ(؛  العارفين  تاج  بن  محمّد  للمناويّ، 
١٣٥٦هـ.

280 . قاموس الكتاب المقدّس
رابطة  بإشراف  واللاهوتيين(؛  الإختصاص  ذوي  الأساتذة  من  )نخبة  الشّّرقيّة  الكنائس  لمجمع 

الكنائس الإنجيليّة في الشّّرق الأوسط، مكتبة المشعل، بيروت، ١٩٨١م.
281 . قبول الأخبار ومعرفة الرجال

العلميّة، بيروت،  الكتب  الّلّه بن أحمد )ت٣١٩هـ(؛ تحقيق أبي عمرو الحسيني، دار  للكعبّي، عبد 
الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
282 . قرب الإسناد

الطبعة الأولى،  قم،  التراث،  آل البيت لإحياء  الّلّه بن جعفر )ت٣٠٤هـ(؛ مؤسسة  للحميريّ، عبد 
١٤١٣هـ.

283 . قصّة الحضارة
لويل دورانت )ت١٩٨١م(؛ ترجمة زكي نجيب محمود ومحمّد بدران وعبد الحميد يونس ومحمّد علي أبي 

درة وفؤاد أندراوس وعبد الرحّمن عبد الّلّه الشيخ، دار الجيل، بيروت، ١٤٢٣هـ.
ة في الأصول

ّ
284 . قواطع الأدل

الكتب  دار  الشافعّي،  حسن  محمّد  تحقيق  )ت٤٨٩هـ(؛  محمّد  بن  منصور  السمعانّي،  المظفر  لأبي 
العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

285 . الكامل في التاريخ
لابن الأثير، عّلي بن محمّد الجزريّ )ت٦٣٠هـ(؛ تحقيق عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربّي، 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
286 . الكامل في ضعفاء الرجّال

الكتب  معوض،  محمّد  وعلي  الموجود  عبد  أحمد  عادل  تحقيق  )ت٣٦٥هـ(؛  الّلّه  عبد  عديّ،  لابن 
العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

287 . كتاب الردّة
للواقديّ، محمّد بن عمر )ت٢٠٧هـ(؛ تحقيق يحيى الجبوري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة 

الأولى، ١٤١٠هـ.



329 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

288 . كتاب جعفر بن محمّد الحضرمّي
المطبوع ضمن الأصول الستّة عشر لعدّة من المحدّثين؛ دار الشبستري للمطبوعات، قم، الطبعة 

الثانية، ١٤٠٥هـ.
289 . كتاب درست بن أبي منصور

المطبوع ضمن الأصول الستّة عشر لعدّة من المحدّثين؛ دار الشبستري للمطبوعات، قم، الطبعة 
الثانية، ١٤٠٥هـ.

290 . كتاب سلام بن أبي عمرة الخراسانّي
المطبوع ضمن الأصول الستّة عشر لعدّة من المحدّثين؛ دار الشبستري للمطبوعات، قم، الطبعة 

الثانية، ١٤٠٥هـ.
291 . كتاب عاصم بن حميد

المطبوع ضمن الأصول الستّة عشر لعدّة من المحدّثين؛ دار الشبستري للمطبوعات، قم، الطبعة 
الثانية، ١٤٠٥هـ.

292 . كشّاف القناع عن متن الإقناع
للبهوتّي، منصور بن يونس )ت١٠٥١هـ(؛ تحقيق هلال مصيلحي، مكتبة النصر الحديثة، الرياض.

293 . الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل
للزمخشريّ، محمود بن عمر )ت٥٣٨هـ(؛ دار الكتاب العربّي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧هـ.

294 . كشف الأستار عن زوائد البزار
الرسالة، بيروت،  للهيثمّي، عّلي بن أبي بكر )ت٨٠٧هـ(؛ تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، مؤسسة 

الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
295 . كشف المغطأ في فضل الموطأ

لابن عساكر، عّلي بن الحسن )ت٥٧١هـ(؛ تحقيق محب الدين أبي سعيد عمر العمروي، دار الفكر، 
بيروت.

296 . كفاية الأثر في النصّ على الأئمّة الإثني عشر
للخزاز، عّلي بن محمّد )ت٤٠٠هـ(؛ تحقيق الكوه‌كمري، انتشارات بيدار، قم، ١٤٠١هـ.

297 . الكفاية في علم الرّواية
للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تصحيح أبي عبد الّلّه السورقي، جمعية دائرة المعارف 

العثمانية، حيدرآباد الدكن، الطبعة الأولى، ١٣٥٧هـ.



330

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

298 . كمال الّدين وتمام النعمة
لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ تحقيق علي أكبر الغفاريّ، مؤسسة النشر الإسلامّي التابعة 

لجماعة المدرسين، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
299 . كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال

مؤسسة  السّقا،  وصفوة  حياني  بكري  تحقيق  )ت٩٧٥هـ(؛  الّدين  حسام  بن  عّلي  الهنديّ،  للمتقي 
الرسالة، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤٠١هـ.

300 . الكنى والأسماء
للدولابّي، محمّد بن أحمد )ت٣١٠هـ(؛ تحقيق أبي قتيبة نظر محمّد الفاريابّي، دار ابن حزم، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
301 . الكنى والأسماء

لمسلم بن الحجّاج النيسابوريّ )ت٢٦١هـ(؛ تحقيق عبد الرحيم محمّد أحمد القشقري، عمادة البحث 
العلمي بالجامعة الإسلاميّة، المدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.

302 . لسان العرب
لابن منظور، محمّد بن مكرم )ت٧١١هـ(؛ حاشية اليازجي وجماعة من اللغويين، دار صادر، بيروت، 

الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ.
303 . لوامع الأنوار البهيّة وسواطع الأسرار الأثريّة لشرح الدرة المضيّة في عقد الفرقة المرضيّة

الثانية،  الطبعة  دمشق،  ومكتبتها،  الخافقين  مؤسسة  )ت١١٨٨هـ(؛  أحمد  بن  محمّد  للسفارينّي، 
١٤٠٢هـ.

304 . ما روي في الحوض والكوثر
لابن مخلد، بقي )ت٢٧٦هـ(؛ مطبوع معه الذيل على جزء بقي بن مخلد لابن بشكوال، تحقيق عبد 

القادر محمّد عطا صوفي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.
305 . المؤتلف والمختلف

بيروت،  الإسلامّي،  الغرب  دار  الّلّه،  عبد  بن  موفق  تحقيق  )ت٣٨٥هـ(؛  عمر  بن  عّلي  للدارقطنّي، 
الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

306 . المتفق والمفترق
للخطيب البغداديّ، أحمد بن عّلي )ت٤٦٣هـ(؛ تحقيق محمّد صادق آيدن الحامدي، دار القادري، 

دمشق، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
307 . المثنوي المعنوي

لجلال الّدين الرّومّي، محمّد بن محمّد )ت٦٧٢هـ(.



331 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

308 . المجالسة وجواهر العلم
للدينوريّ، أحمد بن مروان )ت٣٣٣هـ(؛ تحقيق مشهور بن حسن آل سلمان، جمعية التربية الإسلاميّة 

ودار ابن حزم، أمّ الحصم وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
309 . مجمع الزوائد ومنبع الفوائد

للهيثمّي، عّلي بن أبي بكر )ت٨٠٧هـ(؛ تحقيق حسام الدين القدسي، مكتبة القدسي، القاهرة، ١٤١٤هـ.
310 . مجموع الفتاوى

لابن تيميّة، أحمد بن عبد الحليم )ت٧٢٨هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن بن محمّد، مجمع الملك فهد لطباعة 
المصحف الشريف، المدينة النبويّة، ١٤١٦هـ.

311 . المحاسن
للبرقّي، أحمد بن محمّد )ت٢٧٤هـ(؛ تصحيح وتعليق جلال الدين الحسيني، دار الكتب الإسلاميّة، 

طهران، ١٣٧٠هـ.
312 . محاضرات الأدباء

للراغب الأصفهانّي، الحسين بن محمّد )ت٥٠٢هـ(؛ شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤٢٠هـ.
313 . المحبر

لابن حبيب، محمّد )ت٢٤٥هـ(؛ تحقيق إيلزة ليختن شتيتر، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
314 . المحدّث الفاصل

للرامهرمزيّ، الحسن بن عبد الرحّمن )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق محمّد عجاج الخطيب، دار الفكر، بيروت، 
الطبعة الثالثة، ١٤٠٤هـ.

315 . المحصول
لابن العربّي، محمّد بن عبد الّلّه )ت٥٤٣هـ(؛ تحقيق حسين علي اليدري وسعيد فودة، دار البيارق، 

عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
316 . المحصول في علم أصول الفقه

للرازيّ، محمّد بن عمر )ت٦٠٦هـ(؛ تحقيق جابر فياض العلواني، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة 
الثالثة، ١٤١٨هـ.

317 . المحكم والمحيط الأعظم
لابن سيده، عّلي بن إسماعيل )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلميّة، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.



332

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

318 . المحن
لأبي العرب التميمّي، محمّد بن أحمد )ت٣٣٣هـ(؛ تحقيق عمر سليمان العقيلي، دار العلوم، الرياض، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
319 . مختصر زوائد مسند البزار

لابن حجر، أحمد بن عّلي العسقلانّي )ت٨٥٢هـ(؛ تحقيق صبري بن عبد الخالق، مؤسسة الكتب 
الثقافيّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.

320 . المختصر في أخبار البشر
لأبي الفداء، إسماعيل بن عّلي )ت٧٣٢هـ(؛ المطبعة الحسينية المصرية، الطبعة الأولى.

صيات وأجزاء أخرى
ّ
321 . المخل

وزارة  جرار،  الدين  سعد  نبيل  تحقيق  )ت٣٩٣هـ(؛  الرحمن  عبد  بن  محمّد  المخلصّ،  طاهر  لأبي 
الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، قطر، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.

322 . المدخل إلى علم السنن
القاهرة  المنهاج،  ودار  اليسر  دار  عوامة،  محمّد  تحقيق  )ت٤٥٨هـ(؛  الحسين  بن  أحمد  للبيهقّي، 

وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤٣٧هـ.
323 . المذاكرة في ألقاب الشعراء

للإربلّي، أسعد بن إبراهيم )ت٦٥٧هـ(؛ تحقيق شاكر العاشور، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 
الطبعة الأولى، ١٩٨٨م.

324 . مرآة الزمان في تواريخ الأعيان
العالميّة،  الرسالة  دار  ريحاوي،  عمار  تحقيق  )ت٦٥٤هـ(؛  قزأوغلي  بن  يوسف  الجوزيّ،  بن  لسبط 

دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٣٤هـ.
325 . مروج الذهب ومعادن الجوهر

للمسعوديّ، عّلي بن الحسين )ت٣٤٦هـ(؛ دار الهجرة، قم، الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ.
326 . مسائل أحمد )رواية ابنه عبد الّلّه(

الأولى،  الطبعة  بيروت،  الإسلامّي،  المكتب  الشاويش،  زهير  تحقيق  )ت٢٤١هـ(؛  حنبل  بن  لأحمد 
١٤٠١هـ.

327 . مسائل أحمد )رواية أبي داود السجستانّي(
لأبي داود، سليمان بن الأشعث )ت٢٧٥هـ(؛ تحقيق أبي معاذ طارق، مكتبة ابن تيميّة، مصر، الطبعة 

الأولى، ١٤٢٠هـ.



333 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

328 . مسائل حرب الكرماني كتاب الطهارة والصلاة
لحرب بن إسماعيل الكرماني )ت٢٨٠هـ(؛ تحقيق محمّد بن عبد الّلّه السّّريّع، مؤسسة الريان، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٣٤هـ.
329 . مستخرج أبي عوانة

لأبي عوانة، يعقوب بن إسحاق )ت٣١٦هـ(؛ تحقيق رسائل جامعية وبحوث أكاديمية بكلية الحديث 
الشريف، الجامعة الإسلاميّة، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤٣٨هـ.

330 . المستدرك على الصحيحين
للحاكم، محمّد بن عبد الّلّه )ت٤٠٥هـ(؛ تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
331 . المستصفى من علم الأصول

العلميّة،  الكتب  دار  السّلام،  عبد  محمّد  تحقيق  )ت٥٠٥هـ(؛  محمّد  بن  محمّد  حامد  أبو  للغزالّي، 
بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.

332 . المسند
العلوم والحكم،  الّلّه، مكتبة  الرحمن زين  الهيثم بن كليب )ت٣٣٥هـ(؛ تحقيق محفوظ  للشاشّي، 

المدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
333 . مسند ابن الجعد

لابن الجعد، عّلي )ت٢٣٠هـ(؛ تحقيق عامر أحمد حيدر، مؤسسة نادر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
334 . مسند ابن أبي شيبة

العزازي وأحمد بن فريد  الّلّه بن محمّد )ت٢٣٥هـ(؛ تحقيق عادل بن يوسف  لابن أبي شيبة، عبد 
المزيدي، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى، ١٩٩٧م.

335 . مسند البزار
الّلّه وعادل بن سعد وصبري عبد  الرحمن زين  للبزار، أحمد بن عمرو )ت٢٩٢هـ(؛ تحقيق محفوظ 

الخالق، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٩م.
336 . مسند الحميديّ

الطبعة  السقا، دمشق،  الزّبير )ت٢١٩هـ(؛ تحقيق حسين سليم أسد، دار  الّلّه بن  للحميديّ، عبد 
الأولى، ١٩٩٦م.

337 . مسند الدارمّي
السّعوديةّ،  المغني،  دار  أسد،  سليم  حسين  تحقيق  )ت٢٥٥هـ(؛  الرحّمن  عبد  بن  الّلّه  عبد  للّدارمّي، 

الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.



334

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

338 . مسند الرويانّي
لمحمّد بن هارون الرويانّي )ت٣٠٧هـ(؛ تحقيق أيمن علي أبي يماني، مؤسسة قرطبة، القاهرة، الطبعة 

الأولى، ١٤١٦هـ.
339 . مسند الشّافعّي

للشافعّي، محمّد بن إدريس )ت٢٠٤هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٤٠٠هـ.
340 . مسند الشاميين

الطبعة  بيروت،  الرسالة،  مؤسسة  السّلفي،  حمدي  )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق  أحمد  بن  سليمان  للطبرانّي، 
الأولى، ١٤٠٥هـ.

341 . مسند الشهاب
لابن سلامة، محمّد القضاعّي )ت٤٥٤هـ(؛ تحقيق حمدي السّلفي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة 

الثانية، ١٤٠٧هـ.
342 . مسند أبي حنيفة

الكوثر،  الفاريابي، مكتبة  الّلّه )ت٤٣٠هـ(؛ تحقيق نظر محمّد  لأبي نعيم الأصبهانّي، أحمد بن عبد 
رياض، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.

343 . مسند أبي حنيفة )رواية الحصكفّي(
لأبي حنيفة، النعمان بن ثابت )ت١٥٠هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن حسن محمود، الآداب، مصر.

344 . مسند أبي داود الطيالسّي
مصر،  هجر،  دار  التركي،  المحسن  عبد  بن  محمّد  تحقيق  )ت٢٠٤هـ(؛  داود  بن  سليمان  للطيالسّي، 

الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
345 . مسند أبي هريرة

لأبي إسحاق العسكريّ، إبراهيم بن حرب )ت‌بعد٢٨٢هـ(؛ تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر 
الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ.

346 . مسند أبي يعلى
لأبي يعلى، أحمد بن عّلي )ت٣٠٧هـ(؛ تحقيق حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٤هـ.
347 . مسند أحمد

لأحمد بن حنبل )ت٢٤١هـ(؛ تحقيق شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة 
الأولى، ١٤٢١هـ.



335 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

348 . مسند إسحاق بن راهويه
المنوّرة،  المدينة  الإيمان،  مكتبة  البلوشي،  الغفور  عبد  تحقيق  )ت٢٣٨هـ(؛  راهويه  بن  لإسحاق 

الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
349 . مسند سعد بن أبي وقاص

للدورقّي، أحمد بن إبراهيم )ت٢٤٦هـ(؛ تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.

350 . مسند عبد الّلّه بن المبارك
لعبد الّلّه بن المبارك المروزيّ )ت١٨١هـ(؛ تحقيق صبحي السامرائي، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٧هـ.
351 . مشكل الحديث وبيانه

الطبعة  بيروت،  الكتب،  الحسن )ت٤٠٦هـ(؛ تحقيق موسى محمّد علي، عالم  بن  فورك، محمّد  لابن 
الثانية، ١٩٨٥م.

352 . مشيخة ابن طهمان
لإبراهيم بن طهمان )ت١٦٨هـ(؛ تحقيق محمّد طاهر مالك، مجمع اللغة العربيّة، دمشق، ١٤٠٣هـ.

353 . المشيخة البغداديةّ )كتاب العاشر(
لأبي طاهر السلفّي، أحمد بن محمّد )ت٥٧٦هـ(؛ مخطوط نشُر في برنامج جوامع الكلم المجاني، موقع 

الشبكة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م.
354 . مشيخة يعقوب بن سفيان الفسويّ

ليعقوب بن سفيان الفسويّ )ت٢٧٧هـ(؛ تحقيق محمّد بن عبد الّلّه السريع، دار العاصمة، الرياض، 
الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ.

355 . مصنّف ابن أبي شيبة
لابن أبي شيبة، عبد الّلّه بن محمّد )ت٢٣٥هـ(؛ تقديم كمال يوسف الحوت، دار التاج ومكتبة الرشد 

ومكتبة العلوم والحكم، لبنان والرياض والمدينة المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
356 . مصنّف عبد الرزاق

لعبد الرزاق بن همام الصّنعانّي )ت٢١١هـ(؛ تحقيق حبيب الرحّمن الأعظمي، المجلس العلمّي وتوزيع 
المكتب الإسلامّي، الهند وبيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.

357 . المعارف
لابن قتيبة، عبد الّلّه بن مسلم )ت٢٧٦هـ(؛ تحقيق ثروت عكاشة، الهيئة المصريّة العامة للكتاب، 

القاهرة، الطبعة الثانية، ١٩٩٢م.



336

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

358 . معاني الأخبار
لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاريّ، مؤسسة النشر الإسلامّي 

التابعة لجماعة المدرسين، قم، الطبعة الأولى، ١٣٧٩هـ.
359 . معاني القرآن

الفتاح  وعبد  النجار  علي  ومحمّد  النجاتي  يوسف  أحمد  تحقيق  )ت٢٠٧هـ(؛  زياد  بن  يحيى  للفرّاء، 
إسماعيل الشلبي، دار المصريّة للتأليف والترجمة، مصر، الطبعة الأولى.

360 . معاني القرآن
للنحاس، أحمد بن محمّد )ت٣٣٨هـ(؛ تحقيق محمّد عّلي الصّابوني، جامعة أمّ القرى، مكّة المكرّمة، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
361 . معاني القرآن وإعرابه

بيروت،  الكتب،  عالم  شلبي،  عبده  الجليل  عبد  تحقيق  )ت٣١١هـ(؛  السري  بن  إبراهيم  للزجاج، 
الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.

362 . المعتمد في أصول الفقه
لأبي الحسين البصريّ، محمّد بن عّلي )ت٤٣٦هـ(؛ تقديم خليل الميس، دار الكتب العلميّة، بيروت، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
363 . معجم ابن الأعرابّي

ابن  دار  الحسيني،  إبراهيم  بن  المحسن  عبد  تحقيق  )ت٣٤٠هـ(؛  محمّد  بن  أحمد  الأعرابّي،  لابن 
الجوزي، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.

364 . معجم ابن المقرئ
لابن المقرئ، محمّد بن إبراهيم )ت٣٨١هـ(؛ تحقيق عادل بن سعد، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة 

الأولى، ١٤١٩هـ.
365 . المعجم الأوسط

للطبرانّي، سليمان بن أحمد )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق طارق بن عوض الّلّه وعبد المحسن بن إبراهيم، دار 
الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ.

366 . معجم البلدان
للحمويّ، ياقوت بن عبد الّلّه )ت٦٢٦هـ(؛ دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.

367 . معجم الشعراء
ودار  القدسي  مكتبة  كرنكو،  ف.  وتعليق  تصحيح  )ت٣٨٤هـ(؛  عمران  بن  محمد  للمرزبانّي، 

الكتب العلميّة، بيروت ولبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ.



337 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

368 . معجم الصحابة
لابن قانع، عبد الباقي )ت٣٥١هـ(؛ تحقيق صلاح بن سالم المصراتي، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة 

المنوّرة، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
369 . معجم الصحابة

للبغويّ، عبد الّلّه بن محمّد )ت٣١٧هـ(؛ تحقيق محمّد الأمين بن محمّد الجكني، مكتبة دار البيان، 
الكويت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.

370 . المعجم الصغير
للطبرانّي، سليمان بن أحمد )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق محمّد شكور محمود، المكتب الإسلامّي ودار عمّار، 

بيروت وعمّان، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
371 . المعجم الكبير

للطبرانّي، سليمان بن أحمد )ت٣٦٠هـ(؛ تحقيق حمدي السّلفي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، الطبعة 
الثانية.

372 . معجم أصحاب القاضي أبي علي الصدفّي
لابن الأبار، محمّد بن عبد الّلّه )ت٦٥٨هـ(؛ مكتبة الثقافة الدينية، مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.

373 . معرفة السّنن والآثار
الدراسات الإسلاميّة  قلعجي، جامعة  المعطي  بن الحسين )ت٤٥٨هـ(؛ تحقيق عبد  للبيهقّي، أحمد 

ودار قتيبة ودار الوعي ودار الوفاء، كراتشي ودمشق وحلب والقاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
374 . معرفة الصحابة

لأبي نعيم الأصبهانّي، أحمد بن عبد الّلّه )ت٤٣٠هـ(؛ تحقيق عادل بن يوسف العزازي، دار الوطن، 
الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
375 . معرفة علوم الحديث

للحاكم، محمّد بن عبد الّلّه )ت٤٠٥هـ(؛ تحقيق معظم حسين، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 
الثانية، ١٣٩٧هـ.

376 . المعرفة والتاريخ
العمري،  أكرم ضياء  الّلّه بن جعفر، تحقيق  يعقوب بن سفيان )ت٢٧٧هـ(؛ رواية عبد  للفسويّ، 

مطبعة الإرشاد، بغداد، الطبعة الأولى، ١٣٩٣هـ.
377 . المعيار والموازنة

لأبي جعفر الإسكافّي، محمّد بن عبد الّلّه )ت٢٤٠هـ(؛ تحقيق محمّد باقر المحمودي، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.



338

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

378 . مغازي الواقديّ
لمحمّد بن عمر الواقديّ )ت٢٠٧هـ(؛ تحقيق مارسدن جونس، دار الأعلمي، بيروت، الطبعة الثالثة، 

١٤٠٩هـ.

379 . مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج
للشربينّي، محمّد بن أحمد )ت٩٧٧هـ(؛ دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.

380 . المفردات في غريب القرآن
للراغب الأصفهانّي، الحسين بن محمّد )ت٥٠٢هـ(؛ تحقيق صفوان عدنان الداودي، دار القلم والدار 

الشاميّة، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.

381 . مقاتل الطالبيين
لأبي الفرج الأصبهانّي، علي بن الحسين )ت٣٥٦هـ(؛ تحقيق أحمد صقر، دار المعرفة، بيروت.

382 . مقالات الإسلاميّين
شتايز،  فرانز  دار  ريتر،  هلموت  تصحيح  )ت٣٢٤هـ(؛  إسماعيل  بن  عّلي  الأشعريّ،  الحسن  لأبي 

فيسبادن، الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ.

383 . مقتضب الأثر في النصّ على الأئمّة الإثني عشر
للجوهريّ، أحمد بن عبيد الّلّه )ت٤٠١هـ(؛ مكتبة الطباطبائي، قم.

384 . المقدّمات الممهّدات
لابن رشد الجدّ، محمّد بن أحمد )ت٥٢٠هـ(؛ تحقيق محمّد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة 

الأولى، ١٤٠٨هـ.

385 . المقدّمة في الأصول
الكتب  دار  إسماعيل،  بن عمر )ت٣٩٧هـ(؛ تحقيق محمّد حسن محمّد حسن  عّلي  القصّار،  لابن 

العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ.

386 . المقفى الكبير
للمقريزيّ، أحمد بن عّلي )ت٨٤٥هـ(؛ تحقيق محمّد اليعلاوي، دار الغرب الاسلامّي، بيروت، الطبعة 

الثانية، ١٤٢٧هـ.

387 . من لا يحضره الفقيه
لابن بابويه، محمّد بن عّلي )ت٣٨١هـ(؛ تحقيق علي أكبر الغفاريّ، مؤسسة النشر الإسلامّي التابعة 

لجماعة المدرسين، قم، الطبعة الثانية.



339 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

388 . المنار المنيف في الصحيح والضعيف
لابن قيّم الجوزيّة، محمّد بن أبي بكر )ت٧٥١هـ(؛ تحقيق عبد الفتاح أبي غدة، مكتبة المطبوعات 

الإسلاميّة، حلب، الطبعة الأولى، ١٣٩٠هـ.

389 . مناقب آل أبي طالب
المكتبة  الأشرف،  النجف  أساتذة  من  لجنة  تحقيق  )ت٥٨٨هـ(؛  عّلي  بن  محمّد  آشوب،  شهر  لابن 

الحيدريّة، النجف الأشرف، ١٣٧٦هـ.

390 . مناقب الشافعّي
للآبريّ، محمّد بن الحسين )ت٣٦٣هـ(؛ تحقيق جمال عزون، الدار الأثريّة، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.

391 . مناقب الشافعّي
الطبعة  القاهرة،  التراث،  دار  مكتبة  صقر،  أحمد  تحقيق  )ت٤٥٨هـ(؛  الحسين  بن  أحمد  للبيهقّي، 

الأولى، ١٣٩٠هـ.

392 . مناقب أحمد
لابن الجوزيّ، عبد الرحّمن بن عّلي )ت٥٩٧هـ(؛ تحقيق عبد الّلّه بن عبد المحسن التركي، دار هجر، 

مصر، الطبعة الثانية، ١٤٠٩هـ.

393 . مناقب أمير المؤمنين
الثقافة  إحياء  مجمع  المحمودي،  باقر  محمّد  تحقيق  )ت‌بعد٣٢٠هـ(؛  الكوفّي  سليمان  بن  لمحمّد 

الإسلامية، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.

394 . مناقب عّلي
لابن مردويه، أحمد بن موسى )ت٤١٠هـ(؛ تحقيق عبد الرزاق محمّد حسين حرز الدين، دار الحديث، 

قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٢هـ.

395 . المنتخب من ذيل المذيل من تاريخ الصّحابة والتابعين
للطبريّ، محمّد بن جرير )ت٣١٠هـ(؛ مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٣٥٨هـ.

396 . المنتخب من مسند عبد بن حميد
القاهرة،  السنة،  مكتبة  الصّعيدي،  ومحمود  السّامرائي  صبحي  تحقيق  )ت٢٤٩هـ(؛  حميد  بن  لعبد 

الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

397 . المنتظم في تاريخ الملوك والأمم
لابن الجوزيّ، عبد الرحّمن بن عّلي )ت٥٩٧هـ(؛ تحقيق محمّد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر 

عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.



340

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

م
ّ
398 . المنتقى من السنن المسندة عن رسول الّلّه صلّّى الّلّه عليه وآله وسل

لابن الجارود، عبد الّلّه بن عّلي )ت٣٠٧هـ(؛ تحقيق أبي إسحاق الحويني، دار التقوى، القاهرة، الطبعة 
الأولى، ١٤٢٨هـ.

399 . المنخول من تعليقات الأصول
للغزالّي، أبو حامد محمّد بن محمّد )ت٥٠٥هـ(؛ تحقيق محمّد حسن هيتو، دار الفكر المعاصر ودار 

الفكر، بيروت ودمشق، الطبعة الثالثة، ١٤١٩هـ.
400 . منهاج السّنّة النبويّة

سعود  بن  محمّد  جامعة  سالم،  رشاد  محمّد  تحقيق  )ت٧٢٨هـ(؛  الحليم  عبد  بن  أحمد  تيميّة،  لابن 
الإسلاميّة، السّعوديةّ، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

401 . الموسوعة في أحاديث المهديّ الضعيفة والموضوعة
المكرّمة  مكّة  حزم،  ابن  ودار  المكّية  المكتبة  )ت١٤٣٧هـ(؛  العظيم  عبد  العليم  عبد  للبستويّ، 

وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
402 . موطأ مالك )رواية محمّد بن الحسن الشيبانّي(

لمالك بن أنس )ت١٧٩هـ(؛ تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، المكتبة العلميّة، الطبعة الثانية.
403 . موطأ مالك )رواية يحيى(

لمالك بن أنس )ت١٧٩هـ(؛ تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، ١٤٠٦هـ.
404 . ميزان الأصول في نتائج العقول

للسّمرقنديّ، محمّد بن أحمد )ت٥٣٩هـ(؛ تحقيق محمّد زكي عبد البّر، مطابع الدوحة الحديثة، قطر، 
الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.

405 . الناسخ والمنسوخ
للنحاس، أحمد بن محمّد )ت٣٣٨هـ(؛ تحقيق محمّد عبد السلام محمّد، مكتبة الفلاح، الكويت، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
406 . نثر الّدرّ في المحاضرات

للآبّي، منصور بن الحسين )ت٤٢١هـ(؛ تحقيق خالد عبد الغني محفوط، دار الكتب العلميّة، بيروت، 
الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ.

407 . نسب معد واليمن الكبير
العربيّة،  النهضة  ومكتبة  الكتب  عالم  حسن،  ناجي  تحقيق  )ت٢٠٤هـ(؛  محمّد  بن  هشام  للكلبّي، 

الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.



341 العودة إلی الإسلام

در
صا

لم
س ا

هر
ف

408 . نسخة وكيع عن الأعمش
لوكيع بن الجراح )ت١٩٧هـ(؛ تحقيق عبد الرحّمن الفريوائي، الّدار السّلفيّة، كويت، الطبعة الثانية، 

١٤٠٦هـ.
409 . نظم المتناثر من الحديث المتواتر

للكتانّي، محمّد بن جعفر )ت١٣٤٥هـ(؛ تحقيق شرف حجازي، دار الكتب السّلفيّة، مصر، الطبعة 
الثانية.

410 . نقش سيّد جمال الّدين در بيداري مشرق‌زمين ]بالفارسيّة[
للطباطبائّي، محمّد محيط )ت١٤١٣هـ(؛ تحقيق خسروشاهي، دار التبليغ الإسلامّي، ١٣٥٠هـ.

411 . نقض المنطق
قائد، دار عطاءات  الرحمن بن حسن  تيميّة، أحمد بن عبد الحليم )ت٧٢٨هـ(؛ تحقيق عبد  لابن 

العلم ودار ابن حزم، الرياض وبيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٤٠هـ.
412 . نقض أصول العقلانيّين

للخراشّي، سليمان بن صالح )ت١٤٤٣هـ(؛ دار علوم السنة.
413 . نوادر الأصول في أحاديث الرسول

للحكيم الترمذيّ، محمّد بن عّلي )ت‌نحو٣٢٠هـ(؛ تحقيق عبد الرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت.
414 . نهاية الوصول في دراية الأصول

للصفّي الهنديّ، محمّد بن عبد الرحيم )ت٧١٥هـ(؛ تحقيق صالح بن سليمان اليوسف وسعد بن سالم 
السويح، المكتبة التجارية، مكّة المكرّمة، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.

415 . الواضح في أصول الفقه
الّلّه بن عبد المحسن التركّي، مؤسسة الرسالة،  الوفاء بن عقيل، عّلي )ت٥١٣هـ(؛ تحقيق عبد  لأبي 

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
416 . الوضاعون وأحاديثهم الموضوعة

للدراسات  الغدير  مركز  يوزبكي،  رامي  تحقيق  )ت١٣٩٠هـ(؛  أحمد  بن  الحسين  عبد  للأمينّي، 
الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.

417 . وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان
لابن خلكان، أحمد بن محمّد )ت٦٨١هـ(؛ تحقيق إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت، ١٩٠٠م.

418 . وقعة صفّين
لابن مزاحم المنقريّ، نصر )ت٢١٢هـ(؛ تحقيق عبد السلام محمّد هارون، المؤسسة العربية الحديثة، 

القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٨٢هـ.



342

در
صا

لم
س ا

هر
ف

العودة إلی الإسلام

419 . الولاية
لابن عقدة، أحمد بن محمّد الكوفّي )ت٣٣٣هـ(؛ تحقيق عبد الرزاق حرز الّدين.

420 . الهداية إلى بلوغ النهاية
لمكي بن أبي طالب )ت٤٣٧هـ(؛ تحقيق مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث 
العلمّي في جامعة الشارقة، إشراف الشاهد البوشيخي، كلية الشريعة والدراسات الإسلاميّة في جامعة 

الشارقة، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
421 . ينابيع المودّة لذوي القربى

الأولى،  الطبعة  قم،  الأسوة،  دار  جمال،  عّلي  تحقيق  )ت١٢٩٤هـ(؛  إبراهيم  بن  سليمان  للقندوزيّ، 
١٤١٦هـ.

422 . گلشن راز
للشبستريّ، محمود بن عبد الكريم )ت٧٤٠هـ(.


	الإذن الخطّيّ للناشر
	كلمة الناشر 
	فهرس الموضوعات 
	المدخل 
	الفصل الأوّل 
	العودة إلى الإسلام؛ المقدّمات
	المقدّمة الأولى؛ معيار المعرفة 
	١ . ضرورة معيار المعرفة 
	٢ . وحدة معيار المعرفة 
	المنكرون لوحدة الحقّ ومعيار معرفته 
	[السوفسطائيّون] 
	[الإنسانيّون] 
	[المصوّبون] 
	[التعدّديّون] 
	٣ . بداهة معيار المعرفة 
	العقل؛ معيار المعرفة 
	وحدة العقل 
	[مراتب العقل وإدراكاته] 
	بداهة العقل 
	المنكرون لحجّيّة العقل 
	[العلماء النّصارى] 
	[أهل الحديث المسلمون] 
	[السّلفيّون المسلمون] 
	[شبهات المنكرين لحجّيّة العقل] 
	الفرق بين العقل والفلسفة 
	مبدأ الحسن والقبح 
	المقدّمة الثانية؛ موانع المعرفة 
	١ . الجهل 
	[ضرورة العلم بالمفاهيم ومصاديقها] 
	[وجوب طلب العلم] 
	[الجهل؛ أصل مشاكل المسلمين] 
	[الجهل بالإسلام] 
	[أسباب الجهل بالإسلام] 
	[عواقب الجهل بالإسلام] 
	[الجهل بأهل الإسلام] 
	[الجهل بأعداء الإسلام] 
	٢ . التقليد 
	[الأوّل؛ تقليد السّلف] 
	[عدم ضرورة اتّباع السّلف] 
	[عدم إمكان اتّباع السّلف] 
	[الثاني؛ تقليد العلماء] 
	[عدم إمكان تقليد العلماء استنادًا إلى تقليدهم] 
	[عدم إمكان اجتهاد العلماء استنادًا إلى تقليدهم] 
	[عدم إمكان ولاية الفقيه المطلقة] 
	[الثالث؛ تقليد الأكثريّة] 
	[عدم صحّة قول أكثر النّاس وفعلهم] 
	[عدم اعتبار الشّهرة] 
	[عدم اعتبار الإجماع] 
	[عدم اعتبار الجمهوريّة] 
	[الرابع؛ تقليد الظالمين] 
	[عدم وجوب طاعة الحكّام الظالمين] 
	[عواقب طاعة الحكّام الظالمين] 
	[جواز الخروج على الحكّام الظالمين] 
	[الخامس؛ تقليد الكافرين] 
	[منشأ قوّة الكافرين وعواقبها] 
	[عدم وجاهة اتّباع المسلمين للكافرين] 
	[ضرورة اتّباع الكافرين للمسلمين] 
	[تاريخ اتّباع المسلمين للكافرين] 
	[الطريقة المناسبة لمواجهة الكافرين] 
	٣ . الأهواء النّفسانيّة 
	[ضرورة ترك التصوّرات المسبّقة] 
	[ضرورة التسليم أمام رضا اللّه وسخطه] 
	[عواقب اتّباع الأهواء النّفسانيّة] 
	٤ . النّزعة الدّنيويّة 
	[منشأ النّزعة الدّنيويّة] 
	[عواقب النّزعة الدّنيويّة] 
	٥ . التعصّب 
	[منشأ التعصّب وعواقبه] 
	٦ . التكبّر 
	[منشأ التكبّر] 
	[عواقب التكبّر] 
	[تكبّر أهل العلم] 
	[تكبّر أهل السّلطة والثروة] 
	٧ . النّزعة الخرافيّة 
	[النّزعة الخرافيّة في المسلمين الصّوفيّين] 
	[دور المسلمين الصّوفيّين في نشر النفور من العقل] 
	[النّزعة الخرافيّة في المسلمين الشّيعة] 
	[النّزعة الخرافيّة في المسلمين السّلفيّين] 
	[ملخّص موانع المعرفة] 


	الفصل الثاني 
	العودة إلى الإسلام؛  الضرورة والإمكان
	ضرورة العودة إلى الإسلام 
	ضرورة إقامة الإسلام 
	١ . إقامة عين الإسلام 
	٢ . إقامة كلّ الإسلام 
	[إمكان إقامة كلّ الإسلام] 
	[اشتراط إقامة بعض أجزاء الإسلام بإقامة كلّه] 
	واقع عدم إقامة الإسلام 


	الفصل الثالث 
	العودة إلى الإسلام؛  الموانع
	أسباب عدم إقامة الإسلام 
	١ . اختلاف المسلمين 
	٢ . حاكميّة غير اللّه 
	٣ . الإختلاط بالأمم والثقافات غير الإسلاميّة 
	٤ . رواج النّزعة الحديثيّة 
	٥ . ظهور المذاهب وتنافس بعضها مع بعض 
	٦ . الإنحطاط الأخلاقيّ 
	٧ . منع أعداء الإسلام 


	الفصل الرابع 
	العودة إلى الإسلام؛  معرفة الإسلام
	الأوّل؛ مفهوم الإسلام 
	الثاني؛ مصداق الإسلام 
	[ضرورة الأنبياء] 
	[معرفة الأنبياء] 
	[معرفة النّبيّ الخاتم] 
	[المسلمون هم أتباع النّبيّ الخاتم] 
	[الطبيعة الإعتقاديّة للإسلام] 
	[الطبيعة العمليّة للإيمان] 
	[معرفة الفاسق] 
	[معرفة المرتدّ] 
	[معرفة المنافق] 
	[معرفة المشرك] 
	الثالث؛ مصادر الإسلام 
	كتاب اللّه 
	[عدم تحريف القرآن] 
	[حجّيّة ظواهر القرآن وعموماته] 
	[عدم اختصاص فهم القرآن بطائفة من النّاس] 
	[عدم إمكان تعارض القرآن مع العقل] 
	[عدم اختصاص حجّيّة القرآن بالنّبيّ] 
	[عدم إمكان نسخ القرآن بسنّة النّبيّ] 
	[عدم إمكان تخصيص القرآن بسنّة النّبيّ] 
	[عدم إمكان تعميم القرآن بسنّة النّبيّ] 
	[ضرورة عرض الرّوايات على القرآن] 
	نبيّ اللّه 
	[شؤون نبيّ اللّه] 
	[ضرورة رجوع النّاس إلى نبيّ اللّه] 
	[ضرورة قبول النّاس من نبيّ اللّه] 
	[ضرورة عصمة نبيّ اللّه] 
	[إمكان سهو نبيّ اللّه] 
	[حجّيّة سنّة نبيّ اللّه إلى الأبد] 
	[عدم إمكان الوصول إلى سنّة نبيّ اللّه من بعده] 
	[وجوب جعل خليفة للنّبيّ على اللّه] 
	[جعل أهل بيت النّبيّ خليفة له] 
	[المراد بأهل بيت النّبيّ بعضهم، وليس كلّهم] 
	[عليّ وفاطمة والحسن والحسين هم المراد بأهل بيت النّبيّ] 
	[جعل اثني عشر رجلًا من أهل بيت النّبيّ خلفاء له] 
	[ضرورة احترام أصحاب النّبيّ] 
	[المهديّ آخر خلفاء النّبيّ] 
	[عدم ظهور المهديّ في الأرض وضرورة ظهوره] 
	[علّة عدم ظهور المهديّ في الأرض] 
	[وجوب إظهار المهديّ على النّاس] 
	[كيفيّة إظهار النّاس المهديّ] 
	[عواقب عدم ظهور المهديّ للنّاس] 
	[الطريقة التي يعرف بها النّاس المهديّ] 
	الرابع؛ مبادئ الإسلام 
	[توحيد اللّه] 
	[توحيد اللّه في التكوين] 
	[توحيد اللّه في التشريع] 
	[توحيد اللّه في التحكيم] 
	[طاعة اللّه] 
	[طاعة اللّه في إخباره] 
	[النّبوّة] 
	[الملائكة] 
	[الآخرة] 
	[طاعة اللّه في إنشائه] 
	[الصّلاة] 
	[الزكاة] 
	[الصّيام] 
	[الحجّ] 
	[الجهاد] 
	[الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر] 
	[الخاتمة] 


	فهرس المصادر 

